UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARA
DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM SOCIOLOGIA

CARTOGRAFIAS DA CULTURA E DA VIOLENCIA:

GANGUES, GALERAS E O MOVIMENTO HIP HOP

GLORIA DIOGENES

FORTALEZA, ABRIL DE 1998




GLORIA MARIA DOS SANTOS DIOGENES

CARTOGRAFIAS DA CULTURA E DA VIOLENCIA:

GANGUES, GALERAS E O MOVIMENTO HIP HOP

FORTALEZA, ABRIL DE 1998




Dados Internacionais de Catalogagio na Publicagdo
Universidade Federal do Ceara
Biblioteca de Ciéncias Humanas

D622q

Drdgenes, Gléria Mana dos Santos.

Cartografias da cultura e da violéncia : gangues, galeras e o movimento hip hop / Gléria Maria dos
Santos Didgenes. — 1998.

381f .enc.;30cm

Tese (doutorado) — Universidade Federal do Ceara, Centro de Humanidades, Departamento de
Ciéncias Socais, Programa de Pés-Graduagiio em Sociologia, Fortaleza, 1998,

Area de Concentracio: Sociologia.

Orientagdo: Profa. Dra. Irlys Alencar Firmo Barreira.

1.Favelas — Aspectos sociais — Fortaleza(CE). 2.Jovens — Uso de drogas — Fortaleza(CE).
3.Gangues — Aspectos sociais — Fortaleza(CE). 4. Jovens e violéncia — Fortaleza(CE). 5. Hip-
hop(Cultura popular) — Fortaleza(CE). 6.Danga de rua — Aspectos sociais —Fortaleza(CE).
7.Movimentos da juventude — Fortaleza (CE). I Titulo.

CDD 305.23508694098131




Essa dissertacdo foi submetida a Coordenacéo do Programa de Pés-
Graduagdo em Sociologia, como parte dos requisitos necessarios a
obtencdo do grau de Doutor, outorgado pela Universidade Federal do
Ceard e encontra-se a disposicdo dos interessados na Biblioteca

Universitaria da referida Instituicao.

Gléria Maria Dos Santos Didgenes

Dissertacdo aprovada em 17 de abril de 1998

BANCA EXAMINADORA:

José Borzacchiello da Silva, Dr.

Suely Rolnik, Dra.

Teophilos Rifiotis, Dr.

Daniel Lins, Dr.

Irlys Alencar Firmo Barreira, Dra.

Orientadora e Presidente da Banca Examinadora



“Escrever € um longo periodo de introspeccao, €
uma viagem até as cavernas mais escurasda
consciéncia. Uma lenta meditacdo. Escrevo
apalpando o siléncio e pelo caminho descubro
particulas de verdade, pequenos cristais que caem
na palma da minha mao e justificam minha
passagem pelo mundo”

(Isabel Allende)



Ao Tiago, Davi, Isadora e Alexandre,

fachos de luz

A minha m&e que sempre gostou de
dancar a vida e foi me revelando os

ritos de ser mulher.



AGRADECIMENTOS

A minha familia, especialmente meu pai, que, como um farol, tem
iluminado caminhos e descortinado possibilidades;

A Irlys, minha orientadora, no percurso de cumplicidades;

Ao Zezé, por sempre estar disponivel para trocar idéias sendo assim
um companheiro fundamental no entendimento da vida nas periferias;

A Angélica, minha amiga e apoiadora;

A Ana Consuelo e Neidinha, que estiveram presentes em todos os
momentos dessa trajetéria como guardids dos afetos e sinalizadoras de
gue na vivéncia da amizade a vida é quase plena;

A Ana Angela, minha amiga, mulher curiosa de vida, companheira de
caminhadas e revisora, junto com Wellington Junior de parte dessa tese;

A Lidia que quando entra na minha casa traz sempre luz e calor. O
brilho dos seus olhos, reparem quando a virem, é de quem sabe da alma
humana;

A Francisa Helena sempre pronta para ajudar ;

A Nizia que assim como eu e, as vezes, comigo adentrou o universo
das periferias e fez dessa presenca um carinho e aconchego;

A Lourdes que quantas vezes, de forma gratuita e espontanea,
ajudou-me seja na pesquisa em jornais, seja em outras dificuldades que
apareceram ao longo da trajetoria;

A Cirlene , amiga do coragéo, que me auxiliou na parte relativa ao

glossario e localizacdo das gangues;



Ao Leonardo que leu parte desta tese e teceu comentarios que
contribuiram na parte relativa a revisao;

A Ticiana, que pacientemente colaborou na traducdo de livros da
lingua francesa;

Ao Renato Roseno que nas horas mais inusitadas, e muitas tantas
inoportunas, propiciou-me o entendimento dos recursos a serem utilizados
no computador.

A Irma Helena, minha bolsista e responséavel pelos primeiros
contatos das gangues, minha gratiddo e respeito pelo trabalho que
desenvolve;

A alguém muito especial, que apareceu apenas no final desse
percurso, e certamente de outros, enchendo-me de carinho e amor, o
nome dele é Expedito;

Ao Henrique, por acreditar, acreditar , acreditar e fazer renascer
mulher;

Ao Joao Alfredo que esteve presente em quase toda a trajetéria
dessa tese, pelo companheirismo e admira¢cdo que sempre depositou em
mim;

Ao Marcos que é para mim um fiel e dedicado amigo;

A Neide e Toinha que moram comigo e a cada olhar me enchem de
carinho e ndo terminou, vejam: fazem meus chés, arrumam minhas
interminaveis desorganizacGes, fazem comidas gostosas, ajudam com

meus filhos, sem elas tudo seria muito mais dificil;



A Suely Rolnik , Daniel Lins e Teophilos Rifiotis que estimularam
essa tese com sugestdes, indicacdes de leituras e com suas producdes
especificas;

A Zaira Ary , César Barreira, Ismael Pordeus e Silvio Gadelha que
se colocaram disponiveis a ajudar e a pensar junto comigo;

A Teresa Haguette que acompanhou 0s meus primeiros passos
como pesquisadora. Ela era uma mestra na acepcéo da palavra. Exigente,
rigorosa e muitas vezes, perfeccionista. Comigo foi sempre de uma extrema
dedicacéo e carinho, in memorium.

A vocés que, de principio, achei que viviam do lado de la, que por
serem atores da violéncia seriam estranhos, inexplicAveis e estariam
sempre longe de mim. Com vocés pude viver tudo junto, pude perceber
tudo Articulado, caos e ordem, incerteza e certeza, vida e morte. Com
voceés, rompi a casca do ovo.

Ao Hip Hop chapas de todo o processo de investigacéo,
mobilizadores de um trabalho nas periferias de Fortaleza que é certamente
o grande campo de inovagdo politico-cultural para os jovens proscritos
nesse final de século;

A Funcap por ter me agraciado com uma bolsa de estudos o que

viabilizou essa investigacao;



RESUMO

Esta tese trata de um estudo acerca das relagbes entre cultura e violéncia
no campo das experiéncias juvenis de bairros de periferia de Fortaleza.
Deve-se ressaltar que ndo se investigou a violéncia enquanto
acontecimento, enquanto observacdo direta de uma dindmica concreta de
praticas e relagbes sociais. O eixo central dessa investigacdo colocou-se
no desafio de identificar o imaginario das gangues acerca da violéncia e
suas construgBes culturais. As primeiras incursdes no ambito de
investigacdo de dindmicas juvenis no campo especifico da violéncia, se
projetaram sob o objetivo de identificar pistas, recorréncias capazes de
compor, dentro do contexto cultural desses bairros, mapas de significado
cultural. A questdo central dessa observagdo e da construcdo de um
objeto de investigacdo foi a de pensar o seguinte : 0 que os jovens de
periferia, participantes de gangues e galeras consideram violéncia? Como
se articulam as tramas da violéncia e, fundamentalmente, que significados
elas assumem? 0 que querem expressar as gangues guando encenam um
modo territorializado de violéncia na cidade? Que referentes culturais dao
suporte e produzem a experiéncia das gangues ? A trajetéria metodoldgica
desse estudo seguiu um roteiro etnogréafico, constituido a partir de
mapeamento prévio do campo e das conexdes e encontros com gangues e
galeras em mudiltiplos territérios da cidade. Essas media¢cfes locais quase
sempre foram efetuadas por representantes de "posses” do movimento hip
hop organizado. No final da pesquisa, escolheu-se uma galera especifica
(Galera da Quadra) como paisagem etnografica. Desse modo, a medida
em que a pesquisa foi se desenvolvendo, lentamente foi também se
delineando o escopo da investigagdo. A gangue institui-se na dindmica
dos encontros e atuagbes do grupo; ela ndo possui uma existéncia
autbnoma. A gangue € acontecimento, ato tipicamente magico de
manifestacdo, ela se traduz na agéo, ela nomeia-se na repeticdo. Sendo
muitas vezes a gangue o olhar do outro sobre um conjunto de préaticas
juvenis. E no momento de manifestacdo que esses jovens mobilizam o
olhar do espectador como meio de traduzir sua inscricdo social e instituir-
se enquanto gangue. E nessa trilha de acdo e producdo de sentido, na
construcdo da fenomenologia gangue, que torna-se simplificador o registro
de um conceito unificador e totalizador da gangue. Concluimos que se a
violéncia torna-se uma dimensdo muda, em nivel de discurso produzido no
interior da prépria gangue, sua manifestacao publica acaba ganhando uma
positividade e instaurando diferencas. E quando os moradores dos bairros
proscritos registram sua existéncia, tornam publicas as suas redes de
exclusdo social e desafiam novos olhares e pesquisas.

Palavras-chave: Periferias. Juventude. Arte. Tatuagem. Policia



ABSTRACT

This thesis presents a study on the relationship between culture and
violence within the realm of youngsters’ experiences found in poor areas of
Fortaleza. It should be noticed that it is not properly an investigation of
violence as an occurrence, but as a straight observation of actual dynamics
of social practices and social relations. The central challenge of the
investigation was to identify the imaginary world of gangs with relation to
violence and their cultural background. The first incursions in search of
youngsters’ dynamics within the field of violence itself aimed at identifying
tracks which would lead to occurrences of meaningful cultural maps within
the environment of targeted areas. The major issue of the observation and
construction of an object of investigation was the following: What it is
considered violence by poor youngsters who have joined gangs and
groupings? How do machinations of violence are articulated and especially
which meaning do they take? What is the gangs’ aim when they point to
violence-dominated area in the city? What cultural references give support
to violence and create the gangs experiences question. The
methodological path of this study followed and ethnographic script that was
mounted from a previous mapping of the field and a planning for
connections and meetings with several territories of the city. Those local
mediations were almost always arranged by representatives of
“possessions” within the organized hip-hop movement. By the end of the
research a specific group (The Courtyard Grouping) was selected as
ethnographic landscape. In this fashion, while the research developed, so
slowly grew the investigation’s major objective. The gang is the breeding
grounds for dynamics related to meetings and actions of groups; it does not
have an autonomous existence. The gang is an occurrence, a typical
spellbinding manifestation; it reveals itself by action, it names itself
according to repetition. Many times, the gang is the other’s perception about
a set of juvenile practices. It is at the time of manifestation that youngsters
attract the eye of the public in order to translate their social inscription and
imprint their status as members of a gang. As a conclusion, it is advanced
that violence becomes a voiceless dimension within the discourse produced
in the interior of the gang itself; its public manifestation ends up gaining a
positive evaluation and establishing differences. It is at this time that those
residents of banned areas register their existence, make public their social
exclusion grouping and challenge society in search of a new vision and
research of their condition.

Keywords: Poor Areas, Youth, Art, Tattoo, Police



SUMARIO

APRESENTA(;AO ......................................................................... 12
A NEVOA BRANCA E O MONSTRO DA NOITE : TERRENOS DA
SUBJIETIVIDADE ...t 12
INTRODUGAO. ......ccoiieiicieeeeeeee ettt 25
GANGUES : “INCLUSAOQO” SOCIAL AS AVESSAS ?.....couo...... 25
ANOTACOES DO DIARIO DE CAMPO : FRAGMENTOS DE UM OBJETO DE
INVESTIGAGAOD. .. eittinieeetteeeeettie e e ettt eeeeesta e e e eetaaeeesbaseseataaeesestaseeseraas 26
RETALHOS DE UM OBJETO “CONSTRUIDO .....iviiviieiiieeieeeeeeeeeeae e ens 30
A VIOLENCIA COMO MAPA CULTURAL «.cutietiiieitee e e et e e e e e e s eaas 40
CAPITULO UM ...ttt
O TERRITORIO E A FESTA ESTETICA JUVENIL
GLOBALIZADA E OS JOVENS EXCLUIDOS....ccvveveeeeeeeeeee 47
A VACANCIA DO REFERENTE TRABALHO ...cuuiviniiiiiieieeieeeeei e e e eseneeens 48
OS SIGNATARIOS DE UMA ESTETICA GLOBAL.....uvivveeiinieeinieeenieeinnans 5252
O TRABALHO E A REBELDIA URBANA ....cuuivtiieneitieiteeseeieeensesnsssasensesneees 60
O TEMPO LIVRE E FESTA . .uu i iittieieeieieeett e e et e e et e e et sesanse st sesanseesnsesanees 63
EXCLUSAO E VIOLENCIA : OS OLHARES INDIFERENTES ......ccvvuiiveeiennnnan. 69
CAPITULO

51O ] T
TRAJETORIAS DA VIOLENCIA E DA REBELDIA: ..ocoveeeeeeen.
OBJETO E METODOLOGIA ... oo 75
COMO MAPEAR O IMPRECISO ? : A VIOLENCIA DIFUSA E O NOMADISMO
N0 1Y/ =1 76
COMO CONHECER O OUTRO? : O ESTRANHAMENTODE Sl .....ccvvvevvnnees 80
COMO DELIMITAR O DESCONHECIDO? : O “RETARDAMENTO DA
(07} 1 =TcTo] =114\ 071 @ 1P 85
COMO OLHAR O DIFERENTE ? A IMAGEM VISUAL COMO MAPA CULTURAL88
COMO ABORDAR O DIFERENTE? : “A TEORIA EM ATOS™ ....iivniiiiieiinnns 91
DE FRENTE AS GANGUES. ....utiittieittieiti e iiee e ee e e st e st e s e e s eneesaneeens 94
AS ENTREVISTAS : CONVERSAS EM GRUPO.......civviieieieieieieieieesenenens 97
CAPITULO TRES ...ttt
REFLEXOES ACERCA DO IMAGINARIO DA VIOLENCIA .............
NAS CIENCIAS SOCIAIS. ..ot 102

POR QUE A REFLEXAO ACERCA DO IMAGINARIO DAS CIENCIAS SOCIAIS?103
AS CIENCIAS SOCIAIS E A VIOLENCIA NO MUNDO MODERNO................. 104



MARGENS REVELADORAS DA VIOLENCIA.....uiitiitiieeiteeiieeieeieeeneasnees 119

VIOLENCIA E DIFERENGA ....cuuiiiiiiieeiiiieeeeetteee et e e st e e s b e e e abas 129
CAPITULO QUATRO ..ottt ettt
JUVEANTUDE E ESTILO : A REBELDIA COMO LEMA, A
VIOLENCIA COMO MARCA ...t 138
A JUVENTUDE E A ERA DA RECUSA ... .cuuniiitiieieeieieeeeieeei e e et eeeieeeaans 139
A JUVENTUDE E ESTILOS CULTURAIS DA SOCIEDADE DO CONSUMO...147
AS GALERAS E GANGUES : FRONTEIRAS TENUES ......ccvuiivieeieiieenieennans 156
A GANGUE E O OLHAR DO PESQUISADOR......ccutniietniieinieeieieieeeiseeanns 166
GANGUES : A VIOLENCIA E ADIFERENGA ... ccvvvtnieeieiieeeeestineeeesrneeeenens 170
ENTRAR NA GANGUE: O EMBLEMA DA INSTITUICAO ......uceeviviiieeeerinenens 172
SAIR DA GANGUE : NOVOS RITUAIS INSTITUCIONAIS ...coueivnieiieeeieeeenn. 178
DA GANGUE PARA O HIP HOP : HISTORIAS DE TRANSICAO........cvvuvenees 184
ESTETICA E IMAGINARIO JUVENIL : AS GANGUES E O HIP HOP ............. 196
CAPITULO CINCO ..ot
A TERRITORIALIDADE B E AS FRONTEIRAS DA VIOLENCIA: A
DINAMICA DE FORMACAO DAS GANGUES URBANAS.......... 201
NORMALIZAGCAO SOCIAL E REPRESSAO EM FORTALEZA.......coocvvvvnes 202
A CIDADE DIVIDIDA; A CIDADE SITIADA ...covvniieteieteiiieeeeieeeeieeeieeeanns 206
O MuNDO DE FORA E O MUNDO DE DENTRO: A TERRITORIALIDADE DAS
GANGUES . ..ttt et et ettt e e et et e et e et s e st et et e abreareneens 207
A CIDADE E AS INSCRICOES DA POBREZA E DA RIQUEZA........cccoevvvvnnnn. 212
A REBELDIA URBANA E A ACAO JUVENIL.....civveeeiiiiiieeeerineeeeriseeeernnes 218
A CRUZETAGEM : QUEBRA DOS PACTOS TERRITORIAIS......cccvnveernneennn. 221
GANGUES E HIP HOP : A RUA COMO TERRITORIO PRIVADO, A RUA COMO
POSSE COLETIVA ..ttt e e et e et et e et e s e s e s e et s eata s s st eseaeeens 225
CAPITULO SEIS ..ottt
GRUPOS IDENTITARIOS E FRAGMENTACAO SOCIAL : .............
A VIOLENCIA COMO MARCA ..ot 235
GRUPOS IDENTITARIOS E FRAGMENTACAO SOCIAL : QUANDO SER VIOLENTO,
SER REBELDE, FAZ DIFERENGA .....cuuieiittieeietteeeeeetieeeeestieeesessnseesesens 236
GANGUES E DELINQUENCIA : LIMITES ENTRE A EXCLUSAO E A VIOLENCIA
............................................................................................................... 239
O MUNDO OFICIAL E O MUNDO SUBTERRANEO : A “LUTA PELA
CLASSIFICACAD ..ottt ettt et e e et e e e et e e e et e e e e st e eeeraas 242
SOLIDARIEDADE E IDENTIDADE : A DIMENSAO LOCAL COMO REFERENCIA.
............................................................................................................... 249
IDENTIDADE E AUTONOMIA .. .ottiittieiteeeei e e et e e e e e eane e st esansesenseeansas 259
CAPTTULO SETE ..ottt ettt ettt

INSCRIGOES SOBRE O CORPO: ......cooiiiiieieieicieee e



VIOLENCIA E MITOLOGIA ...t 268

AS CIDADES MODERNAS E A DIMENSAO DO OLHAR ....cvvvvivniieieieineeennn, 269
COMUNICACAO VISUAL : O CORPO COMO TEXTO..cvuiirneiinieeineerneennns 275
SUPER-EXPOSICAO : REFLUXO DOS SIMBOLOS? ....cvvvieiiiviiieieriiieenennn, 279
IDENTIDADE : O CORPO COMO SINAL ..vuuueiirtiieeeeriieerstieesestneesessaneeees 281
DE QUE FALAM AS TATUAGENS?....ciiitieeeeetieee ettt e e e et e e e et e e s eaaneeees 289
MITOLOGIA NO CORPO : TATUAGEM E SINCRETISMO .....ccvvvneivneennennnes. 293
(07N =11 W 1@ X 0] 1 1@ R

GANGUES E POLICIA : CAMPOS COMUNS DE
ENFRENTAMENTO, ESTRATEGIAS DE DIFERENCIACAO .298
OS CORPOS DOS INICIADOS E OS INVESTIMENTOS DA VIOLENCIA: SAO

JORGE E O DRAGAOD ...covvvviiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeteee ettt 299
“ELES SAO UMA GANGUE .....cciiiie et 307
POLICIA E GANGUES : A CRISE DAS DIFERENGAS .....cccvvvviiiiiiiiiiniineneens 309
GIRIA : LINGUAGEM SECRETA, DEMARCAGAO DAS DIFERENCAS ........... 321
A POLICIA, OS DELINQUENTES JUVENIS E A JUSTICA ....covvviiiinieeeeeeeens 325
CONSIDERAGCOES FINAIS......oovitieeeeceeeee e
ACONTECE TUDO AO MESMO TEMPO AGORA........ccooeeviiees 337
BIBLIOGRAFIA ..ottt 351
ANEXO .o 368
RELACAO DAS GANGUES DE FORTALEZA IDENTIFICADAS DURANTE A
2 IST0 TN 369

GLOSSARIO ..ottt 375



12

APRESENTACAO

A NEVOA BRANCA E O MONSTRO DA NOITE: TERRENOS DA
SUBJETIVIDADE

“Ele é grande, tem ombros largos, anda um pouco curvo : isto passa
€ o0 peso da adolescéncia. Ele € lento, ele é profundo, ele semeia
devagar. Ele é desastrado, quebra coisas sem querer, pede
desculpas com meio sorriso assustado. E preciso ter paciéncia com
ele. Com os que séo grandes como ele. Tanta paciéncia porque ele
pode vir a ser esse silencioso desastrado a vida toda, e ndo passar
disso. E dum dos tipos de adolescéncia mais perigosos : aquele em
gue muito cedo ja se € um homem curvo, e também se sente a
grandeza sem palavras”

(Clarice Lispector. A descoberta do mundo, p. 743)



13

A névoa branca e o monstro da noite

A minha av0 paterna era uma contadora de estdrias. Ndo sei bem
porque mas, a maior parte das estorias narradas por ela, envolvia morte,
fantasmas e madrastas malvadas. Eram almas, esqueletos, bichos-papéo,
gigantes que engoliam criangas, florestas e bruxas ardilosas. Uma delas
chegava ao requinte de enfocar o caso de uma menina que fora enterrada
viva pela madrasta “pelo figo da figueira que o passarinho picou”.
Aterrorizada, pedia narrativas de amor com final feliz. Um dia vovo
resolveu contar a estéria de Maria que espera, interminavelmente, um
noivo para casar. Nas noites, é assaltada por uma voz que diz: Maria abra
a porta que eu quero entrar. Um gatinho, que com o desenrolar da narrativa
se revela como um anjo da guarda, responde: Maria j& jantou, ja rezou e ja
foi se deitar. Eis que um dia Maria mata o gato e, sem o impedimento dele,
abre a porta e é engolida pelo monstro da noite. Esse monstro passou a
rondar minhas noites. Tornou-se preferivel deixar a porta sempre fechada

para fugir da ameaca de ser devorada pelo imprevisivel monstro.

A casa em que fui crescendo localizava-se em frente a uma favela
e, de vez em quando, ocorriam discussfes, desde bate- boca de vizinhos
até brigas mais violentas. Todos corriam para o jardim com a finalidade de
apreciar o desenrolar dos acontecimentos. Eu ndo, procurava o local mais
distante e escondido da casa para de nada participar. As situacdes que

envolvessem qualquer tipo de agresséao fisica ou verbal mobilizavam em



14
mim um profundo sentimento de medo e angustia. Eu tentara, durante

muito tempo, fazer de conta que nada disso existia, criara uma névoa
branca que filtrava experiéncias e dava-me a impressao que impedia a

visdo do lado sombrio dos acontecimentos.

No curso de Doutorado, quando resolvi estudar as gangues, sabia
que essa decisdo traduzia uma demanda de natureza simbdlica.
Investigamos temas que estdo mobilizando processos internos,
investigamo-nos. Ao visitar a primeira gangue, senti que, ali também,
embora a névoa nao impossibilitasse a visao, revestia tudo de uma
tonalidade que nao era propria. Esse mesmo véu que parecia encobrir tudo,
impedia-me fitar o olhar dos participantes das gangues, era como se eu
estivesse |la e nao interagisse com a dindmica dos acontecimentos. Eu
sentia como se tivesse um tipo de olhar congelado®, capaz de reparar
apenas aquilo que ja conhece, que Ihe é familiar. Antes de estranhar as
gangues, eu me estranhara. Tudo isso estava me causando um profundo
mal-estar. A sensagdo que tinha, cada vez que adentrava as &reas das
gangues, era que experimentava profundos processos de des-

territorializacao, faltava chéo.

Quando cheguei na “gangue sem cérebro das goiabeiras”

deparei-me com rapazes Vvisivelmente drogados, reforcados pelo

! Suely Rolnik (1997 : 26) numa “insélita viagem & subjetividade”, traduz a importancia do olhar, ao
convocar do olho uma potencialidade que chamara de “vibratil’, “que faz com que o olho seja tocado pela
forga que vé&”



15

"2 Eu ndo conseguia

sentimento de grupo a planejar o préximo “enxame
ver, meu olho buscava reflgio. Eu ouvia mecanicamente como quem
sinaliza, logo ao comecar, que tem pressa, que ndo suporta estar muito

tempo ali.

Eles sentiam os anteparos que utilizava para ndo estar diante
deles. Vestira uma roupa simples, sem reldgio, brincos mas esquecera dos
anéis nos dedos. Olhavam uns para os outros e faziam o gesto de quem
coloca o anel no dedo, como quem planeja ficar com o que € do outro.
Concomitantemente, ligaram um som com um volume alto, musica funk,
falavam todos ao mesmo tempo, pediam-me trocados alids, insistiam por
trocados e ameacavam acabar a aula e depois “detonar” tudo, no Centro
Comunitario. Era a propria situacdo tantas vezes evitada que se
desenrolava, ali, na minha frente e eu situada bem no centro dos
acontecimentos. Queria correr, cerrar os olhos, tapar os ouvidos , queria
simplesmente estar longe de tudo aquilo. Pensei que poderia ter escolhido
uma pesquisa documental, bibliografica ou ter continuado em temas que ja
vinha trabalhando. Paciéncia, o projeto ja havia sido aprovado a minha
bolsista contratada e eu estava ali, especificamente, como pesquisadora,
para ficar , ver e ouvir. Todos os canais sensitivos deveriam, ao contrario
do que sempre ocorrera nessas situacdes, ampliar meu campo de abertura
e percepcao. Eu estava diante de nlcleos de resisténcia: meus diante das

gangues, das gangues diante de mim. Estavamos perplexos.

2 Examinar, a cada termo relativo a linguagem utilizada pelas gangues, o glossario em anexo



16
Fiquei e conversei. Continuei percebendo os olhares sobre os

anéis e, ao invés da reacdo de esquivar o olhar e fazer de conta que nao
estava percebendo a trama, decidi expressar que estava vendo e ficar.
Quanto mais eles observavam meus anéis, mais eu os olhava e retomava
as perguntas sobre suas vidas. Sem me dar conta , fui, lentamente,
retirando os véus, a névoa branca dessipava-se e 0 monstro da noite

parecia ficar menos amedrontador.

Ao voltar para casa experimentei uma estranha sensag¢do, um
alivio por ndo estar mais ali e uma vontade enorme de voltar. Porque e para
gue voltar ? Nao era apenas pela tarefa de realizar a pesquisa, algo parecia
enunciar-se do seguinte modo: eu quero ver. Fui ao Pirambu entrevistar os
“fanaticos irreverentes executando loucuras”. Nesse segundo momento, ao
ser necessario entrar em uma casa e perceber que um cadeado trancava o
portdo, senti que a minha visdo estava mais agucada®, identificava
detalhes, ouvia conversas que me conduziam a pontos antes né&o
observados, e essa visao parecia, também, sinalizar que ali eu estava
segura. Vi os santos nas paredes, as fotos de familia, as redes armadas
em todos os comodos que da sala podiam ser visualizados, uma Unica
panela no fogdo com o “de comer” intacto até aquele final de tarde, quando
todos pareciam acordar. Vi as marcas nos corpos e as tatuagens. Comecei

a trilhar a linguagem dos sinais, linguagem do siléncio que apenas se

® Roberto da Mata (1983 : 187), ao falar da sua experiéncia de pesquisa entre os “apinayé” , coloca que a
importancia de uma velha frase citada pelos cineastas do passado - diretor, guia meu olho - “Isso para
indicar que ndo é a maquina de filmar que realmente enxerga a realidade, mas o olho do diretor,
encarregado de ‘ver’ 0 mundo como uma unidade em estado de drama permanente. Do mesmo modo todo
etndlogo s6 podera enxergar aquilo que esté preparado para ver”



17
evidencia nos olhares agucados e nas escutas atentas. Essa aventura de

tudo ver e escutar é paga com energia. Todo o corpo parece vibrar com a
percepcdo que esses sinais vao apontando. Cortes, queimaduras, furadas,
marcas de tiros, tatuagens como gritos mudos. Essa estranha linguagem do
siléncio que como num movimento arqueoldgico foi reconduzindo-me as
minhas marcas, cicatrizes, vivéncias de dor e violéncia. Ao traduzir com as
gangues essas marcas, ao adentrar as cartografias do corpo, fui

recodificando os signos da violéncia.

Removida a névoa branca, a nitidez da minha visdo traduzia-se
num movimento de tudo querer ver. Imaginava-me como um cego que em
um dado momento recupera a visdo e sai avido de cor e de formas. Fui
entdo identificando uma curiosa interrelacdo - quanto mais eu me dispunha
a ver e ouvir, a estar realmente ali com eles, até mesmo a ser informada
acerca de tudo que eles seriam capazes de fazer, sentia-me mais segura e,
consequentemente, entre eles tornava-me mais considerada, como
costumam falar das pessoas que respeitam. Passaram a falar dos roubos,
dos assassinatos que cometiam, das tretas com as gangues e a policia em
tom heroico, como quem faz relatos de batalhas vitoriosas, estratégias de
luta bem articuladas. Queriam impressionar-me, queriam mostrar “quem se

garante no bairro”.

Fui pouco a pouco percebendo a necessidade de tomar novas
precaugbes no meu contato com as gangues. Se antes eu ndo ouvia

porque n&o conseguia escutar plenamente relatos recortados por



18
experiéncias de violéncia, passei a ouvi-los sem a capacidade de

discernir o acontecimento em si e as versdes caricaturais que as gangues
costumam empregar as suas harracdes. Pude compreender que a
violéncia para as gangues € um grande espetaculo e que parte dele é pura
encenacdo. N&o que elas mintam, adulterem os fatos. E que, para elas, a
sensacdo do excesso, do exagero, do que resvala e transgride ritimiza todo
0 conjunto de suas experiéncias. Elas sao a caricatura da sociedade do
espetaculo e do medo. Foi curioso perceber que tanto as gangues
alardeiam sua presenga, tentam aterrorizar a populacdo do bairro e das
areas “sujeira”, como a policia e a imprensa também adentram e
protagonizam os espetéaculos da violéncia urbana. O medo se instala em
cada um de ndés porque somos participes de uma ampliada e estratégica
engrenagem cuja sustentacdo é o terror. Fechamo-nos na redoma do

individualismo, na crenca do salve-se quem puder, tentando eliminar

gualguer ameagca de perigo a nossa suposta estabilidade.

Cada vez que dizia pesquisar gangues, seja nas universidades,
seja em entrevistas para a imprensa, ouvia sempre a mesma pergunta -
como vocé tem coragem de conversar com componentes de gangues ? Eu
entdo lembrava-me da trajetoria de pesquisa em que, ndo apenas, a hogao
de medo adquirira novos sentidos como também o significado do termo
coragem. Enquanto percebia que vivia cada vez mais em um mundo
assolado pelo medo do diferente, do morador do lado de 14, das turbas
urbanas juvenis que alardeavam sua presenca nos points da cidade, ouvia

dos participantes das gangues depoimentos sobre auséncia total de medo.



19

Fui entdo decodificando outras teias do discurso sobre o medo e
recompondo cartografias da coragem. Vejam: de um lado percebia que
parte do espetaculo da violéncia era um grande dinamo para uma
sociedade com medo, refugiada em muros e fortalezas. Sem o medo nao
se teria que segregar os diferentes, que estigmatizar os proscritos. De
outro, percebia que parte dessa coragem exaltada, panoramatica, advinha
da mesma caricatura do medo que constitui as bases da vida social como
um todo. Dentro do esforco de investigacdo, todos esses ambitos
passaram a ser percebidos como uma intrincada rede de relagBes. Cada
depoimento, cada noticia, cada nova acdo de enfrentamento policial
deveria ser interpretada em uma densa cadeia de acontecimentos e de

construcdes de sentidos.

Comecei a perceber que os relatos das gangues acerca de
mortes, de brigas eram muitas vezes recortados por justificacBes
religiosas. Um menino dizia que apos realizar roubos ia, as noites, dormir
no patio da Igreja da Sé, Catedral de Fortaleza, porque sabia que la
dormiria sob o olhar protetor e vigilante de Nossa Senhora. Mesmo estando
interessada na dimenséo da violéncia entre as gangues, passei a perguntar
sobre tudo: passeios, namoros, familia, crengas, times preferidos, etc.
Parecia descortinar a tdo- propalada idéia de que a violéncia é, de forma
restrita, a dimensédo destrutiva que recorta a vida social; que violéncia e
ndo violéncia atuam de modo separado. Ora, essa divisdo esbogou-se,

logo inicialmente, nas minhas primeiras impressdes acerca do carater de



20
exterioridade dos acontecimentos relacionados a violéncia. Tudo estava

se recompondo na minha cabega, eu descobrira que violéncia e ordem
convivem lado a lado. Pensava também que a violéncia sinalizava apenas
destruicdo, que era expressdo isolada da auséncia de normas e
descontroles pessoais e sociais, como projecdo de uma acado
intrinsecamente irracional. Com as gangues entendi que a dindmica da
violéncia induz experiéncias, institui grupos, ritualiza e positiva os estigmas
territoriais®. Ao ler estudos sobre violéncia senti falta de enfoques que
pudessem responder a essas percepcfes que se desenhavam nas
experiéncia com as gangues. Fui compondo o meu campo conceitual a
medida que era mobilizada por dimensbes que emergiam no relato das
gangues. As teorias eram fertilizadas nas experiéncias, transformavam-se e

assumiam tonalidades relativas a dinamica propria das gangues.

Penso, ao finalizar essa tese, que todo processo de investigacao
requer do pesquisador uma abertura. Abertura para ver, escutar, deixar
mobilizar-se por processos pessoais que possam emergir nessas
circunstancias e que estdo, assumidamente, relacionados aos movimentos
esbocados no esforco da investigagdo . O desafio é deixar-se levar,
atentamente, pelo rumo dos acontecimentos e, nesse fluxo, construir
territérios de sentidos. O pesquisador € um eterno viajante que esta sempre

conectado e conectando varios mundos culturais. Ao sair de casa e

* Ver Cliford Gertz, A interpretacdo das culturas, 1989 e Michell Foucault. A microfisica do poder,
1984, Loic Wacquant, Os proscritos da cidade, 1995 .



21
adentrar outras esferas da vida social, ele investe energia e recebe na

mesma propor¢do que investe. Ele modifica-se e modifica o mundo.

Ao iniciar uma pesquisa p6e-se em movimento uma cadeia de
acontecimentos que , certamente, sdo interminaveis. Passei a ser
reconhecida como alguém que pesquisa as gangues e entende de violéncia
juvenil. Percorri féruns diferenciados para a discussdo desses temas.
Igrejas, partidos, escolas, corporacdes policiais, centros comunitarios,
ONGs e Orgdos Governamentais. Se proibiam os bailes funks, eu era logo
consultada pela imprensa a respeito da eficacia da medida acionada. Fui
construindo uma tese em movimento. Ela se tecia no complexo campo de
representacdo das gangues e nas redes de opinido publica. Quando
sentava para ler e escrever partes da tese sentia-me, como bem colocou
Gertz, como um anotador, alguém que tenta interpretar uma complexa

trama de acontecimentos em que esta situado.

Assim como as gangues, estive nas ruas acompanhando os ritos
da violéncia juvenil e, de forma virtual, seus impactos nas mentes e
coracdes dos moradores da cidade de Fortaleza. Compreendi que é esse 0
meu estilo de exercer o papel de pesquisadora , estar em movimento.
Nunca imaginei-me trancada a maior parte do tempo em uma sala, fora do
burburinho das ruas, a escrever uma tese. Sou inquieta, é verdade. Quando
escrevo por muito tempo, sinto necessidade de mexer o corpo entdo paro,
danco, tomo banho de mar, converso com 0s amigos e retomo. Foi assim

gue descobri uma outra faceta relativa ao meu modo de fazer sociologia;



22
nunca compreendi a elaboracdo de uma tese como sacrificio. Percebi que

cada vez que ela estava proxima de se tornar essa atividade enfadonha,
como fala Hanah Arendt (1987), relativa as fadigas e penas, operava-se um
corte, nada parecia fluir. Gosto de gente e de escrever. Sou curiosa,
observar para mim é puro deleite e escrever é um dos meus prazeres mais
raros. Como professora de sociologia, pensei estabelecer um novo desafio
como meta para as nossas disciplinas curriculares - mobilizar nos nossos
aprendizes o desejo de olhar e escutar o mundo e , sacudidos pelas
tessituras do desejo, fazer ciéncia. Ouvi uma vez, um comentario de
Umberto Eco acerca da pouco criatividade no campo das ciéncias
humanas. E ele dizia: ndo precisamos de tedricos e sim de pensadores.
Exercitar o pensamento, deixar fluir a imaginacdo e fazer disso tudo uma
aventura do conhecimento € o que se torna emergencial para as ciéncias

sociais nesse final de século.

Foi assim que pude perceber, no contato com as gangues, que
nunca em toda a minha vida havia sido tdo mobilizada a pensar e a querer
compreender. O impacto provocado por uma realidade estranha, por atores
gue parecem encenar tramas de uma outra cena social, faz do “trabalho de
campo” o terreno primordial para o exercicio do pensamento e de estimulo
a vitalidade do pesquisador social. Quando Léic Wacquant (1995) fala de
sua pesquisa nos guetos negros de Chicago, torna efervescente os seus
relatos, nos familiariza com o distante e provoca assim a impressao de que
todos estivemos la com ele ou, entdo, que queremos, também, poder ver

e entender. E assim que fui compreendendo a importancia da categoria



23
experiéncia utlizada por Thompson, historiador inglés. A experiéncia,

guando é vivida sob o signo da abertura, faz do pequisador alguém que
atua no centro da trama dos acontecimentos. Alguém que, ao ousar lancar-
se em cartografias estrangeiras na condicdo de viajante, torna-se um
instigante contador de histérias de outros mundos. Para compreender a
experiéncia dos nossos “informantes” - categoria que sempre considerei um

tanto quanto instrumental e burocratica - é necessario que estejamos

atentos as nossas proprias experiéncias.

As tramas da subjetividade que tencionamos compreender tém
inicio no complexo e desconhecido terreno da nossa propria subjetividade.
A nossa subjetividade, essa eterna desconhecida, se desvenda para nos,
em todo o processo de investigagdo, como matéria-prima dos esforcos de
decodificacdo das representa¢cfes do outro, do desconhecido e como argila
para que se possa moldar um mapa possivel de interpretagdo de
experiéncias estrangeiras e muitas vezes exiladas da nossa propria
compreensdo. Foi assim que percebi a importancia de um elemento que
acompanhou todo o processo de investigacdo das gangues: minhas
resisténcias e temores. Eles sinalizavam o campo imaginario que construi
ao longo da minha histéria acerca da violéncia e de suas instituicdes no
campo da cultura. Aprofundar medos e resisténcias tornou-se a estratégia
mais efetiva para adentrar no complexo mundo das praticas de violéncias

das gangues juvenis.



24
Foi assim que o monstro da noite guiou-me os caminhos. A

distancia, podia perceber seu olhar fosforescente a cada momento em que
ousava entreabrir novas portas do processo de investigacdo. Sua ameaca
mobilizou em mim o desejo de criacdo, de precisar pensar novas figuragdes
e novos sentidos para aquele que sempre inquietara meus momentos de
escuriddo. Com as gangues, na narracao de monstros as vezes mais
assustadores, mais imprevisiveis, pude notar que a névoa branca € um
recurso de resisténcia utilizado quando é intensa a sensacdo de
estranhamento, quando a ameaca de se diluir na experiéncia do outro
parece fazer sentido. Certamente, quando o monstro se aproxima as
névoas parecem , novamente, querer encobrir a visdo. De repente, pode-se
pensar que nao ha saida, o olhar resiste e se protege sempre. Mas eis que
nao. O préprio monstro da noite parece encarregar-se de descortinar 0s
mantos da resisténcia. Ele quer se fazer ver e, mal sabe , que nesse
movimento de apregoar-se ele torna-se, como as gangues, um
personagem que parece estar sempre lado a lado dos acontecimentos.
Quando as conhecemos, ndo agem mais por assalto, ndo vém como
habitante dos pantanos escuros da floresta®. Elas estdo ali, em cada ponto
luminoso das cidades, como figurantes incbmodos das cenas costumeiras.

Sem névoas, nos fazem enxergar oS monstros reais que parecemos

® Roberto da Mata (1983 : 156) , ao destacar a importancia do papel do etnélogo, indica que “ De fato, s6
se tem a antropologia social quando se tem de algum modo o exoético, e o exético depende
invariavelmente da distancia social, e a distancia social tem como componente a marginalidade (relativa
ou absoluta) , e a marginalidade se alimenta de um sentimento de segregacéo e a segregagdo implica em
estar s6, desembocando tudo - para comutar rapidamente essa longa cadeia - na liminaridade e no
estranhamento.



25
esquecer, nos fazem lembrar dos monstros imaginarios que sempre

estamos a ver.

INTRODUCAO

GANGUES : “INCLUSAQO” SOCIAL AS AVESSAS?

“Por que senhor, por que senhor matar, matar ?
0 que nos ensinaste a amar, amar

retire do senhor os olhos dos irmaos



26
para que eles possam ver com o corag&o”

(Cristiane, “moradora” do territorio da Praca da Sé)

Anotacdes do diario de campo: fragmentos de um objeto de
investigagao

E final de tarde. Fico a esperar nos “points” que 0 grupo possa se
formar. Pouco a pouco, todos vao chegando. Embora se tenha a idéia de
gque cada um sai da “toca”, na espera por um momento de menor
intensidade de luz, que aguardam o momento de se fazerem vistos, néo é
bem assim. Alguns vém de casa. Dormem o dia inteiro, ndo se conta com
eles para quase nada antes das cinco horas da tarde. Ja outros, vém do
trabalho, da escola mas, curiosamente, com a mesma atitude de quem se
encontrava adormecido. E que antes de estar ali, uns com os outros, cada
um dos rapazes e das mogas, que fazem parte da turma, compactuam um
modo de vestir, de se comportar semelhante as outras pessoas da

mesma idade.

Usam camisetas, bermudas, sanddlias, adere¢cos comuns aos
jovens encontrados, por exemplo, no Shopping Center mais elitizado da
cidade - o Iguatemi. Durante o dia, como nos filmes de herdis clandestinos,
protegidos pela mascara do homem comum, andnimo, assumem a
identidade de origem, apresentando-se como qualquer jovem estudante ou

trabalhador dos bairros de periferia. Nos finais de semana, nos horarios de



27
encontro entre os “enturmados”, vestem-se de modo a nao diferenciar-se

de qualquer jovem “entendido” de sua geracdo ou seja, usam brincos,

tatuagens e preferem marcas permeadas por signos de um estilo “bad boy”.

E nesse paradoxo que a possibilidade de articulagdo de um duplo
jogo de papéis se instaura. E que também os jovens da classe média e dos
setores mais privilegiados de Fortaleza, assim como das grandes
metropoles brasileiras , grosso modo, fazem tipos, instauram diferengas.
Eles podem ser divididos entre os playboys, denominados também de
“mauricinhos”, e aqueles de estilo mais rebelde, mais alternativo, nao
importando, para a escolha do estilo, a situagcdo socio-econémica de cada

um deles.

E nos bairros de periferia que os jovens “pobres”, “ganham
destaque”, diferenciam-se dos que visivelmente ndo tém acesso a
indumentaria capaz de conferir a marca do “cara entendido” e, quando
transitam em outros locais, confundem-se com um estilo global que parece
ultrapassar as barreiras das diferenciagdes de classe. Esses estilos juvenis,
as imagens enunciadas através do uso de marcas, nhdo podem ser
interpretadas fora da sua inscricdo territorial. Em cada lugar, o estilo
instaura uma cadeia particular de diferenciacdes, de semelhancas e de
confrontos especificos. Dentro do bairro, o estilo bad boy opera um
destaque visual, provoca diferencas. Os jovens que fazem parte de

gangues, contracenantes desse estilo, podem ser mais facilmente



28
identificaveis dentro dos bairros de periferia que nos espacos que 0s

transcendem. No bairro de periferia, o estilo bad boy produz pelo menos
dois campos de registros especificos : 1) ldentifica visualmente os “jovens
pobres”, consumidores das roupas de marca, comumente, de custo
elevado no mercado. 2) A marca de “ser pobre”, acoplado aos signos de

um estilo bad, refor¢a o estigma do pobre delinquente.

E nesse jogo de multiplicidade de estilos que eles vdo compondo
imagens e, através das proprias imagens, possibilitando a producédo de

significantes de diferencas.

Como quase sempre chegava antes da hora marcada, ficava de
longe a observar quais dos jovens que se mantinham a distancia, viriam
compor a turma. Certamente, a idéia acerca do “marginal”’, “do mal
encarado” , daquele com “pinta” de “mau elemento” - tdo recorrentemente
descritos nas manchetes da imprensa escrita e falada das grandes
metrépoles brasileiras, acerca do fendmeno das gangues de jovens -

estava ali cravada no meu imaginario de “pesquisadora neutra”.

No inicio, eu quase sempre cometia enganos. Imaginava que alguns
mais representativos do tipo do pobre, excluido, atores que pontuaram o
cenario sociolégico dos anos 70 e 80, seriam os participantes das
gangues. Eles afluiam para o local do encontro como se fosse necessario
cumprir um ritual: vestir-se de modo a sinalizar para os moradores do bairro

e demais componentes do grupo que cada um “se garante”, que tem



29
acesso a todos os itens do consumo “jovem”. E certo que eles n&o

chegam “de cara™; o encontro com o grupo é precedido por uma
preparacédo, por um processo qualquer de drogadicdo. Ir encontrar-se com
a turma significa também, enfrentar brigas habituais dentro da familia,
onde a figura da mae aparece como aquela que ralha, que reclama das
mas companhias e parece nao desistir, tal qual pude escutar de algumas

delas, de “tirar o filho da malandragem”. Ao chegar, eles pouco falam um

com o outro. Ficam e vao ficando ali até chegar o momento de combinar

n 7 »n8

para onde ir, de falar sobre as “galeras sujeira” *, e do “agito™ do final de

semana.

Curiosamente, ao redor da turma concentram-se criancas de todas
as idades. Parecem aprendizes, escutam e quase nunca tém espaco para
emitir opiniBes ou mesmo para formular perguntas. Elas compactuam de
um modo invisivel de fazer parte das gangues, assim como as mulheres
gue quase nunca estao presentes nos locais de conccentracdo. Embora se
assinale a sua participagdo nas galeras, numa propor¢do de uma mulher
para dez homens, em média. E nos “agitos” que elas registram sua
insercdo nas turmas e, desse modo, acabam participando dos

enfrentamentos que possam vir a acontecer .

® Sem terem antes se drogado

" Turmas rivais

8 Festas freqiientadas por turmas de jovens de periferia cujo DJ , como um animador, vai chamando 0s
nomes de todas as galeras ali presentes.



30
Os participantes das gangues falam de modo cifrado, quase como

uma linguagem forjada para estabelecer diferencas e, desse modo,
resguardarem-se. A linguagem das gangues é uma fortaleza das palavras

gue como um muro delimita logicas estrangeiras de visdo de mundo.

A mesmice das vestimentas, das roupas de marca parece criar um
codigo visual de “inclusdo” desses jovens na cultura de massa. As formas
de construgdo das girias, o seu entendimento restrito no universo das
galeras parece conferir um outro estatuto de morador da cidade, uma nova
forma de viver, de nela movimentar-se, de ocupar seus espacos e inserir-se
nas tramas oficiais dos acontecimentos urbanos. Quando criam formas de
sociabilidade “paralelas”, quando excluem-se, (embora formalmente
ocupem esses lugares) dos campo de experiéncia de natureza normativa e
de carater institucional (como a escola , o trabalho, a familia ) e quando se
utilizam das préticas da violéncia como modo de enunciagdo, qual o sentido
gue teriam as experiéncias das gangues no contexto das grandes cidades

brasileiras?

Retalhos de um objeto “construido”

Esses primeiros registros da dindmica das gangues tomaram uma
dimensdo mais nitida quando fui apresentada a componentes de um

movimento de jovens da periferia, que existe nas grandes metrdpoles de



31
guase todo o Planeta, denominado Hip Hop . Esse grupo tem como

campo basico de atuagdo a musica, a danca e o “real grafite”. O contato
com componentes desse movimento, como sera detalhado nos demais
capitulos, ocorreu apenas, coincidentemente, enquanto modo de facilitagao
do contato com as gangues de alguns bairros, como o Conjunto Ceara e
Morro Santa Terezinha. Percebi que parte representativa dos componentes
do Hip Hop haviam participado, em algum momento, da experiéncia de

gangues na periferia urbana de Fortaleza.

De acordo com o relato ja iniciado, por meio de registros dos diarios
de campo, pode-se perceber que, inicialmente, os contatos com as
primeiras gangues se colocaram como estudos exploratérios que teriam
como objetivo tentativas de precisdo e delimitagdo de um objeto de
investigacdo. Eu buscava pistas que me possibilitassem criar hipéteses a
respeito de uma pratica frontalmente estrangeira as minhas experiéncias
anteriores, tanto do ponto de vista fisico-espacial quanto do ponto de vista

cultural.

Inicialmente, sabia apenas que queria realizar uma pesquisa acerca
da dindmica da violéncia juvenil nos bairros de periferia. Ndo dispunha de
eixo basico de reflexdo que recortasse todo o esfor¢co de investigacao.
Como pedacos de um quebra-cabeca, as observagdes, o encontro com o
Hip Hop, as musicas, as tatuagens, a coreografia e a estética corporal dos
participantes das gangues enunciaram-se como indicios de uma forma

“muda” de comunicagdo das gangues por via das praticas nao diretas da



32
experiéncia de violéncia. A pergunta que formulei para mim, tendo em

vista 0 impacto das primeiras visitas, se colocou como campo central da
investigacdo : 0 que querem expressar as gangues gquando encenam
um modo territorializado de violéncia na cidade? Que referentes
culturais déo suporte e produzem a experiéncia das gangues ? Num
rap produzido por Lobdo (Integrante do Hip Hop) pude definir, de forma
mais precisa, o campo basico de investigacdo acerca da dindmica da

violéncia nas gangues.

“Eu vinha do colégio/mas que situacao/eu fui abordado por um cana
meu irmédo/eu ndo gostei daquela ocasido/me disseram desaforo e
me meteram logo a mao/ eu disse seu guarda ndo me leve a mal/eu
moro aqui no bairro mas ndo sou um marginal/ Ele olhou para mim e
me deu uma cacetada/ parece até piada/ seu guarda vocé tem que
acreditar/ eu venho do colégio e acabo de estudar/ ele disse : tu ta4
mentindo seu ladrdo/ tu vem da Beira-Mar comandando uma
arrastdo...”

A experiéncia relativa a associa¢éo entre territorialidade, violéncia
e dimenséao subjetiva de sentir-se excluido esta condensada na frase do
rap de Lob&o quando assinala: eu moro aqui no bairro mas ndo sou um
marginal. Essa frase possibilita identificar que a vivéncia do jovem “pobre”
nos bairros de periferia, mesmo sem que o jovem esteja participando de
gangues e se inclua na condicdo de estudante, ostenta uma marca
classificatéria, segregadora, permeada pelo referente da “marginalidade”.
Esse imaginario juvenil é reforgado, por todos os jovens que vivenciam o
estigma do pobre/marginal, por meio da idéia de que € necessario criar

um modo de se “enturmar” entre os que compartilham da mesma situacao.



33
Porém, ha nisso tudo um paradoxo, como o imaginario juvenil esti

também recortado pelos mesmos significantes que mobilizam um “cana” a
tratar um estudante como “marginal”, para os “enturmados” de um bairro, a
turma de jovens de um outro bairro, que ndo seja o0 seu, é quase sempre
denominada de “pilantra”. O jovem de um outro bairro é comumente
encarado com desconfianga, sendo considerado quase sempre sob

suspeita.

O jovem dos bairros “nobres” da cidade, de outro modo, como nao
sdo suspeitos da condicdo de marginalidade, passam a ser ridicularizados
nos discursos da gangues sob o rétulo de “otarios”/ “gado”/ “playboy”, e sédo
o alvo preferido do roubo dos jovens participantes das galeras de periferia.
Um relato de um integrante do movimento Hip Hop, da Quadra do Santa
Cecilia, que pode ser identificada como uma “favela” cravada no coragéo
do bairro mais nobre de Fortaleza (a Aldeota), expressa as diferentes

significagcBes acerca da condig&o juvenil na periferia urbana :

“Ontem a noite a gente estava la e passou um cara. Ai tinha um
moleque muito louco, fumou, cheirou, fez la sei o que. Passou um
cara uma e meia da madrugada. Bem parecido o cara. Ai o pessoal
dizia -me da& um real, ai o0 cara respondia - ndo tenho - Ai os
moleque passaram a mao nos documentos do cara. Ai eu disse -
devolve os documento do cara ai, que diabo é isso ? Os moleques
disseram - é gado. Gado é boy que tem grana, bicho playboyzinho,
bicho filho de papai. O cara disse - se eu tivesse dinheiro ndo
estava aqui a pé”

Observa-se que na trama de relacBes que se constréem nos

bairros de periferia, especificamente, o “contexto” cultural juvenil assume



34
uma configuracdo particular. Ndo se pode tomar a cultura como um

conjunto de valores e crencas que pairam acima da vida concreta das
pessoas. Gertz (1989) explicita 0 conceito de “contexto cultural”’, que vai
emergindo na pesquisa acerca da violéncia juvenil nos bairros de periferia,
como pista elucidativa para a analise interpretativa dos  registros

“anotados” nas varias incursées no campo de investigacao.

“Como sistemas entrelagcados de signos interpretaveis (0 que eu

chamaria simbolos, ignorando as utilizagdes provinciais), a cultura

nao é um poder, algo ao qual podem ser atribuidos casualmente os
acontecimentos sociais, 0os comportamentos, as instituicées ou os
processos; ela é um contexto®, algo dentro do qual eles podem ser

descritos de forma inteligivel - isto é, descritos com densidade”. (p.

24)

Desse modo, a propria dimenséo de violéncia ndo pode ser pensada
de forma dissociada do contexto juvenil dos bairros de periferia. Na
situagdo vivenciada na “Quadra do Santa Cecilia”, observa-se que a
dimensao do “outro” jovem, que passa dos limites da area da “galera da
guadra” - a partir de uma interpretacéo generalista de cultura - poderia ser

percebida dentro de um universo cultural juvenil homogéneo. Por exemplo,

na perspectiva “ampliada” da idéia de “cultura de massa” , essencialmente

{10

no contexto da “globalizacéo’'’, a “juventude” é a categoria que traduz esse _—{ [6MD1] Comentario:

universalismo abstrato, sem contornos definidos. “A tematica da juventude
€ um dos elementos fundamentais da nova cultura” (Morin, 1990 : 39),
assim como também, aparecem protagonizando as praticas diversas de

violéncia nas cidades. E quais seriam os principais referentes dessa “nova

® Grifos nossos



35
cultura” e de suas redes de violéncia, em se tratando da condic¢ao juvenil

dos moradores de bairros de periferia, dos “proscritos da cidade”?
(Wacquant, 1997) Pode-se apontar trés dimensdes, inter-relacionais™* que
compBem os signos de uma “nova cultura” e das tramas de violéncia dos

jovens proscritos : o teritorio, o estigma/identidade,a comunicacao visual .

No caso dos jovens moradores dos bairros de periferia, o territério,
embora tenha o referente geografico como componente simbdlico de
registro de um “lugar” social, ele vem pode representar zonas de
recomposicdo e de identificagdo entre os individuos e os espacgos vividos.

Nesse sentido

“O territério pode se desterritorializar, isto &, abrir-se, engajar-se em
linhas de fuga e até sair de seu curso e se destruir. A espécie
humana estd mergulhada num imenso movimento de
desterritorializagdo, no sentido de que seus territérios ‘originais’ se
desfazem ininterruptamente com a divisdo social do trabalho, com a
acdo dos deuses universais que ultrapassam os quadros da tribo e
da etnia, com os sistemas maquinicos que a levam a atravessar,
cada vez mais rapidamente, as estratificacbes materiais e mentais” (
Guattari et Rolnik, 1986 : 323).

O territério, aspecto central nas observa¢gbes e pesquisas sobre
gangues'®, ndo diz respeito apenas a uma &rea circunscrita aos limites

tracados nos bairros de origem

10 Esse tema sera aprofundado a seguir

! Essas trés dimens6es serdo aprofundadas nos demais capitulos.

12 \Jer Maria Stela Graciani - Gangues - um desafio politico-pedagégico a ser superado - So Paulo,
1994, mimeo.; Mario Jorge Brasil Xavier - Caracterizacdo das chamadas ‘gangues’ dentro do
contexto urbano de Belém: um estudo de casos - 1995, mimeo; Heronilza Castro e Silva -
Comportamento Juvenil : A representacdo social dos jovens transgressores construida pela
imprensa de Natal, 1997, mimeo; Coordenacdo Maria Stela Graciani - Grupo Organizado de Periferia



36

“A medida em que o grupo demarca seu territrio, seu ‘setor’ onde
atua, outros individuos devem respeitar essa localizacdo, pois quem
por acaso for pego em seu “setor” corre o risco de ser espancado e
expulso por ter desrespeitado esta delimitacdo que fora marcada
pelos membros da gangue” ( Xavier, 1995 : 32)

“A respeito de territério pudemos verificar dois tipos fundamentais : o
territério embrido, no qual se vislumbra a extensao do bairro de
origem, sua concentracdo; o territério de embates’, onde sao
travadas as disputas. Nesta area estéo inseridas as casas de danca
a Av. General Rondon ( ponto de encontro da sociedade em geral )
a rua” (Wagner, s/d: 14)

As andlises acerca da dimesédo territorial, tendo em vista terem
assumido um aspecto essencialmente fisico-espacial nas observacdes
relativas a dinamica das gangues, deixam em plano secundario sua
inscricdo como signo produtor de referentes culturais e de significantes de
diferencas entre os moradores da cidade. O territorio atua, de outro modo,
como uma construcdo cultural, sendo a violéncia o seu veiculo de
expressao mais impactante. O territério tem a prerrogativa de definir
marcas delimitadoras de areas de dominio mas que atuam,
fundamentalmente, como passaporte de passagem dos jovens “proscritos”
para o palco dos espétaculos iluminados da cultura de massa. Isso porque
“produzida industrialmente, distribuida no mercado de consumo,
registrando-se principalmente no lazer moderno, a cultura de massa se

apresenta sob as mais diversas formas (informacdes, jogos, por exemplo )

do Bairro Jardim Vista Alegre - Norte da Cidade de Sdo Paulo - Sdo paulo, 1994; GAJOP
Comportamentos violentos na adolescéncia - Recife, s/d, mimeo; Wagner Neves de Matos _ Gangues
“Protesto a marginalidade ? Um estudo sobre a formagdo de grupos de jovens denominados
gangues em Corumba; s/d, mimeo; Clivaneide Bezerra - Gangues Urbanas : Os Barbaros Modernos,



37
mas particularmente sob a forma de espetaculo” (Morin, 1990: 77). A

cidade é desse modo com suas ruas, avenidas, pracas , monumentos,
edifica¢cdes uma realidade signica que informa sobre o seu préprio objeto:
0 contexto urbano ( Ferraro, 1993: 19). A cidade passa a representar um

campo semiologico de referentes da cultura de massa.

O estigma do jovem morador dos bairros de periferia atua como
marca na perspectiva daquela “dimensdo construida pelos homens e
escolhida como privilegiada para individualizar o grupo no concerto da
diversidade social” (Ruben, 1986: 23). E o estilo cultural, e os modos
utilizados para seus registros, demarcados territorialmente pelo jovem nos
“espetaculos urbanos”, que vao definir suas marcas . Sob o olhar do
“moleque” da “Quadra”, o0 menino ‘“estrangeiro” que passa pelo “seu”
bairro, tal qual foi descrito por integrantes do Hip Hop do Morro Santa
Terezinha, “é um otario, um cordeiro no meio dos lobos, diferentemente do
entendido do bairro que ja fumou maconha, ja foi preso, ja furou, que se

garante e é considerado pelos outros jovens do bairro”. Na visdo desse

grupo, um jovem tipicamente playboy que passeia desacompanhado nos
bairros de periferia certamente sera “detonado” e “escarrado”, ou seja,
agredido, quem sabe morto e ridicularizado por todos. O olhar “apressado”
do pesquisador iria se deparar com um paradoxo de natureza estética: os

“entendidos” da periferia vestem-se de modo a se assemelhar, ao maximo,

Fortaleza, 1997; Maurenizia Andrade Alves - A violéncia e suas representagdes no cenario das
gangues em Fortaleza - Fortaleza, 1997.



38
aos “plyboys” que s se vestem “nos pano” qual seja, utilizando-se de

marcas especificas do consumo juvenil de massa. Como diferencia-los ?

O estilo utilizado pelos componentes das “galeras” de periferia tem o
“boné” - segundo um integrante da gangue do Castelo Encantado - como
documento, como codigo de uma comunicacgao visual apenas perceptivel
entre os enturmados. Eles poderiam ser identificados por meio de um estilo
funk : “Los Angeles”, “Chicago Blues”, “Orlando Magic”, “Pena”, “Seway”,
“Maresia” etc. Os estilos sao signos da comunicagéo visual, um modo de
apresentacdo que opera um refluxo da linguagem para dar passagem a
sinais inscritos nos corpos, coreografados nas gestualidades. Esse mesmo
estilo é recorrentemente utilizado por um universo ampliado de jovens da
classe média que freqiientam o Shopping Iguatemi. De acordo com o “jogo
facil” das aparéncias, poderia se afirmar que o processo de globalizacdo

atingiu frontalmente o universo juvenil padronizando preferéncias estéticas.

Se percebemos como Gertz (1989 : 28) que a “leitura antropoldgica
esta construindo uma leitura do que acontece®®, entdo divorcia-la do que
acontece - do que, nessa ocasido ou aquele lugar, pessoas especificas
dizem, o que elas fazem , o que é feito a elas , a partir de todo o vasto
negécio do mundo - é divorcia-la de suas aplicagbes e torna-la vazia”.
Acontece que dentro do bairro de periferia, usar “roupas de marca” torna-

se um modo de diferenciar-se, de ganhar destaque e, por isso mesmo,

segundo o depoimento de integrantes do Hip Hop do Morro Santa



39
Terezinha, é se colocar quase sempre na condicdo de suspeito, ja que a

indagacdo que se faz de imediato é a seguinte: “esses caras nado tém
dinheiro para comprar esse boné, entdo € roubado”. Esse mesmo
integrante do Hip Hop, que ja fez parte da “gangue do Castelo Encantado”,

diz o que fez logo que entrou no Hip Hop : Eu tirei os brincos e troquei logo

0 boné que era para ndo chamar atencao.

“Isso remete a questdo de que o padrdo veiculado pela midia nao
imp8e s6é um modelo estético e sinalizador de um ‘status’ social
almejado, mas também um modelo de cidadania - quem néo o
ostenta é imediatamente jogado para o campo dos desqualificados
para o convivio social, sob a suspeita de marginalidade ou de
delinqiiéncia, ou simplesmente pela demonstracao da incapacidade
de consumo. Comprar um determinado tipo de roupa passa a ser,
assim, quase a condicao de circulacdo no espaco publico." (Abramo,
1994: 73)

A condicdo de ser excluido, fazer parte de bairros de periferia, como
eixo de delimitacdo temética do objeto de investigagdo proposto, foi
pensado ndo como “categoria chave” de andlise mas, fundamentalmente,
como forma de percepgcdo de contextos culturais diferenciados. Como
modo de delimitar, a partir do que acontece dentro da dindmica juvenil
desses bairros especificos, um “mapa cultural” particular/universal capaz
de produzir uma trama significativa da violéncia dentro desse contexto.
Sendo assim, a condi¢é@o de excluséo social, aparece na investigagdo como
um “mapa cultural”, capaz de possibilitar perceber ilhas de sentido acerca

das praticas de violéncia ensejadas dentro desses campos .

13 Grifos nossos



40

A violéncia como mapa cultural

Inicialmente, o trabalho de observacdo de algumas “galeras” dos
bairros de periferia de Fortaleza orientou-se  tdo-somente pela
combinacdo de duas categorias especificas: violéncia e juventude. Vale
ressaltar que nao se investigou a violéncia enquanto acontecimento,
enquanto observacdo direta de uma dindmica concreta. O eixo central
dessa investigacdo colocou-se no desafio de identificar o imaginario das
gangues acerca da violéncia. As primeiras incursdes no campo de
investigacdo, priorizando o0 que se pode denominar de exercicio de
observacdo da diversidade e pondo em destaque experiéncias e
dindmicas de jovens no campo especifico da violéncia, se projetaram sob o
objetivo de identificar pistas, recorréncias capazes de compor, dentro do
contexto cultural desses bairros, mapas de significado cultural. A questdo
central , dessa etapa de observacéo e, concomitantemente, da construcéo
de um objeto de investigagdo era pensar o seguinte : 0 que 0s jovens de
periferia, participantes de gangues e galeras consideram violéncia? Como
se articulam as tramas da violéncia e, fundamentalmente, que significados

elas assumem?



41

A partir da observagcdo direta de gangues localizadas em pontos
diversos da cidade foi se delineando algumas ilhas de significado capazes
de transmutar a associacdo entre dois temas violéncia e juventude em
uma “andlise interpretativa na busca de significados”. Que pistas foram
essas? Quando conversavamos com componentes das “galeras”, auto-
entituladas em determinadas situacBes gangues, como podera ser
analisado nos capitulos subsequientes o0 que parecia produzir sentido era
muitas vezes uma idéia “esvaziada” de violéncia, como se ndo fosse o
I6gico se falar sobre ela. Um depoimento de um integrante do Hip Hop, ex-
participante de gangue, foi elucidativo quando afirmou: “Gloria, eles nao

vém violéncia, violéncia é a rotina”.

Nesse momento, a perspectiva de Gertz novamente mobilizou-me a
entender que o eixo béasico de investigagdo ndo deveria se limitar a
identificar como a violéncia acontece, mas essencialmente “anotar” a
sua rede de significados que se produz e reproduz na dimenséo
territorial como construcdo cultural. Para os olhos do investigador a
violéncia é o acontecimento, para a experiéncia das gangues ela dilui-se
até chegar a ser imperceptivel, entranha-se no cotidiano até chegar a ser
invisivel. Desse modo, percebe-se que falar sobre a violéncia juvenil passa
a nado fazer sentido no escopo dessa investigacdo. Assim como na
perspectiva de Foucault ( 1984), sobre a “Microfisica do Poder”, pude
perceber que ndo se deve fazer referéncias a violéncia e sim as préticas e

relagcfes ensejadas no seu campo .



42

Além do carater relacional da dimensao de violéncia, assumido no
contexto cultural juvenil dos bairros de periferia de Fortaleza, observou-se
que as turmas de jovens de periferia, organizadas em gangues, ao
ensejarem suas coreografias de violéncia, ttm como “objetivo” provocar
impacto. E na trama da necessidade de impactar, nessa dinamica de
desafiar as outras gangues para que se estabeleca uma “oficializacdo”
(Bourdieu, 1989 : 118 ) de quem mais se destaca, e de quem mais se
garante no grupo, que se dinamiza a “realizacdo (da gangue)* na
manifestacao, ato tipicamente magico (o que ndo quer dizer desprovido de

eficacia) pelo qual o grupo pratico, virtual, ignorado torna-se visivel...”

Viana (1996 ), em suas reflexdes sobre o “Funk como simbolo da
violéncia carioca”, assinala uma perspectiva elucidativa para compreensao
do processo relativo a idéia de como um “grupo virtual, ignorado” passa a
ser objeto de atencdo da midia e ganha a classificacdo de “violento”. Ele
indaga : quando o conflito vai ser visto e classificado como violento (...)
como um determinado conflito se torna visivel para os varios grupos que
dele participam e, mais do que visivel, passa a ser visto como violento,
sendo tratado como tal pelas instituicbes encarregadas da seguranca da
sociedade?” (p. 178/179). Os bailes funks, que pontuam a vida social dos
bairros de periferia desde final dos anos 80, apenas ao serem identificados
pela midia como “violentos”, distanciaram-se da condig&o de “grupo virtual,

ignorado” e tornaram-se manifestos.



43

“Numa grande cidade, o exdtico pode morar ao lado e nunca ser
familiarizado. O arrastdo foi o “operador l6gico” que subitamente
transformou o ‘funk’ exético num ‘funk’ familiar. E como esse caso
também prova : a transformacdo familiarizante nem sempre é
domesticacdo. O ‘funk’ ficou muito mais “selvagem” ao se tornar
familiar” (Viana, 1996 : 182)

Que modificagdes ocorreram nos bailes funks além do “operador

I6gico” acionado pelos arrastdes ? Segundo Viana, “o baile depois do

arrastdo, passou a ser visto como um fenébmeno, antes de qualquer coisa,

violento. A violéncia, e ndo a diversao, se transformou na sua principal

marca, e os funkeiros foram estigmatizados” (p. 183). De certo modo, 0s

depoimentos dos participantes das gangues vao indicando um outro

“operador logico”, explicitado por um ex-participante de gangue :

“A gente ia antigamente para o baile ‘funk’ e ndo tinha essa comédia
toda. Agora, tem que ver a condi¢cdo social da juventude. Eu acho
gue quanto mais ficou pior a situacdo da juventude na periferia, mais
a juventude levou seus tramas para dentro do baile mais deu uma
consciéncia coletiva da batida. Antigamente, tinha o mesmo som e
ndo tinha essa treta. Hoje a mocada diz assim - oh bicho, ta t&o
paia®® de um jeito que nem dancar mais eu sei. T4 faltando aquela
batida e tal . Antigamente, ia, curtia som. Eu acho que néo tinha as
brigas de gangues antigamente porque a juventude ndo levava
tantos traumas. O consumo de drogas era menos...”

O baile “funk” , ao “espetacularizar a violéncia, publiciza todas as

tensdes sociais que se acirraram na condicao juvenil dos moradores de

periferia no final do século XX. A violéncia passa a funcionar como um

1 palavra acrescida pela autora.
% Briga, confusdo

16 Sem valor



44
modo de dar visibilidade a conflitos e tensGes que permaneceriam

virtuais, ignorados se ndo houvesse o baile como local de “encenacédo” de
uma violéncia que pulsa no cotidiano dos bairros mas que ndo encontra, na
sua territorialidade, formas de manifestacdo de todo o seu potencial, de

toda a sua energia. A violéncia atua como um mapa cultural.

A manifestacdo da violéncia, entre os participantes das gangues,
passa a ter uma dimensao positiva (Rifiotis, 1997) , ela se coloca como
campo propulsionador de conflitos e deflagrador de diferencas. Sendo
assim, a violéncia se exerce, dentro da experiéncia das gangues, como um
modo sui generis de um segmento ignorado, esquecido nas sombras da
periferia se fazer ver, se fazer existir. A experiéncia das gangues torna-
se assim um modo de “inclusdo” social as avessas cujo passaporte é
a violéncia e a marca cultural é o territério. Dentro desse campo de
interpretagdo, delimitador de um “objeto” de investigacdo, tentou-se
identificar que referentes de sentido dinamizam as experiéncias das

gangues.

As praticas ensejadas pelas gangues e galeras, mesmo sob a
perspectiva da violéncia como relagéo, tendo em vista a vis@o sinalizada
por esses grupos de uma violéncia difusa, ndo perceptivel; devem ser
percebidas de forma entrelacada aos outros acontecimentos que séo,
esses sim, identificados e nomeados pelos participantes das gangues.
Sendo assim, cada campo de andlise interpretativa dessa tese vai se

construindo a partir das experiéncias consideradas significativas para os



45
representantes das gangues e, desse modo, dignas de serem relatadas.

As tramas da violéncia foram se delineando “por dentro” dos varios campos
de significacdo recorrentes nas falas das gangues: a vivéncia juvenil, a
idéia de territério, a acao policial, a relagdo entre as turmas (capitulo sobre

identidade) e, finalmente cartografia a da violéncia no corpo.

A discussdo do proximo capitulo tomard como referéncia a
perspectiva de producgdo, em nivel global, de uma cultura de massa juvenil
e suas interrelacdes com a dinAmica de formag&o de turmas juvenis

denominadas, de modo geral, gangues e galeras.






47

CAPITULO UM

O TERRITORIO E A FESTA: ESTETICA JUVENIL GLOBALIZADA
E OS JOVENS EXCLUIDOS

“A lei da selva é traicoeira, surpresa !

Hoje vocé é predador, amanha é presa”

( “Mano na porta do Bar, “Racionais MC")



48
A vacancia do referente trabalho

Zezé, do Hip Hop, ex-componente de gangues de grafiteiros sabe
disso, “arrumar um trampo” talvez seja mais facil que o cara ficar no
“trampo” que arrumou. Ha& uma marca que esta cravada nas mentes e
coracBes dos jovens participantes de gangues que moram nos bairros de
periferia: sentir-se fora, perceber-se excluido. Esta marca estaria sendo

causada pelo fantasma do desemprego? Esta é apenas a ponta do iceberg.

O trabalho tem representado o referente central de cidadania nas
sociedades mais diversas que pontuam nosso planeta. Ser trabalhador é
como adquirir um salvo-conduto moral®*’, um suposto passaporte que alinha
dois mundos que se entrelagam através de um profundo abismo: o mundo

dos “proscritos”*®

e daqueles que se incluem nas tramas da cidade oficial.
“Ora, esse trabalho, tido como nosso motor natural, como a regra do jogo
gue serve a nossa passagem para esses lugares estranhos, de onde cada
um de nés tem vocagdo a desaparecer, ndo passa hoje de uma entidade
desprovida de substancia” ( Forrester, 1997:7). Produz-se um referente de
cidadania que se esvazia de eficacia para uma legido de “proscritos” que se

abrigam nas periferias urbanas. O trabalho torna-se uma fantasmagoria.

Como uma cidade abandonada, existente e desértica, o trabalho continua

7 \/er Wanderley Guilherme dos Santos, Cidadania e Justica, 1979, ao introduzir a discuss&o acerca da

dimensdo de “cidadania regulada” como medida de criar um hiper mercado informal relativo muito

menos a circunstancias econdmicas que a propria regulamentacéo e intervengdo do estado no campo das

relagBes de trabalho.



49
mobilizando os jovens a procura das ofertas de emprego, inserindo-o0s

momentaneamente no mercado de trabalho. Eles experimentam,
participam, até que a forca de uma auséncia de sentido do trabalho
desempenhado, ou a nostalgia do fascinio das experiéncias de pilhagem

vivenciadas entre as turmas nas ruas, manifeste-se:

“O cara ta viciado a roubar reldgio fica dificil demais ele sair dessa
vida de droga para ir para um emprego ganhar salario minimo por
més, trabalhando oito horas. Ai, ele comeca a ver na cabeca dele a
vivéncia antiga, porque isso fica com a gente sempre. Ganhar cem
reais! Entdo ele fica na vida antiga roubando relégio, vendendo ali,
ele ganha cem reais numa semana. Meu irmdo é viciado, ele
arranjou um trampo no Center Um mas foi despedido porque
pegaram ele com chiclete no bolso. E foda ne? Perdeu o emprego
por um chiclete e agora ta largado ai. Ele acha que pode sobreviver.
Troco muita idéia como ele, digo pra’ ele deixar esse caminho. Ele
quer, t6 avisando, ele quer!” ( Integrante do Hip Hop da Quadra do
Santa Cecilia).

O chiclete, objeto de pouco valor de troca, acessivel a todas as
classes sociais, potencializa a expressdo da ruptura, do rompimento de
uma relacéo de trabalho que antecede o “descuido”, seja em relagcdo a um
chiclete, seja de um objeto de maior valor de mercado. E entdo que se
percebe o0s motivos da justificacdo, que o discurso das politicas sociais
relativos a “ndo integracdo”, a “ndo socializa¢do”, a “ndo recuperacao” do
jovem delingliente, tenha assumido a estratégia central de insercdo do
jovem no mercado de trabalho. Essa retérica se reproduz desde o “mundo
de dentro”, através da intervencdo do companheiro, irmdo que ja foi de

gangue até as acdes institucionais: deixe essa vida, deixe esse caminho,

18 Wacquant (1995) evidencia as desigualdades e exclusdes etnoraciais e territoriais advenidas do



50
trabalhe! Eles parecem ndo acatar sugestdes, conselhos, investimentos

0s mais diversos. Seguem indiferentes e afirmam que podem sobreviver.

“Indiferenca da qual a sociedade desperta sempre assustada,
escandalizada: ‘eles’ ndo se integram; ‘eles’ ndo aceitam tudo com a
gratiddo que era de esperar - pelo menos sem debater, sem
sobressaltos, alias inuteis, sem infracGes ao sistema que os expulsa,
gue os encarcera na eviccdo. Nem sem responder a agressao
latente e permanente que € seu apanagio, por agressfes ainda mais
brutais, ostensivas, explosivas que quase sempre ocorrem.
Blogueados numa segregacdo ndo formulada, mas de fato, sejam
franceses natos ou de origem estrangeira, ou simplesmente
estrangeiros, ‘eles’ ndo tém a decéncia de nao se integrar”
(Forrester, 1997 : 58)

A integracdo é quase sempre tratada, tanto em nivel das politicas
governamentais, como em certos enfoques académicos, ou do ponto de
vista meramente funcional, estrutural ou da perspectiva do “desvio” e da
“marginalidade”. S&o esquecidas as dimensdes contemporaneas que tém
induzido, de forma mais sistematica, critérios de integracdo: uma nocgéao de
territério’® que transcende a dimensdo fisico-espacial dos espacos
segregados das cidades e uma dindmica do consumo divorciada dos
processos tradicionais de trabalho. A perspectiva de integracdo ensejada

pelos jovens de esferas sociais diversas parece estar antenada a novos

estigma e divisdo social no gueto americano e na periferia urbana francesa.

1919 A “nocdo de territério é entendida aqui num sentido muito amplo, que ultrapassa o uso que dela
fazem a etiologia e a etnologia. Os seres existentes se organizam segundo territorios que os delimitam e
os articulam aos outros existentes e aos fluxos cdsmicos. O territorio pode ser relativo tanto a um espaco
vivido, quando a um sistema percebido no seio do qual o sujeito se sente “em casa”. O territorio é
sinbnimo de apropriagao, de subjetivacdo fechada sobre si mesma. Ele é o conjunto dos projetos e das
representacdes nos quais vai desembocar, pragmaticamente toda uma série de comportamentos, de
investimentos nos tempos e nos espagos sociais, culturais estéticos e cognitivos” Suely Rolnik e Félix
Guattari em “Cartografias do Desejo” , 1986, pag. 323.



51
modos de insercdo de referentes do que se poderia denominar de uma

cidadania global. A mundializacdo concorre para a projecédo de um tipo de
cidadania que parece ndo apenas transpor espacialidades tradicionais
como, de forma mais drastica, construir outras légicas de interacdo
individuo-espaco. Como a cidadania das “cidades mundiais” é por sua
esséncia descentralizada, construida nas navegacbes de redes
internacionais, os individuos que nao tém acesso a essa dinamica tendem
a enclausurar-se em referentes territoriais catalizadoras de familiaridade e
de reconhecimento muatuo. Desse modo, transcender os limites fisicos dos
espacos “proscritos” do bairro ndo significa apenas transpor as barreiras da
segregacdo espacial mas, também, experimentar um modo de ‘re-
territorializacdo” nos espacgos integrados a cultura de massa global. A
cultura de massa “pode ser considerada como uma gigantesca ética do
lazer. Vamos dizer de outro modo: a ética do lazer, que desabrocha em
detrimento da ética do trabalho e ao lado de outras éticas vacilantes, toma

corpo e se estrutura na cultura de massa” ( Morin, 1990: 68).

Sendo o bairro de periferia o espaco do isolamento e de exaltagédo
da “ética do trabalho” , sendo essa desconectada de uma cultura de massa
juvenil, ndo estariam os jovens, ao transporem os limites do bairro, ao
exibirem-se dentro de uma estética global juvenil; ao destacarem-se
através da presenga marcante das turmas e dos atos de violéncia,
ensejando um modo de “re-territorializacdo” na ampliada “ética do lazer”
que predomina no lado “oficial” da cidade? Os novos referentes de

cidadania, assinalados por Canclini ( 1994) e por Egler (1995),



52
aprofundados a seguir, referenciados em aspectos de uma ampla rede de

consumo e de comunicagdo virtual ndo teriam os jovens signatarios da
cultura de massa como simbolo e, concomitantemente, porta-vozes mais

diretos?

Os signatéarios de uma estética global

Pode-se falar de uma estética mundial. Nas grandes cidades
européias, norte-americanas ou do eixo-sul observa-se um modo universal
de vestir-se, da utilizacdo de automoveis, eletrodomésticos, do consumo
cultural, do uso da telefonia celular, redes de informatizacdo e de midia
homogeneizando gostos e estetizando imagens. Habitantes de pontos
diversos do planeta, podem perfeitamente, ao cruzarem por exemplo, a 5°
Avenida, em Nova York, sentirem-se identificados tanto na sua aparéncia

fisica, como nas gestualidades.

Por outro lado, o critério do consumo que consensualiza e
aproxima os diferentes, pode constituir, dentro das mesmas cidades, um
profundo  sentimento de  estranhamento, ao se  confrontar
produtores/consumidores com a massa crescente dos excluidos dessa
mesma trama “global”. Canclini ( 1995: 61) adverte sobre o surgimento de

“comunidades transacionais de consumidores” sendo 0 consumo,



53
simultaneamente, um “novo” referente de uma possivel “cidadania

global” e um “divisor de 4guas” na construcdo de uma cidadania inter-

territorial.

Territério e consumo confabulam um novo modo de producdo da
cidadania. O que sdo os espacos segregados sendo 0s signos territoriais
daqueles “proscritos” (Wacquant, 1997) das varias esferas de consumo
simbdlico ou concreto? Situar-se nas periferias urbanas das grandes
cidades, registro potencial e tradicional do “cidadao trabalhador”, torna-se
signo de expropriacdo, de destituicdo de um lugar daqueles que sdo —
potencialmente- nao-consumidores. Proscritos da cidade e das suas
tramas de consumo. Quando Wacquant realiza sua pesquisa na banlieu
operéria e no gueto afro-americano de Chicago (1997), ele identifica que a
‘desapropriacao simbolica’ produz estigmas territoriais. “O estigma territorial
afeta ndo sé a interagdo com os empregadores mas também com a
policia, a justica a burocracia do bem-estar social, as quais sdo todas
capazes de modificar o seu comportamento e seus procedimentos quando

lidam com um residente de uma cité deteriorada” (Idem: 70).

Acontece, freqlentemente, dos jovens moradores de periferia,
ao trabalharem, preferirem utilizar todo o salario ganho em um més, apenas
com uma roupa de “marca”, com a finalidade de se utilizar dos signos da
cultura de massa juvenil. O uso dessas marcas, faz com que a presenca
do jovem no seu espacgo de moradia torne-se o simbolo de uma usurpacéo,

do “roubo” de uma estética propria dos jovens de classes média e alta.



54
Torna-se necessario transpor os limites dos espagos segregados para

fazer registros ampliados de uma estética que internamente, no bairro, €

considerada quase sempre como usurpagao.

“Olha desde de crianca eu trabalho. Sempre gostei de trabalhar.
Trabalhei de vendedor de algoddo doce, chegadinha, bronzeador,
loreal, tudo isso. Ai eu fui crescendo e ficando com vergonha disso.
Ai eu comecei a trabalhar de pedreiro, carroceiro, hoje estou numa
firma de carteira assinada. Mas eu acho que todo trabalho que faz
receber dinheiro é trabalho. Ai a gente trabalha, compra roupa nova,
ai a policia vem e diz que é roupa roubada” (Integrante da gangue os
“Boy Fera”)

Faz-se necessério, para os jovens moradores de periferia, transpor
os limites dos espacos “proscritos” para ndo apenas legitimar-se no campo
de uma estética juvenil globalizada, como também possibilitar uma
profusdo de estilos?® através de “corpos panoramaticos” (Canevacci, 1990)
que atuam nos espetéculos urbanos?'. E sobre a forma do espetéaculo que
a cultura de massa faz seus registros. “E através dos espetaculos que seus
contetidos imaginarios se manifestam. Em outras palavras, € por meio do
estético que se estabelece a relagdo do consumo imaginario” (Morin, 1990 :
77). Os corpos dos jovens, corpos expostos em publico, ao transporem os
limites dos espacos segregados das periferias urbanas, mergulham no
turbilhdo de olhares e imagens da cidade “inscrita”, oficializando sua

existéncia. Por outro lado, verifica-se a vivéncia de um paradoxo nas

% Helena Abramo (1994) ressalta que o “estilo ndo é simplesmente o conjunto de tragos que se pode
observa num artefato. Ele pressupde a criagdo consciente ( através de uma elei¢do intencional de um
conjunto de tragos com um principio de ordenagdo, na qual existe a intengdo de diferenciagdo em relagdo
a outros artefatos. S8o as dimensBes da escolha intencional e da distingdo de um padréo, que s&o
ressaltadas nessa formulacéo” ( pag. 87)

2 \/er Helena abramo in : Cenas Juvenis : punks e darks no espetaculo urbano, Scrtita, 1994.



55
representacdes dos participantes das gangues acerca da vivéncia do

trabalho. Se por um lado, eles parecem transgredir o0 campo imaginario
relativo a uma cidadania regulada pelo trabalho, por outro , reproduzem a
linguagem dominante cuja tbnica s&o as oportunidades oferecidas ao
cidadao trabalhador. No depoimento acima percebe-se , embora o jovem
ressalte a idéia relativa as vantagens do roubo ele, por cinco vezes
consecutivas refere-se ao termo trabalho. O hiato que parece se constituir
na representacdo dos jovens de gangues é a dinamica relativa a produgao-
consumo, ou seja, ser trabalhador, ser consumidor. No imaginario das
gangues, embora que ainda reproduzam no discurso a idéia de que o
trabalho é o propiciador das necessidades de consumo, é o consumo vetor
fundamental. Zaluar (1994 : 115) ao realizar uma pesquisa com

delinglientes percebe que

“O consumismo e uma ideologia da busca do prazer que acabam por
valorizar e criar de fato uma auséncia de limites aos desejos
individuais marcam também a sua presenca no quadro de
incoeréncias da cultura predominante que estimula o jovem a tudo
isso através da publicidade constante na midia, especialmente a
televisionada. O aqui e agora da realizacdo dos desejos individuais,
alguns dos quais impossiveis no atual quadro de baixos salarios,
diminuicdo do crescimento industrial e valorizacdo da qualificagédo
para uma carreira profissional de ascensdo social, alia-se ao vazio
criado pela desmoralizacdo das palavras e das regras de
convivéncia respeitosas e equanimes no pais”

Nesse vazio das palavras, nessa ampliada ideologia do consumismo
e da busca do prazer, o que passa a dar destaque, a possibilitar campos de
insercdo social, é a imagem e seus recursos visuais. E sobre o impacto

estético e visual que os jovens “proscritos” tornam-se atores nos



56
espetaculos urbanos. As imagens publicas, nesse final de século,

possibilitam modos diversos de existéncia e de reconhecimento publico. “As
modernas ideologias estdo diretamente impressas sobre a sua superficie
visual: elas parecem quase animadas por sua esséncia ‘mitica’ que as faz
agir dentro do corpo da mercadoria. As imagens falantes - ainda que
aparentemente mudas - difundem-se a partir de uma mercadoria visual ,
superando as resisténcias geracionais, raciais, linguisticas e classistas” (
Canevacci, 1990 : 44) Ganhar visibilidade, fazer excessiva essa
visibilidade torna-se um modo ndo apenas de romper 0s “muros” e 0s
signos do “estigma territorial” como também, de transposi¢do de dindmicas
localizadas, estancadas nos bairros segregados, para as tramas globais de

registro publico.

E entdo que o estigma territorial, marca classificatoria, produtora de
uma invisibilidade negativizada, mobiliza os jovens moradores dos espagos
segregados, territorialmente e socialmente, a “positivar’ tais referentes,
produzindo “confrarias de proscritos” denominadas, quando as praticas de
violéncia tornam-se recorrentes, de gangues. A “desterritorializacdo”
produzida na dindmica segregadora da cidade torna-se, através da

experiéncias das gangues, um modo “avesso” de “re-territorializacdo”.

A tdo desejada integracdo, vai ocorrer entre as gangues, na
apropriacao e adaptacdo dos citados referentes basicos de cidadania ao
seu préprio modo; a marca territorial que ao exacerbar e dar visibilidade a

dimensao de estigma provoca uma insergdo, através de praticas extensivas



57
de violéncia; e o consumo que intensifica-se através dos roubos de

roupas de marcas, bonés, sanddlias e aderecos possibilitando seus
registros, através de uma profusdo de estilos, em uma estética global

juvenil.

“Tal é a importancia da aquisicdo desse tipo de bens para esses
jovens, que muitas vezes os vemos fazer enormes sacrificios para
adquiri-los, gantando quase todo o seu salario para comprar apenas
uma peca de roupa de marca em mais evidéncia. E simbdlico,
também, nesse entido, que sejam esses justamente os alvos
preferenciais de roubo e assalto dos jovens delinquentes - o0s
indmeros casos de jovens assaltados que tém ténis de couro
importados roubados por outros jovens é talvez o emblema mais
dramatico das ambiguidades e contradicdes que marcam a condi¢ao
de insercao/exclusdo dos jovens de baixa renda do universo juvenil
citadino. ( Abramo, 1994 : 73).

“Consumir” a cidade da qual foram banidos, realizarem sua inscri¢céo
nos registros do qual foram proscritos, adornarem-se com 0s elementos

estéticos do qual foram expropriados € , finalmente, ser jovem.

“Eles sao criticados por reagir, por atacar. Na verdade, apesar da
delingiiéncia - mas por causa dela também - eles estdo em posicédo
de fraqueza absoluta, isolados, obrigados a aceitacdo total, se ndo
ao consentimento (...) Eles sabem por si préprios que estdo sem
trabalho, sem dinheiro, sem futuro. Tanta energia perdida. Vitimas
por essa razdo, de uma dor subterranea, efervescente, que provoca
raiva e abatimento ao mesmo tempo.” (Forrester, 1997 : 62)

As gangues atuam como um campo de propulsdo de energias
bloqueadas, segregadas, confinadas nos “bairros de desterro” ( Wacquant,
1997) realizando, de um modo avesso, a idéia compartilhada de restituicdo

de uma “desapropriacdo simbdlica” (idem) experimentada quotidianamente



58
na vida dos jovens das periferias urbanas. Qual o momento mais

significante dessa ocupacao simbolica que as gangues realizam para fora
dos espacos “proscritos™ A priori, o trabalho seria o campo de
intermediagdo entre mundos separados. O trem do Maracanadu, distrito de
Fortaleza, traz diariamente uma legido de trabalhadores para o centro vital
da cidade. No domingo, momento de lazer, o trem néo funciona. A festa, os
agitos, o baile funk, nos finais de semana, vém possibilitar uma visitacéo da
cidade daqueles, cuja esfera do trabalho, torna-se esvaziada de

significantes de inser¢éo, de incluséo social.

“A pessoa trabalha a vida inteira, no fim ndo ganha nada. A pessoa
tem mais é que roubar as coisas que da usar, que da pra’ vender,
gue da para lucrar. Por que trabalha a vida inteira, se aposenta e
ganha um salario que ndo d& nem pra sobreviver. Eu trabalhava no
Mac Donald’s , na Febemce. Eu deixei porque o gerente disse que
eu tava roubando. S6 de vez em quando, isso s6 acontecia quando
eu pegava no descuido. Poucos reais, uma mincharia por que o dono
de 14 é rico. Eu trabalhava no caixa e tirava mesmo, porque ele tinha
dinheiro muito e sé pagava um salario pra mim de setenta reais” (
Integrante da gangue do Santa Terezinha)

“Quando eu era de menor eu era ajudante de mecanico. Mas agora
parei. Eu agora ndo posso nem ir atrds de emprego, nem fazer
documento que os pilantra vao atras. Trabalhar € melhor que roubar,
mas ninguém arruma emprego. Roubar tad rendendo mais que
trabalhar” (Integrante da gangue FIEL- Fanaticos Irreverentes
Executando Lloucuras )

O trabalho aparece para os jovens de periferia como um ponto vazio
de definicdo, seja em relacdo ao futuro, seja como terreno mobilizador de
referentes da estética juvenil, seja como fomentador de redes associativas

no campo da juventude. O tempo do trabalho passa a ser vivido como um



59
tempo ausente de significantes no universo juvenil dos bairros de

periferia. Assim como o bairro, o trabalho constitui uma “comunidade
impossivel” (Wacquant, 1997). Que comunidades ainda sédo possiveis de
serem gestadas quando os referentes tradicionais esgarcam-se? Dentro do
gue Canclini (1995 : 29) vai denominar “novo cenario sociocultural”, um
dos processos que o constitui diz respeito

X

a consequente redefinicdo do senso de pertencimento e identidade,
organizado cada vez menos por lealdades locais ou nacionais e mais
pela  participacdo em comunidades  transacionais  ou
desterritorializada de consumidores (os jovens em torno do rock, os
telespectadores que acompanham os programas CNN, MTV e outras
redes transmitidas por satélites”

Tendo em vista a segregacao e até mesmo o confinamento dos
jovens dentro de espacos segregados dos bairros, tendo em vista as suas
dificuldades de acesso e de insercdo em comunidades transacionais, eles
forjam como alternativa a criagdo de campos das “comunidades

"22  Sendo o trabalho um

impossiveis”, grupos de “solidariedade fechada
campo minado de reconhecimento, o tempo de vivéncia e de experiéncia
dos grupos vai se tecendo na vivéncia compartilhada de um tempo que é
guase sempre ‘livre”. “Enquanto nada lhes foi sequer insinuado sobre a
riqgueza que poderia conter seu Unico luxo, aquele tempo chamado “livre”,

gue poderia ser livre, vibrante, e fazé-los vibrar, mas que os oprime, torna

suas horas desvairadas, inimigas” ( Forrester, 1997: 62) .

2 \er capitulo sobre “Grupo identitéarios e fragmentacéo social



60
O tempo livre, tempo pensado como compensacao pelo

dispéndio do trabalho, é vivido como tempo de vacancia, um tempo que é
preciso inventar o que fazer. E nesse ponto de indefinicdo, é nesse vazio,
gue vem a ocorrer a ruptura com os valores basicos da sociedade do
trabalho. A situacdo do nada o que fazer, a vivéncia absoluta do “tempo
livre” mobiliza o contigente de excluidos a romper com a premissa basica
de que “o trabalho dignifica o0 homem” e afirmar, dentro do campo mais
proximo da delingiiéncia, o seu contrario: “o trabalho ndo compensa”. E
assim que os “vicios da ociosidade” tendem a tornar-se o referente que
orienta a conduta cotidiana de todos aqueles que integram o campo da

exclusao social.

O trabalho e arebeldia urbana

A “transgressao” mais evidente da rebeldia urbana talvez seja ficar
fora do “campo do trabalho” quando é ele que constitui o terreno basico das
relacdes sociais e produz o seu “capital simbdlico”.?®> Ainda no final da
Idade Média, o “mendigo era tolerado e o vagabundo odiado"®. A
vagabundagem era definida pela auséncia de domicilio, como “aquele que

mora em toda parte”, o “sem fogo, sem lugar”, “sem domicilio”. Observa-se

gue o nomadismo, no que tange ao “des-enraizamento” do individuo de um

% BOURDIEU, Pierre . O Poder simbélico, Lisboa, DIFEL, 1989
# MOLLAT, Michell, “Os Pobres na Idade Média”, Rio de Janeiro, Campus 1989



61
espaco fisico-geografico, traz como conseqiiéncia a auséncia de um

“lugar” e de um papel social definido.

O fendmeno das gangues juvenis, apesar de se expressar quase
quinhentos anos depois, é carregado de um conteddo simbdlico que
assemelha-se, de algum modo, aquele projetado em relacdo ao
vagabundos na Idade Média. As gangues instauram uma outra ordem de

“wA

valores, onde a "vagabundagem”, o “6cio”, a exaltacdo do “lazer’” e a
desvalorizacdo da ética do trabalho, parecem por em xeque os pilares
basicos da sociedade do trabalho. Um dos integrantes da gangue FIEL
afirma que “roubar ta rendendo mais que trabalhar. Eu saio de manh3,

roubo dois reldgios, é vinte ou trinta reais, isso num dia. Trabalhando um

més todinho vocé ganha cem reais. E olhe 14, se nao atrasar”.

As gangues condensam um estranho paradoxo, a0 mesmo tempo
em que rechacam a ética do trabalho, incorporam e levam ao extremo a
realizacdo do lazer e da aquisicao, sem dispéndio de energias fisicas, dos
produtos desejados para consumo. Eles matam por um Ténis, um boné,
uma sandalia®. A cultura de massa, ao difundir-se por todos os pontos da
rede social, realiza um duplo movimento: fala que todos podem ter tudo, e
gue ao “ter”, eles seriam reconhecidos como sujeitos sociais e, depois nega
guase tudo a grande maioria. Ora, se a “cultura de massa € como uma

gigantesca ética do lazer, vamos dizer de outro modo, a ética do lazer que

% Mais informag@es no capitulo referente a Juventude e Rebeldia



62
desabrocha em detrimento da ética do trabalho™®, ndo seriam as

gangues porta -vozes e ao mesmo tempo desertoras desse apelo

simbdlico?

No estudo sobre os “punks e darks no cenario urbano”, Abramo?’
ressalta que “o padrdo veiculado pela midia ndo impde s6 um modelo
estético e sinalizador de um “status” social almejado, mas também um
modelo de cidadania - quem ndo o ostenta é imediatamente jogado para o
campo dos desqualificados do convivio social, sob a suspeita de
marginalidade ou de delinqliéncia, ou simplesmente pela demonstracédo da
incapacidade de consumo”. Nao seria o “exilio” das gangues uma forma de
adquirir, através da violéncia, dos saques, dos furtos um passaporte para

sua insercdo no campo do consumo e da estetiza¢do das condutas?

Porém, ao se contrapor a idéia de que o trabalho “ndo compensa”,
ela ndo apenas “afirma” um valor da “cultura de massa” como também
“nega” o pressuposto basico da sociedade do trabalho - apenas o trabalho

confere -respeito e aceitabilidade entre os individuos.

Além de se contrapor a idéia basica de que o “trabalho dignifica o
homem”, a experiéncia das gangues se constitui como apelo a uma
dimensado esquecida na esfera pulblica, especialmente entre os jovens: a

idéia de pertencimento, de reconhecimento no coletivo do grupo. Ressalta

% MORIN, Edgar .op. cit. pag. 69
Z ABRAMO, Helena Abramo, op. cit. pag. 73



63
Morin que®® a “gangue exerce uma fascinacdo particular, porque

responde as estruturas elementares do espirito humano : baseia-se na
participacdo comunitaria do grupo, na solidariedade coletiva, na fidelidade
pessoal, na agressividade em relagdo a tudo o que € estrangeiro, na vindita
(vinganca em relacdo ao outro, responsabilidade coletiva dos seus) para a
realizacdo dos instintos predadores e depredadores”. E na festa que todos
essas dimensdes ganham ritmo, cor, movimento e, nos rituais de

reconhecimento, instituem novos modos de registro social.

O tempo livre é festa

Se para uma parte representativa de pessoas ter tempo
sobrando é como se fosse uma morte, para aqueles que tém todo o tempo
sobrando a vida € morte, € inutilidade e o futuro parece ser sempre uma
projecdo sem sentido. De outro modo, a prépria estrutura do que se
denomina divertimento nas sociedades modernas vem se modificando com
a mais recente exaltacéo do lazer. Dumazedier (1994), no seu estudo sobre
“A revolucdo cultural do tempo livre”, observa que nas ‘festas de
antigamente” havia um maior equilibrio entre cerimonia e divertimento. Ele

ressalta que

“Desligado da festa sagrada, o espetaculo tornou-se o aspecto
preponderante do lazer cotidiano: espetaculo de teatro, de cinema,
de esporte, de televisdo, etc. Em funcdo do que se chamou de

% MORIN, Edgar, op cit. pag. 112



64
“sociedade do espetaculo, é dificil hoje a participacdo mais ativa
das coletividades que existia na festa antiga” (p. 57).

A festa torna-se o espaco de compensacéao, proporcionalmente ao
dispéndio de energia no processo de trabalho, das frustracdes, do
sacrificio, das “fadigas e penas” (Arendt, 1987) diarias ou mesmo da
auséncia do que fazer. O lazer nas sociedades modernas passa a
representar a “valvula de escape” das tensdes que se acumulam no
processo de trabalho ou das frustracdes e exclusbes que se originam da
falta dele. E assim que Dumazedier ressalta a funcdo de equilibrio que as

festas exercem na vida social:

“0O individuo tem pouca existéncia autbnoma, ele esta integrado a
comunidade. Se ele nado estiver integrado, serd marginal,
desamparado, condenado. Seus comportamentos sdo totalmente
socializados. Sua liberdade de rejeitar seu deus, seu soberano, seu
trabalho, sua familia € muito fragil sob pena de sancdes graves,
freqlientemente mortais. A festa € contexto social onde o
individuo pode ter direitos de expresséo, proibidos na vida cotidiana;
ela é uma ocasido para um individuo se divertir livremente”,
cometendo excessos de todos os tipos, de comida, de bebida ou de
luxadria, permitidos ou tolerados, até encorajados, dentro dos “limites”
desse quadro social” (1994 : 54).

Desse modo, a “festa” € um acontecimento social que justifica
“excessos”, tendo em vista o intenso dispéndio de energia e o conseqiente
desgaste sofrido pelos individuos nos processos de trabalho. Ela atua como
forma de ritualizacdo dos conflitos e tensdes sociais, sendo a violéncia o
campo por exceléncia gerador de visibilidade de tais conflitos e tensdes,

como um fogo que ilumina e , simultaneamente, incendeia. “O gosto pelo



65
excessivo (...) parece-nos, com efeito, ser um outro aspecto dominante da

violéncia, alias, intimamente ligado ao presente, pois € o0 paroxismo do
presente que condiciona as manifestacdes de excesso” (Maffesoli, 1987 :
52) Na situacéo vivenciada no terreno da excluséo social, especialmente
nos segmentos jovens, a ociosidade, a sensacdo de descartabilidade ja
vivenciada na familia, a idéia de que o trabalho “ndo engrandece o homem”

torna a vida cotidiana uma experiéncia intensa de transposi¢cao de limites e

de investimento absoluto no presente.

A violéncia ensejada pelas gangues nos momentos de festa, de
encontro das galeras “limpezas” com as galeras “sujeira”, torna-se apenas
mais um modo de expressdo da situacdo de “clandestinidade” que os
jovens de periferia experimentam cotidianamente. Abramo (1994 : 94) ao
analisar o trabalho de alguns autores acerca da musica punk assinala que
“as gangues formaram-se para ir e vir dos salbes. Foram, assim, criando
elementos de identificacdo préprios - peculiares dentro da elaboracdo mais
ampla do estilo punk - e um sentimento de pertencimento territorial, a partir
do qual se distinguiam de outros grupos e mesmo de outras gangues
punks. E nos bailes punks que as gangues ndo apenas fazem registros de
sua existéncia e concomitantemente, do bairro e do territério, como também
se opbem, se diferenciam e rompem os limites da homogeneizacdo e do

enclausuramento a quem séo relegadas nos bairros de periferia.



66
Para os jovens, que ocupam 0s points e 0s agitos da cidade, a

“festa” passa a ser o acontecimento social por exceléncia. A festa torna-se

lugar de encontro e de formacao de galeras demarcadas territorialmente.

“A galera dos Boy Fera comegou com o baile funk do Regatas. Ai um
colega me disse: vamos formar a nossa galera e ai a gente pode
juntar e encarar o som. Ai nos fomos se agrupando, no tempo sé
tinha cinco e foi chegando mais e hoje somos quinze.“ ( integrante da
Galera Boy Fera)

“Dentro do som a gente fica gritando, junta os bairros e fica dando
‘enxame’ nos outros. Ai |4 fora a turma que apoiou nao se garante e
se junta com outra, a turma maior para pegar outra turma que mora
la dentro. Fica esperando |a fora e rola a peia” (Integrante da Galera
do Baixa Pau)

O enfrentamento entre galeras no baile funk obedece a um modo de
constituicdo de aliancas e disputas segundo uma geografia do estigma
territorial que pontua a cidade de Fortaleza. Um estigma territorial que
como uma bomba implode com todo 0s seus megatons na forma das
Batidas por Minuto (BPM) das musicas funks, culminando na exploséao de
energia dissipada nos momentos de “enxame”. O baile funk € o momento
onde o sentido de morar num bairro segregado e esquecido ganha
notoriedade através dos “gritos de guerra” mobilizados pelos Djs e pelo
reconhecimento e afirmagcdo da forca de cada galera no momento dos
“enxames”. Viana (1996: 187) identifica no baile funk um espaco social

propulsor de conflitos, de diferencas e de construcdo de identidades:



67
“Na pista de danca, hd o conflito jovem/adulto, o conflito
homem/mulher, o conflito charme/balanco, e tantos outros. Ha
principalmente conflitos entre as galeras, em oposi¢cao/contraste a
outras galeras. Todo tipo de festas envolve muitos conflitos, mais ou
menos latentes, mais ou menos aparentes. Assim como todo o resto
da vida social”.

A musica mobiliza e ritualiza os conflitos. Ndo pode ser qualquer
“som”, ndo pode ser qualquer “batida”, ndo pode ser qualquer DJ. O som
tem que agitar as galeras com batidas elevadas e o DJ deve ser
conhecedor de uma certa territorializacdo e divisdo entre as galeras

“limpeza” e “sujeira” que se desenha no saldo de dancgas.

7

“No baile é assim. No meio fica os segurancas, s6 espaco e 0s
segurancas. Fica de um lado , por exemplo as Barreiras e do outro a
Quadra, no meio fica 0 “X"?°, ninguém vai pra cima um do outro
porque se for é um chute, uma queda, uma tapa, outra queda”
.(Integrante da Galera da Quadra ).

“Fica uma turma de um lado e outra turma de outro. Ai quem ta de
um lado ndo pode passar para o outro lado. Ai se o pessoal de um
lado vé muito gente no meio, vé muita gente querendo brigar, ai
pronto ja ta sujo. Quem fica atras, sentado, namorando ta na santa
paz. Os que ficam na frente s@o 0s que estao atras de briga e os que
estdo atrds estdo na santa paz, pode ser de qualquer lado, ndo tem
sujeira, passa la e ndo é sujeira ndo. Pra gente da Quadra o
banheiro fica do lado de Ia. Quando a gente quer ir no banheiro vai a
turma todinha, vai tudinho. A gente se olha e vai com pressa”
(Integrante da GDQ - galera da quadra).

O saldo do baile projeta a dindmica de uma cidade divida, sitiada. O

saldo do baile € desenho em movimento, um mapa concreto, denso de



uma dindmica da exclusdo social muitas vezes expressa apenas em

68

indices estatisticos. Herschamann ( 1997 : 73) nas suas observacfes

sobre os bailes funks, evidencia que

“A sensacdo que se tem ao chegar a um desses bailes de
comunidade ou clube (no momento em que ja atingiu um certo
estagio) é de que tudo neles é um convite a fantasia. Ali os jovens
colocam toda a sua energia, lancando-se na busca de prazer e

exorcizacdo de todas as marcas de opressao e estigmatizacao.

A

musica e a danca sdo elementos cruciais de ligacdo entre as

pessoas, sdo os fios condutores dessa operagéo alquimica”

O baile funk de uma capital nordestina como Fortaleza torna-se um

modo juvenil de expressdo da estigmatizacdo, da segrega¢éo urbana e da

exclusdo social semelhante a outros que ocorrem em pontos diversos do

planeta. As gangues de jovens moradores de periferia, organizadas em

torno dos bailes funks, expressando-se através da musica, da estética e da

violéncia tornam-se um modo globalizado de producao e registro do signo

relativo ao ser jovem “morador do outro lado da cidade” *

nesse final de

século. Nos bailes funks os jovens transpdem as “barreiras da alfandega”

31

, explicitam a existéncia da periferia para o centro, expdem,

“excessivamente” suas diferencas e, finalmente, instituem, através de

rituais ndo normatizados, codigos proprios sobre o permitido e o proibido.

% O integrante da GDQ - Galera da quadra se referia ao lider dessa galera, um rapaz muito alto, com

musculos bem torneados, com porte de seguranca, temido por todas as outras gangues, que um ano depois

morreu assassinado.

% Expressao utilizado pelo Movimento Hip Hop Organizado, de Fortaleza, acerca da condico dos jovens

moradores de periferia.

3 Expressdo utilizada por Michelle Perrot no seu artigo sobre “Os Apaches” noa coletanea “Os Excluidos

da Historia”



69
Se a “sociedade s6 se torna permissiva em dias de festa ritual”

(Dumazedier, 1994: 45) para 0s jovens que vivenciam a exclusdo social, a
permissividade é a tbnica cotidiana. Esta permissividade, dentro da propria
estrutura do divertimento da sociedade moderna, espetaculariza-se. Dentro
das cenas das experiéncias juvenis a transgressao a ordem torna-se
habitual, banaliza-se nas ruas e nas manchetes da midia. Esses seres
“desqualificados”, esquecidos, relegados a restos, que meios teriam para
ensejar seus espetaculos, para encenar seus “excessos”? Nestas cenas, a

violéncia é meio e é fim, a violéncia é o préprio espetaculo.

Exclusdo e violéncia: os olhares indiferentes

Uma particular dindmica da exclusdo social passa a ter
como foco os “sem lugar’, os “sem trabalho”, os “sem teto” e,
inusitadamente os jovens “proscritos” que parecem nao apontar uma falta
especifica, uma caréncia determinada. Eles evidenciam a cada ato, a
cada exposicao publica de corpos panoramaticos, nas praticas alardeadas
de violéncia, uma territorialidade que parece transpor os limites
centro/periferia. Eles péem em destaque uma outra logica que parece
escapar a compreensédo da sociedade como um todo, provocando terror e

perplexidade.

“Para esse ‘jovens’ (...) 0 desastre € sem saida e sem limites, nem
mesmo ilusérios. Toda uma rede rigorosamente tecida, que ja é
guase uma tradicdo, lhes proibe a aquisicdo ndo s6 de meios legais



70
de viver, mas também de qualquer razdo homologada para fazé-lo.
Marginais pela sua condicdo, geograficamente definidos antes
mesmo de nascer, reprovados de imediato, eles sdo os ‘excluidos’
por exceléncia. Virtuoses da exclusdo! Por acaso eles ndo moram
naqueles lugares concebidos para se transformar em guetos ?
Guetos de trabalhadores, antigamente e sem-trabalho, de sem-
projeto, hoje” ( Forester, 1997: 58)

Esse segmento, correntemente denominado de “novos pobres”,
espalha-se por pontos diversos e parece emergir do lado avesso e obscuro
das cidades modernas. Eles parecem vir “do lado de 14", de territdrios que
escapam das tentativas de ordenamento e disciplinamento das suas redes
de sociabilidade e das regras acordadas entre pares. Telles (1993: 6)

ressalta que

“...0 fosso social é tdo imenso que parece obstruir a possibilidade
mesma de uma linguagem comum e, portanto, do convivio
social, interlocugcdo e debate comum em torno de questdes
pertinentes. Isso é propriamente o “apartheid social”

Os “barbaros modernos”, dos anos 90, se ndo conseguem alterar
os limites que os separam, que 0s segregam, “invadem” paulatinamente o
“lugar do outro”, criando novas territorialidades. Provocam nas suas
apari¢cdes constantes nos semaforos, nos estacionamentos, nas pragas,
nos shoppings, nos loci mais aprazivéis para o turismo, uma curiosa
interlocucdo entre a ordem e a desordem. Se as regras da segregacao
urbana pareciam, de certo modo, banalizar e até mesmo nédo dar

visibilidade aos limites de existéncia e de condicdo da pobreza ; o



71
nomadismo dos “novos pobres” ja parece representar, por si sG, uma

forma de violéncia.

Zaluar (1993:6) identifica os efeitos da presenca insdlita dos

“novos pobres” no espaco urbano quando ressalta que

“Os efeitos mais evidentes desta postura foram a modificacdo do
visual das residéncias, que passaram a exibir muros altos, grades
fechaduras, alarmes e cadeados, mas principalmente o descrédito
na participagdo em espagos publicos”

A simples presenca do “homadismo pobre” nas grandes cidades
ja aparece, para aqueles que tém “algo a perder, como uma afronta € um
convite aberto a violéncia. A “quebra” das regras implicitas de estratificacao
dos “lugares sociais”, a transposicao desses limites, enuncia novos modos
de expressdo da exclusdo e da violéncia urbana. E assim que formas

variadas de sociabilidade vdo se constituindo a partir dessa inusitada

dinamica da exclusao social.

Os efeitos dessa nova dindmica da exclusdo social vao ser
expressos, de forma mais marcante, entre os jovens. O processo de
formagéo de “grupos urbanos”, constituindo uma pluralidade de turmas
denominadas “galeras”, parece expressar uma maneira dos jovens se
contraporem ao vazio de referentes que recortam o cotidiano das grandes
cidades. Eles formam verdadeiros territérios, onde a circulagdo € apenas

permitida entre os enturmados.



72
Os novos cenarios de excluséo social parecem ensejar uma

insélita dindmica social, a presenca recorrente de individuos destituidos de
seus liames com o mundo do trabalho e da sociedade, “descolados” da
dimenséo tradicional da vida cotidiana dos bairros, ocupando pontos da
cidade de intensa visibilidade. Essa forma de vivéncia da pobreza parece
resvalar do campo de agdo dos atores classicos da politica: partidos,
sindicatos e mesmo das ONGs. Os “novos excluidos”, assim como 0s
“novos movimentos sociais” dos anos 80, parecem surgir “fora”, ndo apenas
do “lugar” da politica mas, fundamentalmente, do campo basico da vivéncia

dos direitos sociais e da pratica da cidadania.

De certa forma, esses novos excluidos parecem mover-se como
alienigenas no cenario social das grandes cidades modernas. Quase
nenhuma relagdo se estabelece entre eles e os demais ‘incluidos” ,
inseridos no campo das acdes normatizadas e compactuadas
coletivamente. Paira a indiferenca. “A indiferenca é feroz. Ela constitui o
partido mais ativo, e certamente o mais poderoso. Ela permite todas as
excecdes, os desvios mais funestos, mais soérdidos. Este século é sua
tragica testumunha”. (Forrester, 1997: 41 ). N&o seria a violéncia uma
resposta sangrenta e espetaculosa a indiferenca a que séo relegados os
jovens moradores de periferia? Isso porque se ndo alardeiam sua
presenca, assim como 0s meninos de rua, ela banaliza-se e passa a fazer
parte da “paisagem”. As gangues, ao contrario dos demais atores da
excluséo social, criam uma misé en scéne propria da exclusdo social; pois

ao realizarem sua visitagdo urbana, suas festas, seus atos de “violéncia



73
gratuita”, enunciam-se do ndo-lugar, onde o que predomina é o negacao

do “passado” e o rompimento de referenciais relativos a qualquer

dimenséo de futuro.

As gangues expressam as tensdes e as rupturas das tramas da
exclusdo social, oferecendo, ao publico, a visdo de sua face mais
exacerbada, seu ponto paroxistico. E assim que ressalta Dubet (1987: 13)
ser “La galére serait la pointe extréme de la domination, une expérience de
survie, tout entiére définie para la convergence des forces de domination et

d’exclusion” 2

A experiéncia mais expressiva e “globalizada” das gangues
juvenis urbanas torna-se, talvez, nesse final de século, a face mais visivel
e mais eloquente, embora “muda”’, da vivéncia da exclusdo social. As
gangues representam o “ponto extremo da dominacdo”, o “amordagamento”
ou mesmo a auséncia da esperanca no futuro, o espelho onde se pode
visualizar facilmente o dilaceramento de valores e das crengas que
marcaram o século XX. Se a juventude simboliza a idéia do novo, o estagio
de vida referente a passagem do mundo da infancia para a fase adulta, ou
seja, 0 signo das transformacdes; que significantes trariam as gangues

para a compreenséo de novas tensfes na cena social?

%« galera seria 0 ponto extremo da dominagdo, uma experiéncia de submiss&o, inteiramente definida
pelas forgas de dominag&o e de exclusdo”. Traducéo da autora.



74
A descricao dos passos metodolégicos trilhados nessa pesquisa

vai possibilitar a compreensdo de como as dimensdes da cultura e da
violéncia juvenil se projetaram como matrizes centrais de observacdo. A
idéia de um percurso de investigacao que vai ganhando forma e sentido ao
longo da pesquisa, como podera ser identificado no proximo capitulo, se
por um lado “retardou a categorizacdo” e o melhor delineamento do objeto,
por outro possibilitou a abertura para outras dimensdes ndo facilmente
visualizaveis na dinamica juvenil das gangues. Passemos entao ao proximo

capitulo.



75

CAPITULO DOIS

TRAJETORIAS DA VIOLENCIA E DA REBELDIA:

OBJETO E METODOLOGIA

“A razdo ocidental remete a violéncia como a sua
condicdo e ao seu meio, pois tudo aquilo que néo
€ ela propria encontra-se em “estado de pecado”
e cai entdo no campo insuportavel o desatino”
(Pierre Clastres, 1968, “Entre o siléncio e o

didlogo”)



76
Como mapear 0 impreciso?: A violéncia difusa e o
nomadismo jovem

Talvez a faceta mais peculiar das praticas da violéncia seja o seu
carater difuso, imprevisivel, sem “lugar” definido no corpo social. A
violéncia é uma pratica que foge do curso presumivelmente disciplinado e
estavel da ordem social. Ela emerge como aquilo que ndo deveria ocorrer,
ela parece resvalar de uma outra ordem. A violéncia urbana assume uma
caracteristica mais difusa ainda que outras praticas de violéncia, isso
porque qualquer territério, qualquer acontecimento, no cendario ampliado da

cidade, pode ser potencialmente violento.

As cidades modernas levaram a um ponto paroxistico as suas
experiéncias de violéncia urbana. Sabe-se que o0 “zoneamento urbano”,
especialmente nas grandes metrépoles, tenta disciplinar os lugares da
“pobreza” e da “riqueza”, qual seja, do caos e da ordem. Com a presenca
recorrente de setores do “lado de 14" da cidade nos espacos reservados a
“ordem” e a “disciplina”, o confronto entre os segmentos excluidos da
sociedade e os demais tornou-se frequente. A violéncia intensificou-se,
espraiou-se, diversificou-se, assumindo uma pluralidade de facetas e uma

pléiade de acOes.

Sédo, fundamentalmente, os grupos de jovens 0s “novos”
protagonistas da violéncia urbana neste final de século. Os jovens

aparecem como atores por exceléncia dessas novas dinamicas urbanas,



77
adotando o movimento, a velocidade e a super-exposi¢cdo como

referentes centrais nas encenagdes protagonizadas nos espetaculos
urbanos. Como poder acompanhar toda essa dindmica excéntrica da
juventude tendo ainda como foco central de observacéo as praticas difusa
da violéncia? Dubet (1987: 11) , no seu estudo acerca das “galeras” em
Paris, indaga - “Une experiénce aussi faible et dilué peut-elle constituer un

objet d’ étude ?"*

A tradicdo peculiar do “fazer” Ciéncia Social tem a delimitagao
territorial, qual seja o fator concreto, fixo como referéncia basica de analise.
Tanto as préaticas da violéncia urbana, de modo geral, tém sido difusas,
como também, os seus principais protagonistas, os jovens, nomadizam**
em espacos mlltiplos da cidade. “Essa multiplicidade de experiéncias e
papéis sublinha a precariedade de qualquer tentativa fixista na construcéo
de mapas sdcio-culturais “( Velho, 1994: 25). Como “os individuos transitam
entre n dominios e/ou niveis socio-culturais”(idem) € necessario se
exercitar um olhar descentralizado, em movimento, para fazer também

nomadizar o esfor¢o de investigagao.

Assumir assim essa perspectiva excéntrica, delineada pelas
grupos juvenis, talvez ainda ndo seja suficiente para possibilitar a

compreeensdo da dindmica peculiar de suas praticas. E necessario se

® “Uma experiéncia assim falivel e diluida pode se constituir num objeto de estudo.? Tradugdo da autora.
3 A respeito do nomadismo ver Giles Deleuze e Félix Guattari. Mil Platds : Capitalismo e
esquizofrenia (1). Rio de Janeiro, Ed. 34, TRANS, v 1, 1995.



78
exercitar um olhar nébmade em relacéo a dinamica juvenil, qual seja um

olhar aberto a percepgdo da construgdo de uma racionalidade recortada
pela dimensdo do trabalho, da familia, da cidade, da violéncia, dentre

outras. Como poder apreender, enquanto “morador do lado de ca da

cidade”, as visdes acerca da violéncia e a dinAmica de suas praticas?

Sabe-se que o desejo de compreensdo tem se revestido, nas
Ciéncias Sociais, quase como uma forma antropofagica de eliminagdo das
diferengas, cujo objetivo é: trazer o “diferente” para a ldgica racional e
ordenadora da ciéncia. A experiéncia de Clastres, com tribos
remanescentes das sociedades-pré escritas, aponta para o drama classico
da antropologia: como compreender “os diferentes”? Para ele, (1990 : 13-
14) “ter- se- a desde muito reconhecido o adversario vivaz, o obstaculo
permanente presente a pesquisa antropolégica o etnocentrismo, que
mediatiza todo o olhar sobre as diferengas para elimina-las e finalmente
aboli-las”. Imagina-se que muitos ja estardo indagando: como falar de

“diferencas”, de “etnocentrismo” em uma pesquisa cujo cenéario é urbano,

cujo ator ndo pertence a um grupo étnico em particular?

Alcanca-se assim o ponto nodal do desafio da estratégia de
investigac@o ora proposto - a0 mesmo tempo que as turmas de jovens de
periferia assemelham-se e buscam mesmo assemelhar-se aos atores-
jovens que ganham destaque nas grandes cidades, elas se organizam em
“grupos fechados”, criam uma linguagem peculiar, rechacam o trabalho

como forma de sobrevivéncia, inserem-se na dindmica da cultura de



79
massa, desautorizam as familias e constituem-se na metafora designada

por muitos, como tribos urbanas. Sendo assim, as praticas de rebeldia e de
violéncia, ensejadas por turmas de jovens de periferia, podem representar
um modo de ‘“inclusdo” social as avessas. Dentro dessa perspectiva, de

acordo com Magnani ( 1992: 50)

“Tribo evoca o ‘primitivo’ e designa pequenos grupos concretos com
énfase ndo em seu tamanho mas nos elementos que seus
integrantes usam para estabelecer diferengcas com o comportamento
normal : os cortes de cabelos e tatuagens de punks, carecas, a cor
da roupa dos darks e assim por diante”

As turmas de jovens, embora busquem formas de expressao
estética referendadas no consumo de massa, sdo 0s atores sociais que
mais parecem expressar diferencas, tendo por base a nogdo compactuada
de territério e a construgdo de codigos culturais compartilhados apenas
entre os “enturmados”. E como estudar o “diferente” dentro do campo
homogéneo das praticas sociais e, por isso mesmo, se incorrerer no risco
de estabelecer os mesmos padrdes metodolégicos e as mesmas
categorias tedricas utilizadas para os demais atores. Dai se traduz um
dilema particular nos estudos de sociedades complexas: como estranhar o
aparentemente semelhante ? De outro modo, estabelecidos os liames da
diferenga, como evitar tentar enquadra-las, movidos pelo esforco de
decifracdo, nos mesmos referentes classicos da sociologia dos grupos

urbanos?



80
Essa visédo “pendular” (Jefrey) é que possibilitou-me observar

as gangues imersas em um foco especifico de tensao: expressdes de seu
carater idéntico, semelhante e , de outro, estratégias de producdo da
diferenca. Ao colocar-me, entdo, diante dessa natureza multifaceteada
das gangues, fui percebendo a necessidade de por em acdo uma estratégia
metodolégica “néo fixista”, capaz de dar conta do movimento, da mutacgao,
concomitantemente, ao lado da necessidade de esconderijo encenada por

esses atores especificos.

Como conhecer o outro?: O estranhamento de si

A ciéncia formal é o campo que mais parece permitir a ocultacao
do trabalhador em relacdo ao seu oficio. Esse processo de ocultacéo,
inclusive, emerge como ponto positivo no percurso cientifico quando,
mesmo antes de iniciar sua reflexdo, o pesquisador sente a preméncia de
justificar: néo estou envolvido com o meu objeto de investigacdo, ou se
estou, saberei como distanciar-me. Durante algum tempo, escolhi
pesquisar temas fazendo sempre, incialmente, a isencdo necessaria, 0
salvo-conduto da neutralidade cientifica . Eu ndo sabia, ndo pressentia que
em cada tema eu também incursionava na aventura do estranhamento e
do conhecimento do “objeto-eu- relagdo-com-o-mundo”. Quanto mais

tentava me afastar de um possivel envolvimento com o tema de pesquisa,



81
mais tinha dificuldades de perceber as teias de envolvimento imaginarias

tecidas na ocultagc&o entre mim e o0 “obscuro” objeto de decifracéo.

Quando imaginei pesquisar dimensdes relativas a violéncia
urbana, tomando como “ator-chave” as gangues das periferias de
Fortaleza, imediatamente indaguei-me: por que violéncia? Como mencionei
inicialmente, sempre fugi de situacBes violentas. Para mim, uma
manifestacdo da violéncia era a pura expressdo da irracionalidade, da
auséncia de dominio do ser humano sobre suas pulsdes, seus desejos. O
estranhamento, em relagdo ao uso e manifestagdo da violéncia, ja havia
sido registrado antecipadamente na minha histéria de vida; adentrar

“

territérios de violéncia era como “...tentar ler um manuscrito estranho,
desbotado, cheio de elipses, incoeréncias, emendas suspeitas e
comentarios tendenciosos...” (Gertz, 1989: 20). Entender a trama da cultura

e da violéncia na sociabilidade juvenil na cidade, de inicio, foi como

adentrar no terreno do “inexplicavel”, do “sem sentido”.

A primeira vez que entrevistei uma gangue talvez movida pelo
medo que sobrepujou a neutralidade cientifica e teimou em mostrar a sua
cara, talvez por estar tdo distante das areas que significavam, para mim, a
dimensdo de cidade ou, quem sabe, por puro temor diante do
desconhecido, fui também muito estranhada pelos seus participantes e fui,
consequentemente, hostilizada. Imagina, eu diante da Gangue sem
Cérebro, na Barra do Ceard com os dedos cheio de anéis indianos,

sentada com a minha estagiaria, freira, diante de uns dez rapazes



82
visivelmente drogados. Pensei em desistir. Que fazia tentando entrevistar

pessoas que mal falavam? Como comunicar-me com eles se apenas a
dimensdo da fala se apresentava para mim como possibiltadora do

entendimento?

O meu “batismo de fogo”, com a Gangue sem Cérebro me levou a
pensar, a pensar muito. Tudo parecia confuso, como que invertido, as
avessas, ao contrario. Vou tentar esclarecer tanto estranhamento. Primeiro:
impossivel entrevistar uma gangue. Seus integrantes nao respondem
perguntas, eles apenas conversam®. Segundo: quase nunca é permitido
abordar, em separado, um participante de gangue. Eles sdo “um conjunto”,
apresentam-se no coletivo e, quando falam, sdo “todos ao mesmo tempo”.
Terceiro, e esse ponto, utilizando a linguagem das gangues, “detonou” os
meus referenciais classicos de pesquisa; os integrantes das gangues
“falam” quase sempre com o corpo, com gestos, adere¢os, estilos de vestir,

tatuagens que expressam modos de ser e pensar.

Desse modo, quando no segundo momento, adentrei o Bairro do

36

Pirambu °°, e entrei em contato com a “Gangue FIEL - Fanaticos

Irreverentes Executando Loucuras - experimentei uma sensacdo de maior

% Sobre isso Gertz (1989 : 35) ressalta que “o ponto global da abordagem semiética da cultura é, como ja
disse, auxiliar-nos a ganhar acesso ao mundo conceptual no qual vivem nossos sujeitos, de forma a
%odernjos, num sentido um tanto mais.amplo, conversar com eles”. Grifo Qa autora. .

O Pirambu é um bairro emblemético da periferia de Fortaleza. No inicio dos anos 60 organizou a
famosa “marcha do Pirambu” pela cidade de Fortaleza como forma de manifestagdo na luta pela posse do
terreno. E, atualmente, um dos bairros mais populosos de Fortaleza, concentrando um dos seus maiores
indices de pobreza. E associado tanto a acdo de grupos de exterminio como nele atuam setores
importantes da Igreja, do grupo “Emads”, assim como segmentos ligados a area de Direitos Humanos. E



83
familiaridade e fui convidada a visitar a “fortaleza” da gangue - uma casa

de muro alto toda cravada de marcas de tiros.

Dentro da casa pude perceber a aproximacdo entre a violéncia e
a domesticidade. Na sala bem pequena, uma rede armada, flores no
jarrinho de plastico, muitas fotografias, inclusive a de sdo Jorge com a sua
espada vencendo o dragdo, panelas no fogo e a presenca familiar da mée.
Com o relato dos sete integrantes da FIEL ali presentes, casa e rua, no
sentido da rua como espacgo da violéncia e do risco, e da casa, como lugar
da familia e da seguranca, pareciam se fundir e produzir novas
textualidades da violéncia. Para mim, a violéncia como uma ocorréncia que
se projeta “do lado de Ia” da cidade mas, fundamentalmente, do lado de la
da “ordem” e da “normalizagdo” , comecava a Se expressar como
possibilidade de decifracdo. Isso porque fui podendo compreender, através
da vivéncia direta nos espacos das gangues, que a violéncia pulsa e se
produz ali no cotidiano da casa e da familia, ampliando-se para além dos

Seus muros.

Ouvi histérias de arrastdbes , de agressdes fisicas, relatos
contundentes acerca de violéncia policial ... “Quando é de menor enrola
num tapete e ai mete a chibata que é pra nao ficar os hematomas. Ha
guatro anos atras me pegaram, algemaram minhas maos pra tras,

algemaram meus dois pés, me derribaram no chéo (s.i.c ). Botou camara

nesse bairro que se iniciam as primeiras “apari¢fes” de grupos denominados de gangues, chegando a ser
apontado como bairro de existéncia de 20 gangues ainda no ano de 1995.



84
de ar no meu rosto, eu desmaiei trés vezes”. Nesse momento, apos

histérias de “furos”, tiros e persegui¢des senti 0 “mundo rodar”. Um menino
gue h& quatro anos atras viveu isso tudo falando como quem conta que foi
ao supermercado e, no caminho, escorregou e se machucou. Foi entdo o
meu segundo “batismo”. Com a “FIEL”, a violéncia parecia transbordar as

falas e assumir, inusitadamente, texto e contexto.

Tomei cafezinho, “bati papo” com a mée do “cabeca” da FIEL e,
em dado momento me dei conta de que a insistente sensacdo de
constrangimento e estranhamento parecia se esmaecer naquele final de

tarde no Pirambu.

ApOs a visita as outras gangues, senti-me bem mais a vontade, foi
gquando no Morro de Santa Teresinha, com a gangue da Proafa um dos
seus integrantes me prop6s - “tia deixa agora eu te fazer as perguntas”.
Com o olhar fixado no meu, como que querendo confirmar a veracidade da
resposta, indagou-me : “Vocé é contra a violéncia®>”"? Eu respondi: Acho
gue a gangue é uma forma que os jovens encontram para serem vistos,
reconhecidos como gente. Falta trabalho, lazer, boas escolas... Foi entao
gue ele interrompeu-me, insistindo: “Vocé é contra a violéncia?” Eu retomei
0 curso da resposta: “A violéncia € a ultima coisa que se pode fazer para
dizer que se existe no mundo. O melhor é que ndo se precise usar da

violéncia e que a palavra pudesse valer para fazer acordos, ter direitos, se



85
sentir parte do lugar em que se vive. A violéncia € pura acao, ela quebra,

fura, atira rouba e mata. Ela é calada, nao diz nada”. E devolvi a
pergunta: “O que vocé quer dizer quando usa a violéncia”? Ele parou,

pensativo, e silenciou.

De cima do Morro Santa Teresinha, com a nitida visdo da cidade,
o lado oeste das favelas, o lado leste das mansbGes e dos espigdes,
através da entrevista dada a Marcos®, finalmente pude compreender que a
violéncia ndo estéd concentrada no “lado de 1&”, assim como nas tentativas
de zoneamento urbano do lugar da “ordem” e da “desordem” nas cidades.
Ela se da entrelacada a todos os outros acontecimentos, ela é |,

concomitantemente, “destrutivamente criativa”. °

Como delimitar o desconhecido?: O “retardamento da
categorizacao”

Ao ampliar a rede de contatos com galeras territorializadas em
pontos diversos da cidade de Fortaleza, fui compreendendo minha
dificuldade inicial em delimitar antecipadamente o tema de investigacao.
Como decidir o que estudar especificamente se, praticamente, desconhecia

a dinamica de vida das gangues dos bairros de periferia de Fortaleza?

%7 Esse rapaz encontrava-se num momento de possivel passagem da gangue para o0 movimento Hip Hop,
talvez por isso a sua preocupagdo e formulagdo de um discurso sobre a violéncia, pouco recorrente entre
as gangues.

% Todos os nomes utilizados séo ficticios como maneira de resguardar a identificagdo dos narradores.



86
Percebia, enquanto moradora vigilante da cidade, a existéncia de

“turmas” de jovens tanto de periferia como dos bairros de “classe média” e
“alta” , atuando em pontos diversos de Fortaleza. Duas decisGes foram
tomadas antes da minha incursdo direta nas “galeras”: interessavam-me 0s
moradores da periferia, onde o sentimento de exclusdo ganhava contornos
também econbmicos e, ainda, os grupos que se formavam tendo a
violéncia como foco central de acdo, denominados amplamente de

gangues.

Ao adentrar o espago de convivio das gangues, ao conversar com
eles, fui compondo a minha “colcha de retalhos” metodolégica. O sentido
das tomadas de decisdo foram se construindo na medida em que ia
adentrando a referéncia de sentido construida entre os componentes das
gangues. Na verdade, assim como Becker (1994: 13), “eu desenvolvi a
I6gica depois do fato de sua utilizagdo de modo a tornar meus métodos
mais inteligiveis e U(teis para os outros”. Apos essa experiéncia de
investigagdo com as gangues pude compreender que a construgdo
metodolégica se verifica mais ou menos assim: o caminhante sabe a
direcdo que quer tomar, conhece os mapas, 0s obstaculos, a dire¢do dos
ventos, ouviu falar de certos atalhos que pode usar alternativamente, mas
€, fundamentalmente no caminho que, obviamente, faz a sua propria

trajetéria.

¥ Terminologia utilizada por David Harvey no seu trabalho sobre “A condicéo Pés-moderna”



87
As “camisas de forca” tedricas e metodologicas, onde o

argumento de autoridade cientifica funciona como referencial do saber,
impedem que cada investigador se coloque enquanto autor. Foi
interessante para mim perceber que o quase vazio de referentes existente
em torno da tematica das gangues, contexto de final do século XX,
projetou-me na descoberta do prazer da aventura de se lancar no caminho
apenas com algumas pistas. Percebi que assim como Becker (1994 : 12)
“posso parecer antiquado mas prefiro um modelo artesanal de ciéncia, no
qual cada trabalhador produz as teorias e métodos necessarios para o
trabalho que estd sendo feito”. Desse modo, a liberdade de, imersa no
campo de observacdo, poder adequar registros destacados em outras
teorizacdes, fez-me perceber o esforgo de investigacdo como esforgo de
criacdo e, desse modo, em um tema tdo marcado pela violéncia, ser tocada

pelo prazer de pesquisar e de compartilhar dessa experiéncia.

Thiollent ( 1982: 87), em uma interlocu¢cdo com Michelat, assinala
a importancia de se utilizar, como forma sélida de se empreender a
investigacdo, a ‘“estratégia de retardamento da categorizacdo”. As
categorias utilizadas se construiriam dentro de um tempo de maturacao e
solidificacdo a partir de sua importédncia no campo de investigacdo. Foi
adotando essa perspectiva de “retardamento da categoriza¢do “ que pude

observar dois aspectos importantes na experiéncia das gangues:

a) Que lado a lado as gangues, em alguns bairros, atua o movimento

denominado MH20 - Movimento Hip Hop Organizado, sendo a rebeldia



88
0 seu nucleo central de acdo. O Hip Hop, ao propor uma outra forma de

lidar com a violéncia®®, incorporando ex-integrantes de gangues, se

coloca em um espaco-limite na dindmica de atuacéo das gangues.

b) Sendo a comunicacdo corporal uma pratica usual nas
experiéncias das gangues, percebeu-se a necessidade de se desenvolver
uma observacao através da dimensao do olhar, como matéria-prima para

uma antropologia visual.

A medida em que a pesquisa foi se desenvolvendo, lentamente
foi delineando o seu escopo de investigac@o. Pesquisar a violéncia entre
gangues, tendo como foco de observacdo os espagos exilados de
vivéncia da exclusao saocial, representou uma incursdo no desconhecido, a
aventura de viver o diferente, enquanto expressao tolerada da diferenca e
apenas ir identificando o0s nexos perceptiveis entre dimensdes

aparentemente dispares.

Como olhar o diferente? A imagem visual como mapa cultural

Identificar os aspectos multiplos de comunicacao utilizados pelas
gangues e 0 MH20, onde o aspecto visual assume importancia

fundamental, mobilizou-me a criar estratégias de investigacdo

40 «,

violéncia direcionada” - “ao invés das brigas entre as gangues, que é pobre matando pobre, é melhor

brigar rico contra pobre”



89
concatenadas as nuancas proprias dos atores. Desde as primeiras vezes

gue encontrei e conversei com as gangues, percebi que o esforco de
compreensdo exigia-me, constantemente, o exercicio exaustivo do olhar.
Era como se o vazio no uso recortado de certas palavras fosse sendo
combinado, tanto pelos gestos desenhados pelos jovens, como pelo meu
esforco de compreenséao, balizado pela trajetéria e movimento do olhar.
Pode-se dizer que eu “ouvia-olhando”, sendo praticamente impossivel
fechar os olhos e ensejar uma compreensdo das conversas apenas pelo

sentido das palavras ou frases formuladas.

Tendo sido “o antropdlogo geralmente treinado para comunicar o
maximo com o objeto de suas préprias pesquisas, apurar o ouvido, usar o
préprio caderno de apontamentos (...) porque o que conta € a voz de outras
subjetividades” (Canevacci, 1993: 44), vé-se entdo emaranhado na cultura
urbana atual. Nas sociedades complexas, 0 “corpo € um mapa cultural”
(idem), ele fala, explicita “com plena e espontdnea autonomia”. Esse
carater visual da comunicacdo ocasionou um impasse nos parametros por
mim apreendidos de fazer pesquisa . E como se apenas a fala fosse
reveladora e, concomitantemente, era como se apenas a audicdo fosse

mobilizada no processo de pesquisa.

Muitas vezes senti-me como que sacudida pelos jovens no seu
afa de se fazerem ser ouvidos pelo que explicavam através do corpo. Eles
diziam assim: “Ei!, t& vendo aqui ? Isso aqui foi quando o “Catita” me furou

na pracinha da televisdo” e, entdo, encenavam o ocorrido. Depois fui



90
descobrindo o nicleo central da minha resisténcia. Nos, cientistas sociais,

ouvimos historias de fatos ocorridos e, mesmo quando fazemos
“observacéo participante”, passamos a maior parte do tempo a perguntar,
a indagar, a querer, de preferéncia, apenas ouvir. Viana (1988: 16) , na sua
pesquisa sobre o “Mundo funk carioca”, apesar de muito exercitar a

observacdo, expde essa dificuldade:

“Além das conversas informais com dancarinos, no final do
trabalho de campo, resolvi aplicar um pequeno “questionario” que
deveria ser respondido por poucos dangarinos na entrada dos
dois bailes ( ...) Eu mesmo fiz as perguntas para quase uma
centena de dancarinos e procurava conversar sobre outros
assuntos sempre que possivel ( ...) Eu me sentia completamente
ridiculo tentando pescar dancarinos aqui e ali, contra suas
vontades”

Verifiquei, no caso das gangues, que a fala tem um tom menos
realista que a coreografia da violéncia continuamente estampada diante do
olhar protegido do pesquisador. A partir dessa constatagédo, assim como na
experiéncia de Canevacci ( 1993: 44) na Praca do Pantheon , em Roma, a
pesquisa com as gangues foi tomando o aspecto visual como centro
polimorfico que deve ser interpretado e como meio de interpretacdo. O
visual tornou-se, de certo modo, objeto e método (idem). Aos poucos fui
observando que , do ponto de vista do olhar-investigador, é como se uma
névoa, como anteparo minimizador da visdo, atuasse na cena da
investigagdo para que a compreensdao se fizesse toda ouvidos. Aos poucos,
a medida que a angustia de visualizar a violéncia foi sendo tolerada, a

visdo foi adquirindo novos matizes, focalizando pontos reveladores, gestos

comunicativos, cicatrizes desenhadas sobre o corpo, tatuagens; a



91
linguagem corporal foi sendo apreendida como “texto inscrito da lei

primitiva, e nesse sentido, uma escrita sobre o corpo “ (Clastres, 1990 :

130).

Como abordar o diferente? : “A teoria em atos” **”

Precaucdes metodoldgicas

A experiéncia de abordar o “diferente” é antes de qualquer
coisa o esforco de compreensdo em perceber quais 0s mecanismos

utilizados por eles para expressar suas diferencas e estabelecer liames de

identificacdo com as préticas sociais como um todo. O desafio desse tipo
de investigacéo é o de poder mapear “diferencas” sem incorrer no equivoco
de percebé-las como uma por¢ao isolada, segmentada ou, de outro modo,
como ja ressaltou Clastres (1990), “identifica-las” para “aboli-las” e, ao
“explica-las, trazé-las para o campo da racionalidade global. Evitando
incorrer no impulso de; ou traduzir as experiéncias das gangues dentro do
campo das praticas essencialmente heterogéneas, como expressdes
correntes de uma “outra ordem” ou, por outro lado, homegeneiza-las como

mais um “produto” da expressé@o dos media e da dindmica da sociedade de

*! termo utilizado por Michell Thiollent In “Critica metodolégica, Investigagio social e enquete operaria”,
1982



92
consumo; decidi adotar a perspectiva de conversar indagando sempre

como ocorriam os principais fatos a serem elucidados.

Perguntar “por que“ coloca o entrevistado na situagdo de
intérprete das situacbes que estédo sob o foco de interesse do pesquisador.
“Por que? Transfere para o entrevistado um trabalho analitico que o
préprio pesquisador deveria estar fazendo “(Becker , 1994 : 164). Ao
perguntar as gangues cOmo ocorriam suas experiéncias € que pude
adentrar numa cadeia de narracfes, certamente improvaveis de acontecer
a partir de uma indagacao construida em torno do “Por que”. “As perguntas
gue sondam detalhes concretos de eventos e sua sequéncia produzem
respostas que serdo menos ideolégicas e mitoldgicas e mais Uteis para

reconstrucao de vivéncias e eventos passados” (idem).

Ao realizar uma outra pesquisa, em meados dos anos 80, acerca
da experiéncia dos Movimentos Sociais Urbanos, presenciei uma estagiaria
indagar, mesmo utilizando a perspectiva do “como”, acerca da relagcdo do
“estado” com as Associag6es Comunitarias. A resposta foi a seguinte : “ta
muito dificil aqui no bairro o estado das coisas”. Verifiquei a necessidade de
identificar - como se desencadeiam os referenciais de linguagem
compactuados entre os acontecimentos - a partir da experiéncia

especifica observada.

Ao longo da minha trajetéria enquanto pesquisadora, fui

entendendo que a fala, assim como a linguagem, tem o poder de revelar e



93
de ocultar ou, de outro modo, de falar para além do texto legivel, daquilo

gue é “dito”. Na pesquisa entre as gangues, quantas vezes, aconteceu de
indagar a respeito de determinado assunto e ouvir relatos relacionados a
outras vivéncias. Entre os jovens, pertencentes a grupos visivelmente
estigmatizados, a fala € um terreno ambiguo, “deslizante”, sendo
necessario, antes de se tentar trabalhar com “pedacos” de narracdes, se

tentar perceber como aqueles atores “falam”, como organizam a

l6gica de sua cadeia discursiva.

E desse modo que pude perceber que nem sempre negacdes e
siléncios significam o nada a declarar. “Uma palavra pode ser ao mesmo
tempo uma mensagem trocada e a negacao de toda a mensagem, ela pode
Se pronunciar como signo ou como contrario de um signo” (Clastres, 1990 :
87). Entre as gangues a duplicidade das palavras, suas ambigiidades,
tanto no sentido da ndo afirmacdo como na tentativa de negar o que eles
supbem enquanto valores dominantes, € uma pratica decorrente, cabe ao

pesquisador ir rastreando os varios significados assumidos.

Em pesquisa, assim como nas Ciéncias Sociais, vivemos sempre
um incdmodo movimento “pendular’(Jefrey). Quando pesquisamos, Somos
seres falantes, perguntadores, queremos saber tudo. Ao obter respostas ,
muitas vezes deparamo-nos com um emaranhado de depoimentos que
manipulamos mobilizados pela expectativa de encontrar ali todo o “quadro

explicativo” para as questdes previamente formuladas. Bourdieu (1989:



94
121) evidencia os meandros do impasse vivido pelo pesquisador quando

se depara com o0 o conjunto de “representagdo dos agentes” :

“Mas esses investigadores ndo fazem melhor quando, abdicando

da distancia do observador, retomam a sua prépria conta a
representacdo dos agentes, num discurso que, a falta de meios
para descrever o jogo em que se produz essa representacdo e a
crenca que a fundamenta, ndo passa de uma contribuicdo entre
outras para a producdo da crenca acerca da qual haveria que
descrever os fundamentos e os efeitos sociais”

Compreende-se que mesmo de posse de um rico acervo de
entrevistas, onde a diversidade de detalhes concretos, eventos e de sua
seqUéncia estejam contemplados, faz-se necessério a percepgdo - que
embora construida a partir da trama de investigacdo a transcende - do
jogo em que se produz essa representacdo e a crenca que a
fundamenta. Essa talvez tenha sido a minha preocupacéo fundamental ao
pesquisar a dindmica das gangues, tentar dar conta da diversidade de
representagdes de seus participantes mas sem perder de vista o “jogo de

representagdes” encenados assim como as crengas que a consolidam.

De frente as gangues

Como nao parti de uma estratégia tedrico-metodoldgica fixa, pré-

elaborada, iniciei as entrevistas com as gangues tendo em vista o



95
seguinte requisito : sendo uma gangue pertencente aos bairros de

periferia da cidade e tendo conseguido transpor o dificil acesso a mesma,
ela j4 se tornava assim parte do quadro de investigacdo. Sabia que nao
apenas era impossivel, como arriscado, chegar a uma gangue por um
contato direto, nos locais em que atuam e se concentram. Mesmo podendo
conseguir uma aproximacdo amistosa, o desconhecimento da minha
identidade, da minha procedéncia iria provocar uma limitacdo drastica na
veracidade de nossas conversas. Desse modo, inicialmente, ndo poderia

eleger um critério rigido de escolha dos meus entrevistados.

A selecdo da minha assistente de pesquisa obedeceu,
fundamentalmente, a condicdo de facilidade de contato com algumas
gangues. Ela como estudante de Ciéncia Sociais, freira, dentro da linha da
Igreja Catdlica de “opcédo pelos pobres”, enquanto moradora de um bairro
proximo a maior concentracdo de gangues da cidade de Fortaleza, o
Pirambu, preenchia os principais requisitos. Comegamos nho seu bairro,
como ja mencionei, com a Gangue sem Cérebro das Goiabeiras. A
presenca de um mediador de confianga dos participantes das gangues foi
um fator fundamental para o processo posterior de abertura que pode fluir
nas entrevistas. A medida em que ia pesquisando essa tematica fui sendo
solicitada pelos meios de comunicagéo local para participar de debates,
semindrios, opinides em radios de reconhecida audiéncia o que, em certas

circunstancias, me valeu o “reconhecimento” de “Gloria das Gangues”.



96
Alba Zaluar (1996: 52) ao mencionar dos limites da explica¢ao

local diante da globalizagdo do crime destaca o impacto de sua presenca

no terreno de discussao de tal tematica :

“As vezes tinha a impress&o de que um alto falante acompanhava a
minha trajetéria de pesquisadora e que, uma vez entrando no debate
politico que expdem, inflama, aumenta, distorce, é dificil dele sair”
Essa “legitimacdo” social, como pessoa que pesquisa essa
tematica, foi abrindo novas fronteiras. Algumas vezes, ao chegar em uma
gangue um deles dizia- “Ela é ‘limpeza’ eu ja ouvi falar dela”. Ser
considerada limpeza se colocou como fator fundamental para abertura a
informacbes, a fatos que certamente, se denunciados, poderiam levar a
prisdo ndo apenas componentes de gangues, mas também devidamente
comprovados, muitos representantes da Lei. Aos poucos o medo foi
novamente emergindo e ndo mais pelo impacto do desconhecido mas por

perceber que ia tornando-me alguém que “sabia demais”.

Quando entrevistei, quase sempre com duas visitas, o total de
sete gangues, percebi que o conteldo das conversas se repetiam. Desse
modo, o problema do acesso & amostragem foi se constituindo através do

n42

efeito “bola de neve™*, apontando densidade e repeticdo das narrativas

como o momento de finalizag&@o do trabalho de campo.

“2 \Ver Howard Becker em “Métodos de Investigacio Social”, 1994, p. 155.



97
Assim como Gertz (1989 : 53), a pesquisa desenvolvida nos

varios contatos entre as gangues se construiu tendo em vista a percepgao
de “pontos invariantes de abordagem” que possibilitaram, na escolha de
apenas uma gangue, aprofundar a observacdo, destacando temas-chave
para investigacdo. Escolhi uma gangue que pode ser considerada ‘“caso
exemplar” para a observacdo das previamente identificadas, “invariantes
de abordagem”. exclusdo, praticas recorrentes de violéncia,
reconhecimento de suas praticas nos meios de comunicacdo de massa,
convivéncia proxima ao “Hip Hop” e, talvez, o mais elucidativo, uma
“ocupacdo” , hoje denominada “quadra”, cravada no coracédo da Aldeota®® ,

toda cercada de residéncias e edificios de alto valor no mercado imobiliario.

Foi na Gangue da Quadra que pude , finalmente, fotografar
tatuagens, aderecos e, tendo sido decidido, espontaneamente entre eles,
obter fotos de cada um assim como do grupo “de cara limpa”, todos

reunidos: Gangue da Quadra e componentes do Hip Hop.

As entrevistas : conversas em grupo

Considerei 0 meu primeiro contato tre com as gangues como “ato

inaugural” qual seja, uma busca de informacdes passiveis para uma maior

3 Bairro “Nobre” da Cidade de Fortaleza. valeu uma mdasica de Ednardo que diz assim : Aldeia ,
Aldeota, estou batendo na porta pra’ te apeirar ...



98
familiarizacdo com o tema pesquisado, denominado de “estudos

exploratérios”. N&o levava nenhum roteiro elaborado, tinha apenas
elencadas, “de memdria”, questdes que mobilizavam-me a curiosidade,
dando abertura para uma série de outras que emergissem como
significativas nesses primeiros contatos. Posteriormente, elaborei um
roteiro “aberto” para entrevistas de natureza “ndo-diretiva’. “O estudo da
entrevista nao-diretiva, como instrumento de pesquisa sociolégica, é
indispensavel para podermos avaliar seus mecanismos, possibilidades,
limitacdes e implicagBes” (Thiollent, 1982: 8). A entrevista ndo- diretiva se
colocou como “material bruto” que ia sendo esculpido na medida em que

outros referentes foram se delineando.

As pesquisas qualitativas , diferentemente das abordagens
guantitativas, exigem uma presenca mais vigilante do pesquisador, 0 uso
da sua intuicdo, assim como da imaginacdo socioldégica enquanto
atitudes/atributos primordiais de investigacdo. “As situacBes de pesquisa
gualitativa incentivam, poder-se-ia dizer, exigem a improvisacao“ (Becker,
1994: 14). Com as gangues 0 jogo de corpo torna-se um referente
“metodoldgico” fundamental para possibilitar a escuta e a comunicagéo. As
gangues desenvolvem, quase o que se poderia denominar de linguagem
cifrada , como forma mesmo de proteger a comunicagdo. Foi assim que,
tendo sido estabelecida a confianga, passava o tempo a indagar: “Mas o

gue vocés querem dizer com isso"?



99
Com isso estabeleci uma outra estratégia metodoldgica, as

vezes, mesmo ja sabedora do significado de certos termos, ainda assim
perguntava, como modo de perceber a légica da explicacdo desenvolvida
por diferentes jovens. Becker (1993: 165), ao trabalhar com outsiders,
também indica, no que se trata do uso de girias, que “se pode obter
informacdes muito boas insistindo para que seus informantes e
entrevistados expliquem a linguagem a ele (entrevistador)”. Ao explicar, por

nd4

exemplo, o que é “enxame”” cada grupo acrescia novos detalhes a essa

dindmica de acontecimento.

A cada entrevista com gangues, eu ficava a imaginar que outra
categoria era aquela de captacdo de informacfes onde, ao chegar para
entrevistar um participante “X”, pouco a pouco, estavam em torno de nos,
um ndmero nunca inferior a cinco outros participantes. O reforco do grupo
parecia ser um modo usual de enfrentamento do diferente, do estrangeiro.
Precisei muitas vezes falar que ia escrever um livro para dizer muitas
verdades sobre eles para poder, enfim, dar curso a uma conversa menos
tumultuada por uma multiplicidade de vozes em unissono. Era assim que
com a ajuda deles mesmos podia prosseguir e, certas vezes, até mesmo
interromper por brigas entre eles provocadas por um apelo néo atendido -
“cara, deixa a mulher gravar! Foi assim que a perspectiva da entrevista foi

sendo substituida pela situagéo freqliente das conversas em grupo.

* A juncéo do grupo para “ganhar destaque” (aparecer em publico de forma a provocar impacto) , roubar
ou “enfrentar” uma outra gangue.



100
Havia uma “desigualdade” entre nés, ndo escamoteada.

Thilollent (1982: 81) , ao falar acerca da importancia da entrevista néo-

diretiva, ressalta que

“A desigualdade ¢é inerente a uma situacao de comunicacao sobre a
qual o respondedor ndo tem controle e permanece separado da
interpretagdo e da utilizagdo social da informacéo transmitida. Em
situagdo como esta, a ndo-diretividade dissimula, sob a méascara da
reciprocidade e liberdade de fala, a hierarquia e monopolizacdo do
saber”

Foi desse modo que a as entrevistas foram transmutadas em
conversas, onde a minha posi¢do de mobilizadora de questdes e “ouvidora”
das varias conversas “desencadeadas pelos temas postos em circulacao,
colocou-me na condi¢@o de uso de uma “atencéo flutuante”. Discutida por
Thiollent (1989: 86) a “atencao flutuante” permite estimular o entrevistado a
explorar o universo cultural sem questionamento forcado”. A “atencéo
flutuante” é um modo de deixar a conversa fluir sem que deixe de ser
necessario, em dados momentos, estimular certos assuntos, pedir

esclarecimentos de outros e, até mesmo, tentar conduzir os temas das

conversas para questdes de interesse do pesquisador.

E apés compilado o resultado de todas as conversas registradas e
transcritas através do permitido uso do gravador, o que fazer? Inicialmente,
€ valido afirmar que é da pretensdo generalista que tem marcado a
producdo sociolégica que desejo afastar-me com essa experiéncia de

pesquisa.



101

A desisténcia em alcangar vbos generalistas advém, atualmente,
do meu gosto pelo detalhe, da certeza de saber que pesquisar € “anotar”
(Gertz, 1989) e inter-relacionar “anotagdes”, perceber seus jogos, suas
tramas, aparentemente invisiveis. Isso porque “qualquer generalidade que
se consegue alcancar surge da delicadeza de suas distingbes, ndo da
amplidao de suas abstracdes”. (idem: 35). Foi através desse olhar “denso”,
da condicdo que Saramago, no seu Ensaio sobre a Cegueira, parece
apontar; “Se podes olhar vé, se podes ver repara” - que aventurei-me a
conhecer as gangues , presenciar sua misé en scéne da violéncia, suas
marcas singulares, ouvir seus raps, prestar atencdo nas suas tatuagens

para tentar entender seus “gostos” e “desgostos”.

Depois desse dois anos vivenciando de forma ndo sistematica a
dindmica das gangues, tendo em vista a observacdo de Morin (1996:
185), quando fala que o “observador altera a observacao microfisica; que
toda observacdo que comporta aquisicdo de informagdo € paga com

energia“, com certeza, eu ndo sou mais a mesma.

Uma analise mais detalhada do imaginario da violéncia e rebeldia
juvenil talvez, possa lancar novos caminhos para se desvendar os sinais
gque a experiéncia das gangues e galeras nos remetem na compreensao

de novos codigos de sociabilidade



102

CAPITULO TRES

REFLEXOES ACERCA DO IMAGINARIO DA VIOLENCIA

NAS CIENCIAS SOCIAIS

“Essa é a realidade de vida sentida, sofrida
Muitas saudades.

A favela é a nova galera que vai construir o Brasil.
A favela é a nova morada

gue ficou pro povo negro que torturou-se no Brasil
Quanta lei maldita, a corrente vai se quebrar

Cai as algemas da policia.

A favela é a senzala que ficou para o povo negro
Construir o Brasil”

( “Dura realidade”, W Man, MH20 do Conjunto Ceara)



103

Por que a reflexdo acerca do imaginario das ciéncias sociais?

x

Concomitante a observagdo direta das gangues, fui realizando
leituras diversas relativas a teorizacbes e investigacdes referentes a
tematica da violéncia. A primeira idéia que se estabelece, para alguém cujo
olhar passa a ser seduzido pela curiosidade acerca das praticas da
violéncia, € de que a violéncia € uma dimensao estritamente destrutiva da
vida social. Quando entrevistamos as primeiras gangues, observei que as
mesmas nao se situam, como podera ser identificado ao longo da leitura
dessa tese, nos lugares tradicionalmente pensados para interpretar as

redes e acontecimentos relativos a violéncia.

O impacto desse paradoxo foi traduzido pela percepcéo de toda
uma rede de acontecimentos, de cédigos de honra e de conduta, da
lealdade entre seus membros tdo bem traduzida no lema de seus
integrantes - todos por um, um por todos - e na producdo de uma rede de
sociabilidade que na gangue funciona como nucleo mobilizador de
experiéncias e reconhecimento entre seus participantes. Um insistente
ponto de interrogacéo foi acompanhando todo o percurso de investigacao :
gue lugar ocupa a violéncia como campo propulsor de experiéncias entre
as gangues ? Desse modo, fui comecando a esbocar a hipétese: nas

gangues, a violéncia tem uma positividade. O mergulho na discussao



104
acerca da violéncia e as reflexdes que recortam o temario das ciéncias

sociais, mobilizaram-me ndo apenas a mapear o imaginario relativo as
producdes que pontuaram essa tematica mas tentar identificar, até que
ponto, as varias visdes acerca dela, instituiram um saber que acaba
limitando uma visdo mais ampliada e complexa das redes de violéncia.
Percebi que apenas trilhando caminhos ja realizados poderia retomar os
fios de sentido e reconstruir o0s campos de producdo imaginaria da
violéncia. As ciéncias sociais representam o terreno, por exceléncia, de
discussdo e producdo de sentido acerca das tramas da violéncia social.

Seguiremos 0S seus rastros.

As ciéncias sociais e a violéncia no mundo moderno

As ciéncias sociais nascem no coracdo do mundo moderno. Talvez,
por terem sido gestadas sob o signo do “efémero, do fugaz, do ambiguo”
(Lefbevre, 1962) é que, as teorias, nas ciéncias sociais, sdo marcadas por
todas essas turbuléncias que recortam o cenario moderno. Tal qual a
dindmica da natureza, um ciclone pode, por um periodo de tempo
consideravel, soterrar, deixando no esquecimento, determinado campo de
expressao tedrica podendo, posteriormente, num esforgo arqueoldgico, ser

devidamente resgatado.



105
A sucessdao de fatos  histéricos e as suas teorias

explicativas/compreensivas, ndo seguem uma orientacdo linear. Como
bem coloca Jeffrey (1987:13) as ciéncias sociais assumem um movimento
pendular, oscilando entre teorias da acao e teorias estruturais. Esse carater
“movedi¢o” das ciéncias sociais as coloca permanentemente sob o foco de
um instigante “dissenso tedrico”. E que “a relac&o entre a sociologia e seu
objeto - as acBes dos seres humanos em condicbes de modernidade -
deve, pelo contrario, ser entendida em termos de hermenéutica dupla... o
conhecimento socioldgico espirala dentro e fora do universo da vida social,
reconstituindo tanto esse universo como a si mesmo como parte desse

universo”. (Giddens, 1991:24).

Talvez, por tais motivos, € que as ciéncias sociais, mais que as
ciéncias naturais e exatas, sofram diretamente o efeito ciclomatico da
dindmica social, sendo mesmo para elas quase uma rotina. As ciéncias
sociais tém a peculiaridade de ndo apenas interpretar/explicar o mundo e
seus acontecimentos mas também, ao analisar, produzir uma teia de
sentidos do vivido, recodificar as experiéncias que recortam o social. Como
enuncia Harvey (1992: 153) “ a circularidade do conhecimento social (...) 0
conhecimento novo (conceitos, teorias, descobertas) ndo torna
simplesmente o mundo social mais transparente, mas altera sua natureza,
projetando-a para novas direcBes”. Certamente, por tais motivos € que o
movimento pendular das ciéncias sociais ocorre num ritmo tdo intenso,
pois, ao produzir conhecimento, ele muda a face do mundo e aponta a

necessidade de outras estratégias explicativas.



106

As producgbes que recortam o temario da violéncia nas Ciéncias
Sociais sdo profundamente reveladoras de sentido. Somos signatarios do
ideal da ordem, da unidade e do equilibrio. Para que surgem as ciéncias
sociais sendo para explicar o carater estranho e cadtico das insurgentes
cidades urbano-industriais? Podemos até mesmo afirmar que esta colada a
propria ciéncia social uma série de demandas explicativas capazes de
projetar uma idilica idéia de funcionamento estavel, de estruturas sdélidas,
de ldgicas racionais de representacdo de atores sociais ndo visiveis na
observacdo e vivéncia social mais concreta. As ciéncias sociais teriam
entdo um papel emblematico na formag&o de um imaginario sobre o social,
tendo em vista que lhe atribuem um sentido e uma ordem n&o

evidentemente dinamizadas nas suas vivéncias concretas.

“Do éangulo das ciéncias sociais, cabe combinar ‘imaginario’ ao

adjetivo ‘social’, formando uma expressdo compésita e mais

apropriada ao tratamento das dimensdes simbolicas da sociedade. O

objetivo dominante, nesse sentido, diz respeito a recusa em

autonomizar a esfera cultural e, reversivelmente, a busca de
interrelacionar estrutura social e processos simbdlicos” ( Arruda,

1993)

Os estudos sobre violéncia, como se poderad observar a seguir,
tendo em vista seu carater difuso, pouco afeito as observagbes diretas e
de dificil ordenamento por parte dos pesquisadores, tém quase sempre sido
elaborados como dimensdes complementares, ilustrativas ou auxiliares de

fenbmenos considerados centrais. Do ponto de vista da violéncia, um

conhecimento mais localizado e outro de natureza mais circular



107
reproduzem, nos seus enfrentamentos, o movimento pendular referido

por Jeffrey.

Observa-se que as teorizacbes acerca do funcionamento/
estrutura da vida social tém quase sempre se constituido tendo por base
dualizagdes; as margens em relacdo a centralidade; o desvio contraposto a
normalidade; a contra-cultura a cultura dominante; o singular ao universal (
Gauthier, 1994: 178). Recorrentemente, € na centralidade da dindmica

social que se sedimenta, imaginariamente, aquilo que os cientistas sociais

projetam como sendo a sociedade de modo geral. Sendo assim, a

“marginalidade” , os “desviantes”, 0s precursores de uma contra-cultura,
fragmentos particulares de experiéncia social, expdem modos de
sociabilidade considerados nao “integrados” a dindmica social mais ampla.
Como se constituiria o imaginario social acerca da dimenséao da violéncia?
Como se da a funcionalidade de um sistema imaginario acerca da violéncia

nas ciéncias sociais?

“A funcionalidade toma de empréstimo seu sentido fora de si
mesma; o simbolismo refere-se a alguma coisa que néo é simbodlico,
e que também néo é somente real-racional. Este elemento que da a
funcionalidade de cada sistema institucional sua orientacdo
especifica, que sobredetermina a escolha e as conexdes das redes
simbdlicas, criagdo de cada época histérica, sua singular maneira de
viver, de ver e fazer sua prépria existéncia, seu mundo e suas
relacbes com ele, esse estruturante originario, esse signifacado-
significante central, fonte do que se da cada vez como sendo
indiscutivel e indiscutido, suporte das articulagdes e das distingdes
do que importa e do que ndo importa, origem do aumento da
existéncia dos objetos de investimento pratico, afetivo e intelectual,
individuais ou coletivos - este elemento nada mais é do que o
imaginario da sociedade ou da época considerada” ( Castoriadis,
1982: 175)



108

O imaginério social acerca da violéncia nas ciéncias sociais tem
elegido como ‘“estruturante originario”, como “significado-significante
central”, “fonte do que se d& como sendo indiscutivel e indiscutido; o
“centro” como lugar da ordem, estando os demais acontecimento situados
nas “margens” da vida social. O carater dual das explicacbes nas ciéncias
sociais, como podera ser detectado ao longo dessa discussédo, parece se
utilizar freqiientemente de estratégias contrastivas qual seja, alguém é
considerado “desviante” tendo em vista o referente da normalidade. Isso
torna-se possivel quando a utilizacdo de categorias se da através de
contraposicdes que projetam regularidades, sistematicidades, possibilitando
um tratamento interpretativo “ordenador” por parte do cientista social.
Desse modo, até mesmo o leque de conceitos e categorias , comumente
utilizadas nas ciéncias sociais, explicitam a preferéncia dos cientistas
sociais por fendmenos de maior “densidade”, tendo em vista aspectos
“estruturais” e “funcionais” da vida social. O imaginario da violéncia nas
ciéncias sociais, se utiliza dos contrastes das “distingbes do que importa e
do que ndo importa” (Castoriadis ) nas tramas duais da dindmica da

violéncia.

A demanda de ordem , o temor da ndo-unidade, a idéia
recorrente de totalidade tem projetado os campos de estudo da violéncia
como a “porta dos fundos” das teorias sociais. A violéncia “é apresentada

como uma parte estrangeira da experiéncia social, uma ameaca ao



109
consenso , um arcaismo social a ser eliminado® (Rifiotis, 1996: 1) De

certo modo, € como se as mesmas visdes acerca do carater “irracional” e
“maldito” da violéncia , o temor da desintegracdo, se projetassem do
psicossocial para o0 campo imaginario das reflexdes e pesquisas nas
ciéncias sociais. E quase sempre no lado sombreado das anélises qual
seja, situados nas margens, que se projetam os estudos sobre a violéncia.
Do mesmo modo que a dimensao imaginaria supde uma duplicidade, uma
virtualidade, uma dobradura no real, a violéncia se estrutura nesses

mesmos significantes.

“O imaginario é o além multiforme e multidimensional de nossas
vidas, no qual se banham igualmente nossas vidas. E o infinito jorro
virtual que acompanha o que é atual, isto é, singular, limitado e finito
no tempo e no espaco. E a estrutura antagonista e complementar
daquilo que chamamos real, e sem a qual, sem duvida, ndo haveria
o real para o homem, ou antes, ndo haveria realidade humana”
(Morin, 1990 : 80)

Como o “retorno do recalcado” (Wacquant ), a violéncia parece,
nesse final de século, difundir-se, de forma mais visivel, por todo o corpo
social, tornando real o irreal , o lado de |4, o antagbnico, a realidade
generalizada. A violéncia “deslocaliza-se”, n&o sendo mais possivel se
tracar uma espacializacdo geografia da ordem/violéncia nas grandes

cidades modernas.

Por essas razfes é que “o0 campo de estudos da violéncia € um
territério estratégico para os discursos da contemporaneidade, “(Rifiotis:

1996), apontando a necessidade de uma visdo do social que, finalmente,



110
articule ordem e caos e transcenda os discursos de natureza

essencialmente denunciatérios, restritos a uma visdo fincada na matriz

destrutiva do fenbmeno da violéncia.

As discussbes acerca da violéncia circulam em torno de uma
idéia-chave que parece aproximar o campo académico e o denominado
senso comum: a violéncia é uma pratica essencialmente destrutiva. Nao ha
argumento capaz de por em xeque essa percepcao tendo em vista a sua
natureza 6bvia e também néo é esse o ponto que ocasiona a inflexao nas
analises acerca desse fendmeno. A formulagdo simplificadora acerca do
carater destrutivo da violéncia tem se colocado com um ponto inicial e final,
das andlises nesse campo, afastando-se do que representa o “fio de
ariadne” no estudos sobre a violéncia “; qual seu papel, qual sua
funcionalidade na dinamizacdo da vida social? Girard (1990 : 47 ), ao

analisar as inter-relagbes entre a violéncia e o sagrado, sugere que

“O sagrado é tudo que domina o homem, e com tanta mais
certeza quanto mais o homem considere-se capaz de domina-lo.
Inclui portanto, entre outras coisas, embora secundariamente, as
tempestades, os incéndios das florestas e as epidemias que
aniquilam a populagdo. Mas é também , principalmente, ainda
gue de forma mais oculta, a violéncia dos proprios homens, a
violéncia vista como exterior ao homem e confundida, desde
entdo, com todas as forcas que pesam de fora sobre ele. E a
violéncia que constitui o verdadeiro coragdo e a alma secreta do
sagrado”.

A interrelacdo entre a violéncia e sagrado, na visdo da Girard,

possibilita perceber que, ao contrario de seu teor essencialmente



111
destrutivo, a violéncia vai exercer um destacado papel para o equilibrio

da ordem social. A violéncia , nesse final de século, tem como referentes,
valores relativos tanto ao campo do sagrado como o das grandes
mitologias. Ela aparece sempre na projecdo fantasmagoérica de um
acontecimento que se projeta de fora da racionalidade da vida social.
Embora o imaginario sobre a violéncia se constitua no centro operativo de
um saber técnico, justificado sempre por processos de carater cientifico e
pratico, ele tem uma existéncia virtual, amparada nas mitologias travestidas

de uma luta entre o bem e o mal.

“As grandes mitologias contém, de maneira misturada, as diferentes
virtualidades e os diferentes niveis imaginarios. Mas cada grande
mitologia possui suas prOprias estruturas, e cada cultura orienta
relagdes proprias entre os homens e o imaginario. Uma cultura,
afinal de contas, constitui uma espécie de sistema neurovegetativo
gue irriga, segundo seus entrelacamentos, a vida real de imaginario,
e o imaginario de vida real. Essa irrigacéo se efetua segundo o duplo
movimento de projecéo e identificagdo (...) o imaginario € um sistema
projetivo que se constitui em universo espectral e que permite a
projecdo e a identificacdo mdgica, religiosa ou estética” ( Morin,
1990: 81)

Na nossa cultura, a violéncia, quando emite seus sinais, irriga o
imaginario de vida “real”, aquilo que aparece como da ordem do
instituinte®, como criacdo social torna-se, por um instante, realidade.
Quando se fala que a violéncia é destrutiva, 0 que quase nunca fica

expressa € a idéia nela embutida que ela é sempre considerada exterior ,

* «p sociedade institufda ndo se opde & sociedade instituinte como um produto morto a uma atividade
que o originou; ela representa a fixidez/estabilidade relativa e transitdria das formas-figuras instituidas em



112
tanto no que tange as pulsbes dos individuos que a praticam como

também, no que se refere a dinamica propria dos acontecimentos. A
crenca recorrente € que a violéncia € um fato imprevisivel, que ataca de
surpresa e muda a (pretensamente estavel) rota dos acontecimentos. Esse
imaginario de uma violéncia exterior, em relacdo ao que se projeta como
sendo a esséncia da vida social, pontua, de modo geral, o imaginario da
producdes que gravitam no campo da violéncia. Essa visdo, que vamos
denominar de “violéncia vinda de fora”, tem se alicercado na crenga que a

ordem e o equilibrio sdo estados a serem atingidos em sua plenitude,

sendo muitas vezes dificultados por praticas incontidas de violéncia.

N&o seria o banimento da violéncia, como esfera “exterior” ao
acontecimento, que teria criado no préprio campo imaginario de estudos
das ciéncias sociais a idéia de centro e periferia, de ordem e desordem, de
normalidade e do desvio, do funcional e do ndo funcional , do estruturado e
do nao estruturado? Nao teria sido o imaginario sobre a violéncia o campo
emblematico instaurador do carater “dual” e “pendular” que tem recortado
a producdo das ciéncias sociais desde sua origem? O isolamento da
violéncia, do “impuro”, de um suposto “lado de 14" dos acontecimentos néo
teria sinalizado a necessidade de se pensar sempre um “outro”, como
margens que se contrapdem ao ordenado “lado de c&”, representado

pela categoria sociedade?

e pelas quais somente o imaginario radical pode ser e fazer ser como social-histérico”, Castoriadis, 1983,
pag. 416



113
A partir dessa idéia, o imaginario de uma “violéncia vinda de

fora” termina por eleger outra dualidade central nos estudos sobre esse
tema entre vitimas (n&o violentas) e sujeitos (protagonistas da violéncia).
Desenvolve-se uma série de argumentagcfes que, quase sempre, levam a
supor a existéncia de “acBes violentas” que seriam possivelmente
controladas com a eliminacdo ou contencéo do sujeito praticante de atos
violentos. Ao ser pensada como ato isolado, mesmo configurado-se de
forma mais ampla a partir da visdo de um cenario propicio as praticas de
violéncia, tende-se a deixar de perceber a violéncia como uma extensiva

rede fenomenoldgica.

A reflexdo que se propOe realizar parte da seguinte indagacéo:
como a idéia de dualidade, projetada na concepg¢do de uma ‘“violéncia
vinda de fora”, recortou alguns campos especificos dos estudos da
violéncia? A incursdo em esferas diversas de producgdo da temética da
violéncia, devera ser balizada tdo-somente pelo recorte relativo as
teorizagBes de natureza dual, centradas na tematica urbana. O objetivo
central é o de perceber como a violéncia urbana aparece nas varias
reflexfes que marcam a sociedade brasileira nos dltimos 30 anos, tendo

por base as seguintes teorizagBes: marginalidade/centralidade,

desvio/normalidade, e contribuicdes mais recentes sedimentadas no eixo

mais amplo ordem/desordem. Porém, antes de se adentrar nessas pautas

especificas de teorizagdo , como modo de melhor situar os varios campos

de producdo imaginaria a serem destacados, se fard uma breve discussao



114
de algumas abordagens que antecedem aquelas de natureza mais

recente a respeito da tematica da violéncia.

As matrizes discursivas classicas e tematizacdes sobre a

violéncia

A visdo mais estrutural da violéncia tem sua génese na explicacéo,
seja dos conflitos/desordem, seja dos mecanismos de funcionamento do
social/ordem. Os estudos das estruturas de conflito social, especialmente
em Marx/Engels, colocam em cena uma violéncia cujos protagonistas é
possivel localizar e cuja estrutura do acontecimento é possivel reproduzir.
A violéncia, neste enfoque, pode ser comparada a uma bipolaridade
negativo/positivo ou seja, de alguns (ativos) a outros (passivos); sendo o
estado o instrumento de violéncia sob o comando da classe dominante. No
“Manifesto do Partido Comunista, " Marx e Engels falam sobre a “guerra
civil’, existente na sociedade, “até a hora em que essa guerra explode
numa revolugdo aberta e a derrubada violenta da burguesia estabelece a

dominacéo do proletariado.” (1978:104).

A violéncia, partindo do enfoque marxista, é analisada a partir desse
duplo, qual seja, violéncia da classe dominante contra o proletariado e,
contra-violéncia, no momento de ‘“revolucdo aberta”, do proletariado em
relacéo a burguesia e ao seu locus de dominagéo, o estado. A violéncia do
ponto de vista estrutural é percebida apenas no seu carater mais visivel,

concreto, deixando “nas sombras” as violéncias mais sutis, denominadas



115
por outros pensadores de “violéncia intestina”, “violéncia simbdlica”,

“violéncia doce” etc.

Quando Marx lanca a sua frase emblematica - “a violéncia é a
parteira da historia” - em nenhum momento a violéncia recebe tratamento
especial seja enquanto categoria primordial de andlise, seja relativa a
sua eficicia enquanto tatica revolucionéaria. A violéncia aparece de forma
mais destacada, no campo das produc¢des marxistas, quando se vai discutir
estratégias revolucionarias propriamente ditas. Lenin (p. 43), em “O Estado
e a Revolugdo”, afirma que “o estado é a organizacao especial de um
poder; é a organizacdo da violéncia destinada a esmagar uma certa
classe”. E assim que se torna, nessa concepgdo, necessario “quebrar a
velha maquina administrativa em seu conjunto para comecar a construir
sem demora uma nova”. A violéncia torna-se, dentro da estratégia

revolucionaria, uma tatica de efeito especial.

Sorel (1992), nas suas ‘“reflexdes sobre a violéncia”, faz uma
declaracdo menos sutil da importancia da vinculacdo da violéncia a
concepcgdo de poder no campo marxista : “A violéncia proletaria ndo so
pode garantir a revolucgéo futura, como parece ser também o Unico meio de
gue dispdem as nacdes européias, embrutecidas pelo humanitarismo, para
reencontrar sua antiga energia” (p. 103). E inserida nesta tradicdo que a
violéncia é quase sempre observada como sub-fenbmeno dentro das
“grandes narrativas” do poder, da dominagcdo e da politica. A violéncia é&,

freqientemente, enfocada como registro “auxiliar” e/ou mesmo



116
complementar nas andlises do poder, da politica, da revolugdo assim

como de outras ocorréncias de natureza macro-estrutural da sociedade.
Esta “visdo instrumental da violéncia” tanto marcou teorias mais
estruturalistas, tal qual o enfoque de Marx e Engels, como, de algum modo,

recortou a “teoria da acao” de Weber, sobre o poder e a dominacao.

Weber (1974) considera o poder como a possibilidade de impor a
propria vontade ao comportamento do outro. Para Weber, o poder apenas
pode se exercer pelo medium da coercdo, e, consequentemente, da
violéncia. A percepg¢do da violéncia enquanto meio, ou como sub-categoria
de categorias mais amplas, deixou um vacuo, especialmente na sociologia,
de analises mais especificas sobre a violéncia. Nao ha uma aluséo direta

na sociologia compreensiva de Weber relativa ao fendbmeno da violéncia.

Na visdo Weberiana, “O Estado é o dominio do homem pelo homem
baseado nos meios da violéncia legitima, quer dizer, supostamente
legitima”(ver a politica como vocacao). A violéncia torna-se um mecanismo

ventriloquo do poder politico e até mesmo parte constitutiva fundamental.

Verifica-se que, embora com enfoques bem diferenciados, de modo
geral, as teorizagbes, no campo marxista ou weberiano projetam a

violéncia como possuindo uma certa eficacia instrumental e simbdlica.

E na filosofia politica que as tendéncias diferenciadas da analise da

violéncia emitem seus sinais para o conjunto das ciéncias sociais. Em



117
Hannah Arendt, poder e violéncia sdo poélos opostos, mutuamente

exclusivos. As producfes de Hannah sobre poder/violéncia (1973, 1988),
demonstram todo o seu esforgo em diferenciar estes dois campos. “O poder
brota onde quer que as pessoas se unam e atuem de comum acordo (...)
Poder e violéncia constituem dois aspectos distintos de um mesmo campo
de relagdes sociais(1973: 129). Sendo assim , Hannah Arendt supde que é
possivel se exercer o poder fora da violéncia; “onde um deles domina

totalmente o outro esta ausente.” (Ibdem, 132).

A concepcdo de poder/violéncia de Hannah Arendt consegue, de
algum modo, “isolar” a fenomenologia da violéncia, destacando esta
tematica de suas “linhas auxiliares” de interpretacdo. Porém , a visdo de
Hannah (1994: 37) sobre violéncia, embora destacada do campo do poder,

ainda se encontra recortada pela visao instrumental :

“..a violéncia, como eu disse, distingue-se por seu carater
instrumental. Fenomenologicamente, ela esta préxima do vigor*®,
posto que os implementos da violéncia, como todas as outras
ferramentas, séo planejados e usados com o propdsito de multiplicar
0 vigor natural até que, em seu Ultimo estagio de desenvolvimento,
possam substitui-lo”

Mesmo pressentindo uma “relutancia geral em se tratar a violéncia
como um fendbmeno em si mesmo” (p. 31) Arendt, ao “isolar” a “violéncia”,
parece apenas antecipar um enfoque normativo que vai nortear o periodo

pos-guerra na producédo global sobre violéncia: a violéncia vem do “lado de

*® Traduzido por Hannah enquanto sindnimo de poder, autoridade, forga.



118
, provocando desequilibrio e desintegracdo social. Poder-se-ia

la
considerar tanto a Teoria da Estrutura em Marx como a “Teoria da Agado”
em Weber, enquanto signatarias da tradicdo hobbesiana®’, no que tange a
superposicdo entre poder e violéncia. Nessas contribuicdes, a violéncia
aparece com eficacia instrumental, do ponto de vista dos acontecimentos
sociais e, como sub-categoria, quando se trata de analises sociais. Na

filosofia politica de Hannah Arendt, a violéncia é “secionada’ do poder

tornando-se um fenémeno relegado as margens da vida social.

Desse modo, os estudos classicos que tocam direta ou
indiretamente na tematica da violéncia, se estruturam em dois niveis:

1) Atribuem a violéncia um valor instrumental, acoplando-a a
dimensdo de poder/dominacé/classe , sendo analisada enquanto epi-

fenbmeno.

2) Embora se destaque a violéncia enquanto campo diferenciado do
poder, por sofrer esse “isolamento”, a partir de teorizagdes construidas sob
0 signo da idéia de marginalidade/desvio, ela passa a ser entendida como

acontecimento que ocorre “fora” das relacdes travadas no corpo social .

*7 para Hobbes, poder e violéncia identificam a prépria natureza humana, portanto sio indissociaveis. Sua
marcante indagagdo - Pactos sem espadas sdo apenas palavras? - expressa a sua Vvisdo sobre a
necessidade do uso da forga para que se efetive o poder. Sdo trés as principais causas que marcam em
Hobes a natureza do homem. Primeiro, a competicdo, segundo, a desconfianga e terceiro, a gléria. “A
primeira leva os homens a atacar os outros tendo em vista o lucro... eles usam a violéncia para se
tornarem senhores das pessoas, mulheres, filhos e rebanhos™ (Cap. XllI, p. 74). Sem violéncia ndo ha
poder, ndo hé gldria.



119
Pode-se afirmar que a producdo académica que passa a

pensar, no final dos anos 50 no Brasil, o “crescimento desordenado das
cidades”, a “marginalidade social”, os “desvios” de certa forma foi marcada
por esse imaginario “duplo”, porém complementar. “Com efeito o desvio é
sempre ‘segundo’, é sempre por referéncia a um ‘primeiro’ ( na realidade, o
mesmo), que pode ser um comportamento, um estilo de vida, o exercicio de
papéis etc, ndo importa”’ (Gadelha, 1997 : 27). E dentro dessa estrutura
contrastiva que a  a violéncia se institui como eficacia instrumental e/ou
como forma de ocorréncia projetada “do lado de 1&” da ordem, do estado

de equilibrio e de integracao social.

Margens reveladoras da violéncia

Partindo-se do pressuposto que a violéncia tem atuado como limite
norteador do carater dual que recorta 0 imaginario das producfes sobre
esse tema, passa-se a pensar que as “margens” projetam um sentido
revelador da sociedade. E como imaginar que se encontram, nas supostas
“margens sociais”, os acontecimentos que traduzem experiéncias menos
normatizadas e mais timidamente recortadas por valores consensuais. Os
esforcos de manutencdo da estabilidade social produzem cidades e redes
de sociabilidade “maquiadas” de ordem e seguranca. Vias de passagem
ndo permitidas para pedestres, locais publicos de extrema luminosidade e

pontuados por esquemas de seguranca publica. Os shopping centers



120
expressam o cenario por exceléncia do sonho idilico da seguranca na

sociedade de consumo. Espacos zoneados, espacgos segregados.

O imaginério da violéncia que recorta as ciéncias sociais no Brasil,
nos anos 60 e 70 mais destacadamente, se constituiu em torno da idéia de
ordem e seguranca. As varias tematicas que pontuam as discussdes
académicas nesse periodo tém como objetivo central explicar e justificar
certas instabilidades, dindmicas de desadaptagéo, redes de violéncia como
forma de se retomar uma suposta estabilidade perdida. Becker (1976: 17),
ao fazer a critica ao funcionalismo, destaca que “se havia algo a ser
explicado era a estabilidade”. A idéia, segundo o autor citado, era de que se
havia “uma tensao na sociedade, ela de alguma maneira se consertara,

fazendo com que o desarménico se torne harmonico”(idem ).

Nas “margens” é que se projeta a sociedade sem mascaras e se
expdem as diferencas. A diferenca se projeta como ameaca, Como 0 pano
gue cai e torna o “real” pura encenacdo teatral, expondo os “bastidores” da

oposicdo. Segundo Deleuze (1988 : 65), a diferenca é monstro.

“A diferenca em geral se distingue da diversidade ou da alteridade,
pois dois termos diferem quando sdo outros, ndo por si mesmos,
mas por alguma coisa, quando convém em género, para as
diferencas de espécie, ou mesmo em espécie, para as diferencas de
namero, ou ainda “em ser segundo a analogia”, para as diferencas
de género - Qual é nessas condicdes maior diferenca ? A maior
diferenca é sempre a oposi¢cdo. Mas, de todas as formas de
oposicdo qual é a mais perfeita, a mais completa, aquela que melhor
‘convém’? Os relativos dizem de outro modo; a contradigdo ja se diz
de um sujeito, mas para tornar a sua substancia impossivel, e
gualifica somente a mudanca pela qual ele comeca ou deixa de ser;



121
a privacdo exprime ainda uma impoténcia determinada do sujeito
existente. S0 a contrariedade representa a poténcia que faz com
gue o sujeito, ao receber opostos, permaneca substancialmente o
mesmo ( pela matéria ou pelo género)” ( Deleuze, 1988: 66)

Os desviantes tornam-se uma oposi¢cdo, projetam-se como
expressdo de uma diferenca®® que cristaliza o componente “genérico”,
como registro do corpo social ampliado e o componente “especifico”, no
gue se refere a personificacdo concreta do exercicio da diferenca, em atos,

estéticas e palavras.

“A adogdo da norma cria um centro (ou centros) e periferias. O louco,
0 anormal ndo esta mais integrado numa organicidade social da

7

gual ele é parte integrante; ele entra na grande categoria  dos

excluidos que ndo podem submeter-se a dominacdo absoluta da

razdo. Essa dominacdo € insidiosa, ela se ramifica no conjunto do
corpo social e produz o reino da equivaléncia generalizada, o que

significa que a determinacdo da normalidade ndo pode suportar a

diferenca naquilo que ela tem sempre de excessivo e cruel” (

Maffesoli, 1987 : 22).

O que seria a “sociologia do desvio”, campo emblematico da
producdo acerca do imaginario da violéncia nas ciéncias sociais, senao um
modo de isolar o inexplicavel, de projetar para as sombras, para as
margens, a expressao incobmoda da diferenca? A Escola de Chicago
introduz, na sociedade americana dos anos 50, a discussdo acerca das
denominadas “subculturas da delingiiéncia”. Cohen (1968 : 139) vai refletir

0s problemas de ajustamento” de segmentos delinqientes, partindo do

pressuposto que a agressividade desses atores se da devido a uma



122
“frustracdo  de status”. Haveria um descompasso entre padrées

dominantes e outros padrdes que pontuam as “subculturas da
delingiiéncia”. Os desvios, as “subculturas” se colocam como “atraso” na
dindmica homogeinizadora da “cultura de massa” (Morin, 1990). A nocéo de

unidade, camuflada na idéia de sociedade, autonomiza-se.

“...na sociedade contemporénea os lacos entre o individual e o

coletivo foram repostos, de modo a acentuar o peso do conjunto,

abafando as particularidades, promovendo, concomitantemente, a

fragmentacao social, ao nao restituir os espacos fisicos a cada um.

A ‘ruptura dos espagos fixos tradicionais ( Guattari, 1985) tornou

viavel o isolamento e a emergéncia de uma identidade auto-referida,

exprimindo a frouxiddo dos liames entre as partes. A imaginagéo

emerge como abrigo, como preservacao da identidade do ego. Nao é

de se estranhar, portanto, a relevancia, adquirida pela categoria do

imaginario no quadro das ciéncias sociais”

(‘Arruda, 1993 : 50)

Quando as particularidades séo abafadas, quando as diferencas
tornam-se incOmodas € a idéia de desvio que se estabelece como campo
de registro e de marca de todos aqueles que insistem nos processos de
singularizacdo. Verifica-se um dado interessante nas reflexfes acerca do
“desvio” : os atores da “subcultura da delinqiéncia” quase nunca tém voz,
opinido, ndo sendo contemplados nas reflexdes que pontuam esse escopo
tedrico. Clastres (1968 : 87) adverte que acerca da “notavel intolerancia da
civilizagcdo ocidental diante das civilizagdes diferentes, sua incapacidade de

reconhecer e aceitar o outro como tal, sua recusa em deixar subsistir aquilo

gue nao lhe é idéntico”. Ndo seria a “teoria do desvio” a expressao da

“8 para melhor compreender a discussao sobre diferenca ver : Daniel Lins -“Como dizer o indizivel “? - in
Cultura e Subjetividade- Saberes ndmades , Campinas, Papirus 1997; Flavio Pierucci - “Ciladas da
diferenca”- Tempo social, 1997; Thierry g. Verhelst - “O direito a Diferenca”- 1992.



123
prépria compulsdo “centralizadora” ( etnocéntrica) do cientista social ?

Essa critica de Clastres refere-se a intolerancia com o diferente de outras
etnias, de outras culturas. Na visdo dos signatarios da “teoria do desvio”, o
diferente ndo é o nativo de outra cultura é o “outro-semelhante” que traduz
diferenca ao ser classificado como personagem de uma subcultura, a da
delingiiéncia. Se a xenofobia é o medo do diferente , na teoria do desvio, a
“endofobia” seria 0 temor entre os que compartilham a mesma cidade, a

mesma lingua e séo regulados, supostamente, pelas mesmas leis.

No Brasil, a idéia de “desvio” esteve sempre mesclada pela nogéo de
“marginalidade”. O termo marginalidade passou a ser utilizado amplamente
apos a segunda guerra mundial, com a intensificagdo do ritmo de
urbanizagdo que culminou com as grandes concentracfes urbanas.
PopulagBes que migram para 0os centros urbanos passam a se localizar
nas periferias e areas ndo valorizadas pela especulacdo imobilidria das
grandes cidades. Como marginal, na lingua portuguesa e espanhola,
significa um vagabundo, um indolente, um individuo perigoso, verifica-se
gue utilizar esse termo, no Brasil, tem o mesmo significado empirico de se
falar em desviantes. Vai ocorrer uma “criminalizacdo da pobreza” ou seja,
falar de morador de favela vai ter o mesmo sentindo de se apontar os

setores considerados perigosos na sociedade.

Verifica-se que mesmo os estudos que relativizam o uso do termo
“desvio” (Velho, 1974 : 23), acabam utilizando a mesma categoria tendo

em vista a justificativa de seu “uso generalizado”. “Interacionistas”, como



124
Becker (1977, 1985) e Gofmann (1975, 1989 ), mesmo encarando o0

“desvio como produto de uma transacdo entre um grupo social e aquele
gue é encarado por aquele grupo como um infrator” (Becker, 1977 : 60),
ainda assim, na sua “teoria da agéo coletiva” por exemplo, Becker (1977)
apresenta o que denomina “tipos de desvio” e indica as etapas para se

ingressar em “carreiras desviantes”.

Velho ( 1974 : 17) ressalta que “a propria nocao de desviante vem
tdo carregada de conotagdes problematicas e que € necessario utiliza-la
com muito cuidado” mas, ao apresentar resultados de uma observacéo de
pesquisa realizada no Rio de Janeiro, usa o titulo: Estigma e
comportamento desviante em Copacabana. A idéia dos “interacionistas”
era que o “desvio” , assim como o “estigma”’ , € criado pela sociedade ,
sendo ele um rotulo relativo as “respostas de pessoas a tipos particulares
de comportamento” (1977 : 67). O desvio s6 existe enquanto é rotulado

com essa conotacao e se realiza nos varios processos de interagcdo social.

Entende-se que, entre os “interacionistas”, o desvio como patologia
foi substituido pela idéia do desvio enquanto “rotulagdo” social . A mudanca
fundamental é que os denominados desviantes ganham voz, traduzem
opinibes e passam a povoar, mesmo enquanto “desviantes-rotulados”, o
imaginario da violéncia que recorta as ciéncias sociais. Evidentemente que
0s estudos acerca dos entdo considerados desviantes passam a dar
projecédo aos processos de formacdo de categorias desviantes. E verdade

gue adentram a cena social atores que até entdo se encontravam



125
silenciados, relegados as margens da sociedade e das teorias sociais. O

gue se pretende chamar atencdo € que mesmo com essa abertura, em
relacdo aos “desviantes”, as visdes acerca da tematica da violéncia ainda

ficam sombreadas, “segregadas” nos estudos das popula¢gbes marginais.

A abordagem psicossocial da marginalidade, desenvolvida por Park
(CF. Perlman, 1977 : 132), pbe em destaque a idéia de um hibridismo
cultural relativo a “um individuo a margem de duas culturas e duas
sociedades que nunca se interpenetram e fundiram totalmente” (idem :
132). Observa-se que a idéia de duplicidade, mesmo entre aqueles
considerados (rotulados) desviantes, ainda expressa uma visdo social

partida entre mundos culturais distintos .

As discussdes acerca do desvio ou mesmo da marginalidade, na
producdo das ciéncias sociais no Brasil, quase sempre se depararam com
nocbes duais consolidadas em matrizes diversas qual seja, cultural,
politica, econbémica etc. Perlman (1977 : 143) faz um levantamento
extensivo do que denomina “alguns dos mais importantes esquemas
dicotdmicos usados para diferenciar estilos de vida rurais-tradicionais e
urbanos-modernos”. Fazendo um minucioso mapeamento de esqguemas
com nitidas caracteristicas dualistas, a autora ressalta que “o problema
com a maioria desses esquemas € que se preocupam em caracterizar os
opostos sem se deter nos mecanismos pelos quais uma pessoa ou um
grupo passa de um desses extremo para outro”(p. 143). A natureza dualista

da realidade pobreza/riqueza, mais recentemente camuflado pelo debate



126
tradicional (rural)/moderno (urbano) , ndo é, por nenhum um momento,

guestionado pela autora. A indagacgéao fica apenas relativa a mecanismos

de transicao entre as dimensdes opostas.

Observa-se que também nao fica destacado o por que da razéo da
existéncia de formulagfes que se constréem a partir da idéia de oposicao,
qual seja, andlises essencialmente contrastivas. E nesse sentido que a
idéia de rejeicdo do diferente , colocada por Clastres, torna-se oportuna.
Pierucci (1990 : 13), ao pesquisar acerca das “ciladas da diferenca” entre a

direita e a esquerda ressalta que

“O funcionamento retorico da linguagem ordinaria dos ativistas
entrevistados, o seu modo de argumentacao (que visa a persuasao,
é claro, quando néo supde ja de saida o consentimento espontaneo
com o seu ponto de vista, posto que todo conservador, mesmo
aquele ndo muito elaborado intelectualmente, tem quase sempre a
boa consciéncia de estar expressando a opinido de todos, instalado
desde logo na conviccdo de que a opinido publica estd com ele)
oscila o tempo todo entre a celebracdo ( auto-referida)e a repulsa
aos diferentes, entre a afirmagcé@o e a negacdo, entre a constatacédo
inescapavel do fato, da existéncia efetiva das diferencgas, e a recusa
(mais ou menos agressiva, mais ou menos violenta ) de conviver
com elas. A afirmacéo e negacao, celebracdo e repulsa convertem-
se indefinidamente um no outro nas suas falas, que uma obsesséo
(hetero-referida ) percorre: eles séo diferentes”

A diferenca, através de suposicBes que ressaltam diversidades
naturais, “existéncia (s) efetiva (s) da diferenca”, passa a funcionar tanto
como um argumento operacionalizador de classificacdo e
esquadrinhamento social assim como, campo propulsionador de contrastes

étnicos, de género, regido, dentre outros. No caso das dualizagdes



127
construidas em torno das dimensdes centro/periferia, desviantes/

normais, verifica-se que a idéia de contrastes representa o modo capaz de
dar visibilidade a idéia da sociedade ideal, aquela que é referéncia, pondo
em contraposicdo 0s espagos ndo integrados a dinamica social ou que
ainda atingirdo, oportunamente, o0 seu grau de evolucdo. A idéia de
marginalidade supfe a idéia de falta. “Ela € definida por um ndo-ser, isto é

pela auséncia de algo” (Kowarick, 1981 : 44).

Perlongher (1993 : 138) ressalta como o imaginario antropolégico se
constituiu na idéia do “outro” e na aplicagdo da nocdo de “identidade
contrastiva”.  Nesse sentido, “a aplicacdo da nocdo de identidade
contrastiva baseia-se numa circunstancia politica e histérica : a conquista e
a colonizagéo. Os outros - sobre os quais se vai falar - sédo os primitivos, ou
como diriamos modernamente, os oprimidos”. Ora, as ciéncias sociais
produziram seu imaginario, ndo apenas em relagdo a outras etnias, tal qual
se observa nas idéias de desvio e marginalidade, baseadas na nocao

“contrastiva” do “outro”, obviamente , no caso, o diferente.

S&do as praticas de violéncia que vém representar, no imaginario
das ciéncias sociais, de forma mais radical , referéncias de natureza
contrastivas. O comportamento violento € quase sempre pensado dentro de
referenciais negativos, como expressao daquilo que deveria ser, que falta,
gque se projeta da ordem do “outro”. Esse esquema de pensamento pode
ser sustentado até mesmo uma década. Verifica-se, mais atualmente, que

violéncia parece romper as barreiras “dualistas” e “contrastivas” e se



128

apresentar ali, lado a lado a “ordem”, em relacBes cotidianas que

pareciam até entdo conseguir isolar ou abafar esse incobmodo “outro”.
Torna-se comum depoimentos desse teor: “As a¢des violentas ja ndo tém
ideologia ou projeto universalista que as justifique; explodem e se
disseminam no territério sob o impulso da agresséo pura, sob o signo da

violéncia irracional” (Marcondes Filho , 1996 : 224).

Toda a sociedade queixa-se de uma difusao de praticas da violéncia
e observa-se que, mesmo de modo perverso, finalmente, a violéncia vai
des-sacralizando dualidades; os morros “descem” , as torcidas de futebol
relinem setores populares e de classe média, as policias tornam-se atores
de destaque na dinamica da violéncia, turmas de jovens da classe média,
playboys, gangues da periferia protagonizam as experiéncia de violéncia
juvenil. A violéncia rompe fronteiras, ultrapassa os “limites da alfandega” e

parece alardear que as dualidades estéo para ruir.

As produgdes das ciéncias sociais comegcam a identificar novas
territorialidades expressas através da vivéncia da violéncia cujo mote,
anteriormente qualificado por categorias relativas a integracdo, adaptacao,

estabilidade pdem em evidéncia a nogéo de diferenca.



129

Violéncia e Diferenca

Nesse final de século, a idéia de lugar, de territorio, de segmentacéo
espacial parece ter sofrido transformacdes profundas. As redes imaginarias
sobe a violéncia nas ciéncia sociais compartilhavam amplamente da idéia
de que era possivel organizar, segregar e até mesmo controlar o ritmo e o
teor das experiéncias vivenciadas nos espacos da cidade. As tentativas de
zoneamento urbano, de forma ndo muito explicita, pretendiam racionalizar
0 uso do espaco, re-produzindo dualidades “pobrezalriqueza;
violéncia/ordem . Pode-se afirmar que, at¢é meados dos anos 80, essa
configuracé@o urbana parece respeitar os limites invisiveis entre a polis e o0s
povos barbaros que a circundam. No final dos anos 80, o0s chamados
“novos excluidos” rompem barreiras delimitadores da “cidade da ordem” e
“cidade da desordem”. A impressdo que se tem é que o0s “pobres”
decidiram “invadir” a cidade muitas vezes, realizando visitacdes inusitadas
nos espacos de maior movimento e maior adensamento urbano,

recusando-se a condi¢ao de “moradores do lado de 14"

A que se deve essa presenca considerada por muitas como insolita?
Parodiando Sader poder-se-ia afirmar que “os novos personagens invadem

a cena” e certamente, ndo podendo mais oferecer aos cientistas sociais as



130
ilusbes  para nutrir seu imaginario de  “dualidades”, de lados

“contrastivos”, pfem para o ar esquemas explicativos fincados numa
suposta harmonia, equilibrio e estabilidade da vida social. Ap6s um
significativo periodo de hegemonia das teorias estruturais/explicativas, de
natureza globalizante e etnocéntricas, experimenta-se o recrudescimento
das teorias da ac&do/compreensdo com énfase no particular; assim como a
irrupcao de temas “latentes”. A preocupacao em explicar as estruturas que
formam e modificam as instituicbes e as praticas sociais ampliam esforgos
para compreensao dos indicios, das “significacdes”, das “representactes”,

do “simbdlico”, dentre outras.

Ha quem diga que essa reviravolta possibilita “o retorno do
recalcado” (L6ic Wacquant), outros falam do “retorno do ator” (Touraine) ou,
guem sabe o retorno mesmo de tudo aquilo que foi banido dos canones da
ciéncia oficial. Como bem colocou Jefrey (1987:24), os dilemas vividos nas
ciéncias sociais podem ser entendidos como uma tenséo entre liberdade e
ordem. E assim que o “retorno do recalcado” recoloca em cena novos
critérios do fazer ciéncia como: a indeterminacdo, o caos, a incerteza, o
reconhecimento local, as pequenas narrativas, a subjetividade; dimensées

antes consideradas de auxiliares no processo do conhecimento.

A retomada de perspectivas subjetivas, relativas as experiéncias dos
“atores” sociais, resgata dimensdes antes consideradas como
epifenoménicas, pde em evidéncia o “inusitado”, o “imprevisivel” e € assim

gue a discussdo sobre a violéncia amplia seu escopo de investigacao



131
dentro das ciéncias sociais. Acreditamos que um processo gradual de

“antropologiza¢do” da sociologia possibilitou a ampliacdo e relativizacdo
das proprias categorias que povoam 0 universo de preocupacdo dos

sociologos e antropdlogos.

Estudos mais contemporaneos a respeito da violéncia *° reportam-se

ao que se poderia denominar de ‘“positividade” e “construtividade’ (Rifiotis,

1996; Maffesoli, 1987 ) da violéncia. Obviamente sdo varios os desafios
gue se colocam para que se gestem formas diferenciadas de estudar as

tramas da violéncia que se espraiam nas grandes cidades.

“De fato, 0 nosso problema inicial sera o de descrever positivamente
as situagbes de violéncia, procurando identificar como elas séo
vivenciadas segundo os diversos agentes nelas envolvidos. Assim,
livrando-nos dos fantasmas que a linguagem suscita em nos,
poderemos voltar-nos para os atos e as percepcdes dos sujeitos,
evitando o caminho das grandes nog¢des, como “a violéncia’, “a
liberdade” que banalizam e tornam anacrdnica a percep¢do dos
sujeitos. Em outros termos , com relacdo a violéncia, o nosso
objetivo ndo esta na definicdo de limites da tematica, mas aquilo que
Paul Veyne chamou de “operadores de individualizacdo” ( Rifiotis,
1996 : 5)

A idéia de “positividade” da violéncia levantada por Rifiotis esta

N

certamente vinculada a noc¢do da “positividade” do poder discutido por

Foucault (1984) qual seja, assim como poder a violéncia ndo apenas diz

nao”. Ela evidéncia demandas sociais de reconhecimento de diferencas ,

“ \er VELHO, Gilberto et ALVITO, Marcos. Cidadania e violéncia, Rio de Janeiro, 1996;
COLETIVO NTC, MARCONDES FILHO, Ciro org, Sao Paulo, 1996; RIFIOTIS, Theophilos. No
campos da violéncia : diferenca e positividade , 1996, mimeo; GIRARD, René, A violéncia e 0
Sagrado, S&o Paulo, Paz e Terra, 1990.




132
formacéao de redes de sociabilidade e de “micro-poderes”, de préticas de

“solidariedade fechada” (ver capitulo 6) deixando muitas vezes, atras de si,

marcas de sangue e lagrimas.

Maffesoli (1987) assinala que o barulho, a fdria e a revolta tém uma
fungéo estrutural dentro da sociedade. “Com efeito, a violéncia ‘construtiva’
nao é um paradoxo; ela é expressdo da fundacdo social (...) a violéncia
‘destrutitva’ é a manifestagao da afirmacao individual “ (pag. 24). O desafio
posto para os cientistas sociais reside nessa dificil dialética entre ordem e
desordem, construcdo e destruicdo, vida e morte. No nosso imaginario
ocidental cristdo, a violéncia é percebida apenas como pulsdo de morte e 0
gue é mais drastico quando acontece, € sempre pontuada como acgédo de

um “outro”, abalando a perspectiva de estabilidade e equilibrio.

O que significa para a produgédo académica sobre a violéncia pensar
gue ela anda sempre, lado a lado, a ordem e aos acontecimentos
considerados mais estaveis? Como seria pensar a violéncia quebrando as
barreiras etnocéntricas, para além de um acontecimento relativo a um
“outro”, estranho ao corpo social? Velho (1996: 11 ), assinala que “longe
da vida social constituir-se em um processo homogéneo em que a
sociedade como unidade circunscreve e produz atores linearmente,
explicito uma visdo que a negociacdo da realidade, a partir das diferencas,
€ consequéncia do sistema de interacdo social sempre heterogéneo e com
potencial de conflito”. Verifica-se que a expressdo das diferencas

“deslocaliza-se” no que tange a producao de contrastes de situa¢gdes duais



133
ela pode explicitar-se, nas mdultiplas experiéncias de conflito que

recortam o corpo social.

Obviamente que as praticas de violéncia explicitam a ndo-aceitacéo
de “um outro”, de certas regras sociais, da violacdo direta a idéia de Lei.
Nesse sentido, a violénca, seria por principio, o0 campo de de negacédo das
diferencas. Porém, em certas circunstancias, a violéncia pode chegar até a
mesmo a atuar como forca propulsora das diferencas. “A violéncia pode
atuar como uma espécie de forca dispersiva, voltada para a manutencao
das diferencas, em contraponto a homogeneizagédo que a centralidade dos
poderes procura instaurar’ (Rifiotis, 1996 ; 5). Quando se destaca a
“positividade” da violéncia ndo se quer com isso deixar de levar em conta
seus efeitos destrutivos e devastadores. Pretende-se, de outro modo, se
insistir na necessidade, cada vez mais premente, de perceber uma teia de
acontecimentos que se constroem no campo “desconhecido” e “maldito” da
violéncia e qual sua “eficacia” nas redes de sociabilidade dos atores que a
praticam . A tendéncia é de que, ao se banir determinados temas para o
campo da ‘“irracionalidade” eles certamente, acabam dando a idéia do

inusitado, do que vem “de fora” e toma a ordem “de assalto”.

Talvez o artigo de Loic D. Wacquant (1994) possibilite a percepgéo
da tdo complexa rede de violéncia urbana que pontua as grandes
metropoles - a “violéncia vinda de baixo” e a “violéncia vinda de cima” se
articulam no mesmo enredo e pdem face a face atores diferenciados. A

“violéncia vinda de baixo”, antes “invisivel”, pelo distanciamento das zonas



134
de concentracdo de grandes contigentes de excluidos, cada vez mais

explicita-se. Ela ganha as ruas, assume faces diversas, potencializa-se de
tal forma que ordem e desordem “ocupam” o mesmo “lugar”; tornando

potencialmente qualquer espaco um locus de expressao da violéncia.

O imaginario sobre a violéncia nas ciéncias sociais tem como
marca e como efeito mobilizador de suas teorizacdes, 0 sentimento de
desamparo e perplexidade diante dos fantasmas que tém pontuado as
producdes nesse campo: a desordem e anomia social. As préaticas de
violéncia sdo fundadas na incerteza e no acaso, elas sdo essencialmente
fragmentérias, tendo por tais caracteristicas, mobilizado teoriza¢des duais,
compartimentalizadas e estigmatizantes. Esse carater dividido, que pontua
0 imaginério da violéncia, néo deixa de ser uma resisténcia a percepgéo da
mesma como uma ocorréncia de “dentro da vida social”, articulada a sua
intrincada rede de acontecimentos. Apenas uma abordagem centrada na
idéia de complexidade poderia potencializar uma visao multidimensional
da dindmica da violéncia nas ciéncias sociais.

“..’complexus’ é tudo que esta junto; é o tecido formado por
diferentes fios que se transformaram numa coisa so. Isto é, tudo isso
se entrecruza, tudo se entrelaca para formar a unidade da
complexidade; porém, a unidade do ‘complexus’ ndo destréi a
variedade e a diversidade das complexidades que o teceram” (Morin,
1996 : 188).

Como nas construgcbes imaginarias acerca da violéncia, quase nada

se entrelaga, tudo parece desconectado, sem “razdo ou juizo”, a violéncia



135
se mobiliza de um lugar inexistente ou, de um lugar daquilo que nao

deveria existir. As praticas de violéncia que recortam a vida social, suas
manifestacdes sem aviso, suas praticas impactantes tém projetado nos
individuos uma profunda “inseguranca simbdlica” (Lechner ). A marca
dessa inseguranca € a sensacdo de desamparo experimentada pelos
individuos diante de assuntos que parecem minar certezas e

racionalidades ja alcancadas , nesse final de século, no mundo da ciéncia.

Talvez a intrigante e necessaria aprendizagem de poder conviver
frente a frente com o carater de incerteza e de imprevisibilidade das
praticas de violéncia (para, quem sabe, poder melhor enfrentar o0 medo do
desamparo), € que me tenha levado a pesquisar o0 universo das gangues:
pois ndo seria a violéncia juvenil a expressao do mais profundo brado de
desamparo dos excluidos? Nao seria a violéncia juvenil o “lugar por

exceléncia da incerteza e do acaso?

Quais seriam os personagens centrais desse enredo que se constroi
no campo da incerteza e do acaso ? Quais seriam o0s atores que parecem
incorporar e “vitrinizar” a febre do olhar cujo panorama é o corpo, cujo
dinamo é a experiéncia cotidiana e, por isso mesmo banalizada de vivéncia

da violéncia ? Séo eles, os jovens proscritos das cidades.



136




137




CAPITULO QUATRO

JUVENTUDE E ESTILO: A REBELDIA COMO LEMA,
VIOLENCIA COMO MARCA

“Siga 0 meu exemplo e tome a coisa mais facil
Faca o que eu faco
Agora brigo pelos meus direitos
Contra o que fazem com a gente
Contra espancamentos
N&o brigo com faca , com revélver ou coisa assim
Brigo com uma arma que encontrei em mim
A minha consciéncia”

(“Consciéncia” , Lobé&o, do Hip Hop - Fortaleza)

138

A



139

A juventude e a era darecusa

Falar em juventude € movimentar-se em um campo ambiguo de
conceituagcdo. A juventude se constitui enquanto categoria social, no que
tange a definicdo de um intervalo entre a infancia e a vida adulta, apenas
no final do século XIX, ganhando contornos mais nitidos no inicio do
século XX. A juventude é uma invencdo moderna sendo, desse modo,
tecida em um terreno de constantes transformagdes. Como uma
producdo social e cultural , a juventude, mais do que qualquer outra
categoria, tem a caracteristica “de ser irredutivel a uma definicdo concreta e

estavel “ ( Levi et Schimitt ,1996 : 8)

Ela se tece no turbilhdo do tr&fego das grandes cidades, na
necessidade de mutacdo permanente, no impulso “criativamente
destrutivo”(Harvey, 1992) do desenvolvimentismo moderno. O movimento é
a sua marca e a inovacao o seu signo. Com a expansdo do industrialismo,
onde 0 consumismo e a cultura de massas tornam-se a tdnica da nova era,
a juventude se expressa enquanto agente catalisador e propagador de um
estilo moderno e cosmopolita. Nesse sentido, a juventude é recortada por
referentes simbdlicos condensadoras de uma marca estilizada do “ser
moderno”. Talvez, por tais caracteristicas € que se torne sempre tao
complexa as tentativas de conceituacdo do termo juventude. Pode-se

mesmo ressaltar “sua natureza fugidia, que carrega de significados



140
simbdlicos, de promessas e ameacas, de potencialidade e de fragilidade

essa construgdo cultural, a qual, em todas as sociedades, é objeto de uma
atencdo ambigua, ao mesmo tempo cautelosa e plena de expectativas”

(Levi et Schimitt, 1996: 8).

Os estudos sobre juventude sdo quase sempre marcados por essa
inseguranca conceitual; eles, comumente, expressam um esforco de
apreensdo de uma vivéncia que parece ser recortada pela ambivaléncia e
transfiguragcdo constante. Dai a diversidade de classificacdes que se pode

identificar historicamente acerca do conceito juventude :

“Tanto nas letras vernaculas como em latim : impubes, pubes,
adulescentulus (a), adulescens imberbis, puella, puer iam juventutis
aetatem contingens, vergincula, virgo, juvenculus (a), etc . Cada
autor os emprega e os articula a seu modo. Pode-se ser puer tanto
aos sete como aos quinze anos, virgo tanto aos dez como aos vinte,
adulescens tanto aos doze como aos 25" (Pastoreaus, 1996 : 247)

Essa pluralidade conceitual certamente evidencia a complexidade
da experiéncia juvenil, vez que a mesma tem como emblema a transicéo,

sendo sempre a passagem entre o que é e o que devera ser.

O que significa construir simbolicamente a idéia de transicdo em uma
era profundamente marcada pela transitoriedade, pelo carater fluido e
polimorfico dos acontecimentos? Talvez, por se tornar um signo da

modernidade, é que a juventude passe cada vez mais a ser abordada como



141
uma fase critica, vulneravel, marcada pela fluidez quanto a dimenséo do

tempo, e pelo deslocamento quanto a nocdo de espaco.

“No inicio da era moderna, o conceito de juventude era diverso do
atual. Hoje, a juventude constitui em si um periodo da vida, objeto
das atencbes afetuosas da pedagogia; a0 mesmo tempo, contudo,
nos a consideramos com profunda desconfianca e a vigiamos,
controlando-a por uma série de instancias burocraticas. Somente a
sociedade dividida em classes da era industrial desenvolve ao
maximo a dramaturgia da juventude enquanto portadora enfatica de
esperancas e de ameacas latentes...” (Schindler, 1996 : 267).

O imaginério sobre a juventude, essencialmente no final do século
XX, esta profundamente condensado por referentes da esperanca, de
renovacdo social combinados a idéia de risco e de ameaca que esses
préprios referentes sinalizam. A juventude tende a ser analisada
ressaltando-se, separadamente, cada um desses espectros, qual seja : a
exaltacdo do seu potencial inovador e, de outro modo, 0 impacto de sua

“insociabilidade rebelde “.%°

Ao caracterizar as “geracgfes culturais” do anos 50, 60 e 70, Heller
(1988) identifica o “movimento cultural” dos anos 60 como tendo o0 seu
apogeu em 68, expandido-se até os anos 70. “Sua experiéncia de
formacao se originou do boom econdmico do pds-guerra e da consequiente

»51

ampliacdo das possibilidades sociais A “geracdo de 68", segunda a

autora, parte da “desesperanca’, se rebela contra a ideologia da

% expresséo utilizada por Schindler, 1996 : 271.



142
abundancia, contraria a complacéncia entre progresso industrial e

opuléncia, uma vez que exigia para si 0 sentido e o significado da vida. A
nocdo de liberdade, na visdo de Heller, em que se pauta essa geracao,
esta relacionada a idéia da “busca de liberdade como um objetivo comum”
(Idem), compactuado coletivamente. A natureza inovadora da juventude, é
recorrentemente exaltada nas analises que se debrucam, mais
particularmente, sobre 0 maio de 68 na Franca, ou mais especificamente,

sobre as revoltas estudantis.

Foracchi (1966 : 10) afirma, mesmo antes das manifestacBes
estudantis que irdo marcar, em 68 cenarios diversos do mundo, que ‘o
comportamento politico do estudante no Brasil pode ser compreendido,
num primeiro momento de andlise, como produto ‘revolucionario’ da
frustracdo das aspiracfes de classe média. Realizando, sob esse aspecto,
a polarizacdo ‘revolucionaria’ da consciéncia pequeno-burguesa”. No
trabalho lancado em 1972 , qual seja apés o maio de 68, Foracchi
considera que “a eles caberia a elaboracdo nova, ndo institucionalizada,
dessa conjuntura critica, impregnada de uma visdo agonistica e
escatoldgica. Sobre eles pesam, contudo, os cerceamentos de sua
condicao juvenil e da sua incipiéncia histérica, frageis sustentaculos de uma
tarefa de tamanha envergadura” (p. 12). A juventude ¢ atribuida a tarefa de
renovacdo social e afirmacdo da esperanca, tendo em vista 0 pessimismo

gue parece impregnar os valores da “consciéncia pequeno burguesa”.

' HELLER, Agnes, op. cit. pag. 238



143
A “contracultura” se expressa enquanto bandeira de mudanca

daqueles que compactuam da idéia da juventude como sujeito das
transformagdes relativas ao  “industrialismo” , a “tecnocracia” ou a
chamada “consciéncia pequeno burguesa’. E com Roszak ( 1972) que a
idéia da “contracultura”, enquanto “incorformismo radical” e “inovacao
cultural”, passa a permear o imaginario académico sobre a juventude. Os
denominados “filhos da tecnocracia” , quando afixam na entrada principal

da Sorbone em 68, seu manifesto, ressaltam que

“A revolucdo que estd comecando questionara ndo s6 a sociedade
capitalista como também a sociedade industrial. A sociedade de
connsumo tem de morrer também de morte violenta. A sociedade da
alienacdo tem de desaparecer da histéria. Estamos inventando um
mundo novo e original. A imaginacao esta tomando o poder”

(Apud Roszak, 1972 : 33).

O que parece estar na ordem do dia no “maio de 68", e que passa a
ser frequentemente exaltado pelos autores que se debrucam sobre essa
tematica, € a perspectiva de contraposicdo dos jovens a sociedade de
consumo, correlativamente denominada de sociedade industrial ou de
tecnocracia. Eles passam a ser vistos como signatarios de uma
“contracultura” capaz de cristalizar uma onda de rebelido mais ampla.
Sartre (1968 : 65) ressalta a “nova reivindicagdo estudantil” como recusa

“da condicéo proletéaria pelos jovens” :

“Hoje a classe média se transformou, porque ela pode dirigir sem
possuir. E o reino da tecnocracia: os proprietarios, com a condi¢éo



144
de receber os dividendos, delegam a especialistas, a quadro
competentes o cuidado de administrar as empresas. A reivindicacdo
mudou de carater também : ndo é mais o problema da propriedade
gue estd em primeiro plano - nds o0 encontraremos mais tarde
porgque ele é fundamental - mas o problema do poder. Na sociedade
de consumo, ndo se quer primeiro possuir, mas se participar de
decisfes e controlar”.

Esta no cerne da discussédo sobre as rebelides juvenis de 68, a idéia
de recusa. Os jovens sdo percebidos como “alavancas sociais” que
dinamizam anseios de uma critica social mais ampla. Verifica-se que
nesse contexto histérico expande-se entre alguns setores “o consenso de
gue é aos jovens que compete agir, provocar acontecimentos, correr riscos
e, de forma geral, proporcionar estimulos”. (RoszaK, 1972 : 15). Poder-se-
ia afirmar que seriam os jovens, nesse esteio de reflexdo, os atores

embleméticos na formagdo de uma contracultura da sociedade de

consumo .

Verifica-se, curiosamente, que paralela a essa discussdo da
juventude, enquanto signo de novas reivindicagdes e sujeito simbdlico de
uma contracultura da sociedade industrial, forjam-se outras teorizacfes
centradas na visdo que € nela que se cristalizam comportamentos
indicadores de crises sociais e desvios. Estudos sobre a juventude datados
do mesmo periodo, colocam a necessidade de formulacdo de estratégias

de “reeducacao” para aqueles jovens nao plenamente “socializados”.

Matza (1968 : 93) , num texto publicado nos Estados Unidos em

1961, acerca das “tradicbes ocultas da juventude”, evidencia trés



145
caracteristicas do que denomina ‘“radicalismo estudantil” : a visdo

apocaliptica, o populismo, o evangelismo. O autor , em contraposicdo as
reflexbes acima registradas, pde em relevo aspectos relativos a um
comportamento “ndo-convencional” da juventude. Afirma ele que “tudo que
parece ser sério e desagradavel para os nao-iniciados se converte num
movimento com alguns atrativos para a juventude rebelada” (p. 95).
Embora nao se verifigue uma conotacédo negativa acerca da juventude nas
reflexbes de Matza, por outro lado, verifica-se uma des-idealizacdo da

natureza inovadora de suas acdes.

Pode-se mesmo afirmar que o teor exaltador e de tonalidades
idealistas da “rebeldia estudantil” ficou marcadamente circunscrito ao
contexto cultural dos anos 60, evidenciado pelo movimento hippie, a
“onda” Beatles, e as ja mencionadas rebelides estudantis. O trabalho de
Erikson (1972) *?, acerca do tema “Identidade, juventude e crise”, expde a
preocupacdo que estes movimentos causam nhas sociedades que orientam
suas politicas para a manutenc¢éo do status quo. Ao analisar pacientes com
0 que denominou “neurose de guerra”, Erikson (1972: 15) faz uma analogia
entre os mesmos e os “distarbios” que parecem atingir um consideravel
ndamero de jovens . Diz ele que reconheceu “a existéncia do mesmo
distarbio (neurose de guerra) em jovens portadores de graves conflitos cujo
sentimento de confusdo se deve mais a uma guerra no intimo deles
proprios, assim como em rebeldes desorientados e delinquentes

destrutivos que fazem a guerra contra sua sociedade”.



146

Os anos posteriores parecem retomar um conjunto de referentes
gue pautam o imaginario da juventude enquanto agente mobilizador da
“desordem” e de “disturbios sociais”. Nos primérdios da era moderna, o0s
jovens podiam  mesmo ser considerados enquanto ‘“tutores da

desordem”®.

“Na regido de stélvio, os jovens eram chamados de ‘hoale’ : usando
uma metafora tipica da cultura rural, eram relacionados, por sua
insociabilidade rebelde, com os bezerros de carga castrados, que
exigiam grandes esfor¢os para aceitar o jugo e serem dirigidos, por
causa de sua forca trasbordante e pelos arrancos imprevistos, e por
isso na regido de Grisdes reto-romanticos 0s jovens eram
simplesmente chamados de ‘matti’ no sentido de sem limites,

desenfreados, enfim , loucos”. ( Schindler, 1996: 276).

De todo modo pode-se identificar um referente comum entre o
conjunto de teorizagcBes sobre juventude: a visdo da mesma como agente
de difuséo de “costumes tipicos do ‘mundo as avessas’, como personagem
mobilizador de tensées sociais. >* Verifica-se gue ha, de certo modo, um
consenso em relagcdo as andlises acerca da acdes juvenis até o final dos
anos 60: a juventude é percebida como propagadora de valores
“contraculturais”. O que vai ganhar significagbes distintas € o enfoque e a
visdo dos autores em relagdo a natureza das acGes empreendidas pela

juventude. Pode-se afirmar que até o final dos anos 60, seja pelo foco do

desvio que marcou a Escola de Chicago, seja pelo teor

%2 publicado nos Estados Unidos em 1968.

%8 Ver Norbert Schindler, “Os tutores da desordem : rituais da cultura juvenil nos primérdios da era
moderna” in : Histéria da Juventude Volume I, 1996.

% Terminologia utilizada por Shindler, op. cit.



147
transformador/revolucionario que marcaram as analises das

manifestacdes estudantis, seja pela idéia de fomentadora de uma
contracultura e de crise social, a juventude esta profundamente associada

ao referente da rebeldia.

A juventude e estilos culturais da sociedade do consumo

E assim que as manifestagbes juvenis que vdo marcar os anos 70
passam a ser encaradas, em contraposi¢do ao referente da rebeldia, a

partir de significantes da alienacao.

“A contracultura enquanto tal perde sua forca e vigor, como ja
apontamos anteriormente. Desaparece a idéia de uma ‘revolucéo
juvenil’, da reinvencdo do mundo sobre principios levantados pela
vontade de prazer e beleza, de paz e amor, do investimento utopico
de uma juventude preocupada em transformar o mundo” (Abramo,
1994 : 43).

A idéia idilica da juventude enquanto inovacao cultural,
signataria de valores forjados num “mundo as avessas”, sofre re-
significagbes decisivas na década de 70. Essa desqualificagcéo relaciona-
se, basicamente, ao fato que nos anos 70 e, principalmente durante toda a
década de 80, os jovens se organizarem em torno de movimentos culturais

e se apresentarem socialmente como difusores de estilos de vida



148
centrados na masica, no lazer e no consumo de produtos identificados

com a cultura juvenil (Quiroga, 1996: 2).

E nos anos 80, no Brasil, que a juventude parece expressar e
catalisar novos estilos definidores de um modo de ser jovem. O contexto
politico-cultural daquele momento oferece um terreno fértil para
manifestacdes de todos os “estilos”. Pode-se afirmar que os movimentos
sociais , que eclodiram no Brasil durante toda a década de 80, tiveram
como eixo mobilizador a demanda por bens de consumo coletivo mas
fundamentalmente, reclamaram o direito a diferenca. A “novidade”,
sinalizada por esses “novos personagens”, se expressou na ampliagdo das
lutas sindicais, de corporacBes profissionais, proprias da esfera da
producdo, para instancias de mobilizagdo no campo do consumo coletivo e
das experiéncias mdltiplas de cidadania. A participacdo da juventude , em
movimentos de expressdao mais amplos, ocorre em momentos diversos,

mais especificamente, no campo da producgdo cultural.

Heller (1988:235), ao classificar as ‘“instituicdes de significacBes
culturais”, identifica a terceira geracéo®, que inicia-se nos anos 80, como

“pés-moderna”. Ela se traduz

“...tanto no sentido de continuacdo como de inversdo de signos dos
movimentos anteriores. O  pds-modernismo como movimento
cultural (ndo como ideologia, teoria ou programa) tem uma

® A primeira geragdo se estende do pds-guerra até a década de 50, denominada pela autora de
“existencialista. A segunda , j& mencionada nessa analise, diz respeito a geragdo cultural dos anos 60, de
‘geracdo da alienagdo” (1988 : 235).



149
mensagem suficientemente simples: “tudo vale [..] O poés-
modernismo permite todo tipo de rebelido [...] ndo ha um objetivo
Unico para uma rebelido integrada e coletiva”.

O “ilimitado pluralismo” é a marca da geracgédo cultural dos anos 80.
Observa-se que a expansdo de uma cultura “global” vem a ocorrer no
momento em que a sociedade de consumo parece unificar-se. Existiria uma

relacdo entre o crescimento do consumismo e os modos de ser e de se

rebelar da geracdo signataria da “cultura da sociedade de massas? De

acordo com Morin (1990) a tematica da juventude é um dos elementos
fundamentais de uma “nova cultura”. A juventude é o ator, por exceléncia,
da cultura de massa, ela “protagoniza’ os espetaculos urbanos |,
“esteticiza” imagens, difundindo a versatiidade e a liberdade dos

movimentos como um modo de ser “moderno”.

O consumismo traz uma mensagem subliminar e orienta-se sobre
principios basicos : ndo é apenas o potencial produtivo e a riqueza
acumulada pelos individuos que define o status social; € fundamentalmente
0 que eles podem consumir, e, efetivamente consomem, que os identifica e
os qualifica no jogo das relag@es sociais . Se considerarmos a expanséo do
consumo como o “ideal” das sociedades poés-industriais e , por outro lado,

se “0 centro das suas atividades vitais é o tempo livre” >

ninguém mais que
0s jovens, concentrariam o significado e o sentido do que Heller vai

denominar “geragédo pos-moderna”.



150
Os “Racionais Mcs” , um grupo de rappers de Sao Paulo, surgem

no final de 1988 “narrando a dura vida de quem € negro e pobre,
denunciando o racismo e o sistema capitalista opressor que patrocina a
miséria automaticamente vinculada a violéncia e o crime”’. Em um rap

n58

sobre 0 “Mano na porta do bar™®, os “racionais” dao énfase ao apelo

consumista que recorta do dia a dia do jovem :

“Vocé viu aquele mano na porta do bar
Ultimamente andei ouvindo ele reclamar

Da sua falta de dinheiro era problema ( s.i.c)
Que a sua vida pacata ja ndo vale a pena
Queria ter um carro confortavel

Queira ser um cara mais notado

Tudo bem até ai nada posso dizer

Um cara de destaque também quero ser (...)
A lei da selva consumir é necessario
Compre mais, compre mais

Supere seu adversario,

O seu status depende da tragédia de alguém

E isso, capitalismo selvagem”

% HELLER, Agnes, op. cit. pag. 242
% Ver informacdes da Internet



151

“A cultura de massa se apresenta sob a forma do espetaculo”™®

sendo a juventude seu ator principal e ser notado seu desafio diario. A
juventude parece atuar no contra-fluxo , enquanto o mundo adulto torna-se

"60 gla se

cada vez mais o “lugar” do trabalho arduo, das “fadigas e penas
move na contraposicdo aos valores modernos constitutivos da ética do
trabalho, proclamando a primazia da ética do tempo livre. Pode-se
observar que “as horas vagas do ‘animal laborans’ jamais sdo gastas em
outra coisa sendo em consumir; e, quanto maior é o tempo que ele dispde,

mais avidos e insaciaveis sdo seus apetites”®*

As expectativas de consumo do segmento juvenil se traduzem, na
opinido de Canclini ( 1995 : 38), “nas novas geracdes as identidades se
organizam menos em torno de simbolos histérico-territoriais, os da memoria
patria, do que em torno dos de Holywood, televidiva ou Benetton”. E assim
gue o consumo , atualmente, constroi parte da “racionalidade integrativa e
comunicativa da sociedade”. Consumir € um modo de existir e de “ser

notado” na esfera publica iluminada.

A idéia de passividade e alienacdo, perpassada no imaginario sobre
0s jovens dos anos 70 e 80, ndo foi apenas derivada de posturas, acbes e
comportamentos protagonizados pelos jovens como em outras

circunstancias, esse imaginario revela visGes classificatorias do

%8 Musica de ano Brown? Edy Rock

% MORIN, Edgar . op. cit. pag. 77

€ ARENDT, Hannah. A condi¢cdo Humana. Rio de Janeiro, Forense, 1987.
1 ARENDT, Hannah, op. cit. pag 146



152
comportamento social. Até meados dos 80, se difundia a no¢éo, seja na

experiéncia politica, seja no plano do debate académico, que as a¢des que
se desenrolam no campo da cultura e do consumo ndo  podem ser
consideradas enquanto acdes politicas com potencial de transformacao
social. De certa forma, pode-se considerar, que 0s jovens adentram a

“cena” do consumo de massa e passam a produzir “mercadorias culturais”.

Os jovens representam 0 segmento mais expressivo no consumo
dos bens simbdlicos, produzidos e reproduzidos na “cultura de massas”.
Qual seria a mensagem fundamental projetada nesse campo cultural? E a

"62 e do prazer de consumir®®, onde se

do consumo ao “alcance de todos
pode contrapor 0 mundo adulto, do trabalho, como o “principio da
realidade”, sendo o mundo do consumo, “o principio do prazer’ (Freud,

1976) .

“Inculcar em garotos os rudimentos de uma vida que ja é proibida,

gue lhes é de antemao confiscada ( e que, alids, ja ndo é mais viavel

), ndo poderia ser considerada uma brincadeira de mau gosto, uma

afronta suplementar?” (Forrester, 1997 : 76)

Observa-se, a partir da pesquisa realizada em Fortaleza com
gangues, que muitos jovens mesmo atingindo a maioridade, recusam-se

em se afastar da sociabilidade das turmas, a fim de alcancar um padrédo

estético relativo a uma vida que ja é (de antemdao), proibida. Helena

62 «“\/océ pode comprar € s6 querer”
8 As propagandas publicitarias , subliminarmente, associam prazer “a consumo: imagens de mulheres,
simbolos falicos, desportistas, imagens paradisiacas “dizem” que o consumo é o “lugar do paraiso.



153
Abramo®* | analisando os “punks e darks no espetéaculo urbano” também

identifica essa recusa. “Diante da dificuldade de tornar-se adulto, a rejeicéo
radical ao modo de vida dominante pode tomar a forma de “nédo-escolha”,
de permanecer jovem , mantendo-se a margem do sistema”. Nesse sentido,
a “cultura juvenil” extrapola 0 que comumente se denomina adolescéncia e
crise da adolescéncia . Poder-se-ia caracterizar essa vivéncia da cultura

juvenil e de seu carater de crise nos seguintes termos:

“...na explosdo da dificuldade de entrar no mundo adulto, de
adequar-se as suas normas sociais e instituicdes, levando ao
guestionamento destas, assumindo o carater de fenémeno social:
enquanto crise da adolescéncia pode ser limitada a uma perturbacéo
momenténea do individuo, crise juvenil € uma manifestacéo coletiva,
gue problematiza a prépria ordem social” (Abramo : 14)

A idéia de juventude, ao mesmo tempo em que simboliza a rebeldia

diante de uma ordem social “desmoralizada pelo tédio burocratico™ e

pelo trabalho “uniforme e mecanico™®, sinaliza e projeta uma outra
dimensao, que Ihe é complementar, a do sonho idilico da abundancia, do
consumo infindavel de mercadorias estilizadas sob o cédigo e a marca do
“ser jovem”. A rebeldia juvenil , no campo da sociedade do consumo

expressa uma caricatura dos seus apelos simbdlicos: tudo é exagero,

tudo parece transpor limites e “vitrinizar” estilos e padrdes “juvenis”..

A rebeldia da “geracdo pds-moderna”, signataria da “cultura de

massa” e personagem central da difusdo ilimitada de ‘“estilos”,

% ABRAMO, Helena, Cenas juvenis- Punks e darks no cenario urbano, S&o Paulo, Scrita, 1994, pag. 26
% MORIN, Edgar op. cit. , pag. 155



154
aparentemente se reduz, como afirma Heller ( 1988) a “nada rebelar-se”.

Pode-se identificar micro-espacos de expressdo de comportamentos, de
estilos onde “todo tipo de rebelido é permitida”, sem que nenhuma causa
especifica tenha que ser claramente acordada e revelada. H4& uma
fragmentacao de “rebelides”, territorializadas, limitadas a espagos restritos

de reconhecimento e identificacao.

Observa-se uma aparente desarticulagéo entre a dindmica global da
difusdo da cultura de massa e o profundo processo de fragmentacdo dos
grupos juvenis. O potencial de difusdo da “cultura de massa”, de inscricdo
de estilos, gestos, performances, potencializando e disseminando a
dimensdo da individualidade, ndo teria nas “cenas juvenis” um terreno

proprio para a formacéo de identidades?

E assim que dentro do cenario urbano, a rebeldia juvenil revela
codigos de ordenacédo, apropriacdo e exclusdo social que atravessam a
cidade. Ela expressa, pela mobilidade, super-exposicao e difusdo de signos
culturais diversos, as tensdes entre os valores dominantes, da ordem do
instituido e os valores emergentes, do campo do instituinte®’. Desse modo,
ela se enuncia como vitrine das tens@es sociais, como campo catalisador e
enunciador dos novos desafios que deverdo ser enfrentados pelo ideal do
consumo “globalizado”. O que seria o consumo globalizado? Uma vitrine

gue extrapola a dimensao local e possibilita, ao contrario das vitrines

% ARENDT, Hannah, op. cit.
5" \er Cornelius Castoriadis, A Instituicdo Imaginaria da Sociedade, Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1982



155
tradicionais, ver e ser visto em perspectiva ampliada, observar as vitrines

e ser vitrine através de “corpos panoramaticos” (Canevacci) postos em
constante movimento nos locais de intensa visibilidade publica. Ser jovem

significa mobilizar o espetaculo das diferencas®.

A busca da diferenca, o desejo de impactar, de provocar contrastes,
marcas definidoras de “existéncia social” € o que parece mobilizar a
juventude dos anos 90. Movimentos punks, darks, funks, torcidas
organizadas, dos carecas do subulrbio, dos skin heads, do Hip Hop
organizado, dentre outros, parece mobilizar, de forma mais visivel, a
atencao e a tensao juvenil dos anos 90. A presenca dos jovens no cenario

urbano vai ser marcada pela “agressividade real e simbdlica do seu

comportamento” (Abramo, 1994 : Xl ).

A observacdo de turmas de jovens em Fortaleza nos coloca diante
de uma diversidade de filiacdes, motivacfes para a formagéo de turmas e

vivéncia de experiéncias. Torna-se cada vez mais dificil definir-se

1

juventude, enquanto macro-categoria de investigacdo. Ela ¢é
essencialmente polimérfica e polifénica. De outro modo, pode-se assinalar
um denominador comum nas praticas juvenis que marcam os anos 90: a
necessidade da formacdo de “turmas” cujo objetivo, pelas vias mais
diversas, € marcar uma presenca impactante no cenario social. Pode-se
observar que as variacdes do ato de “marcar presenca”’ tém se dado de

modo bastante diferenciado. Nas grandes metropoles brasileiras, o registro



156
destacado de jovens tem ocorrido, grosso modo, a partir de dois campos

diferenciados de manifestacéo : a presenca de movimentos culturais, que
tém a danca, a musica, o esporte ou as artes graficas como campo de
manifestacdo mais marcante, denominadas galeras e 0s grupos que se
expressam, de forma mais restrita, através de préaticas coletivas de

violéncia, identificados como gangues.

As galeras e gangues : fronteiras ténues

Antes da terminologia gangues” ganhar espac¢o nos
meios de comunicacdo de massa em Fortaleza, ja se observava, desde a
popularizacdo dos bailes funks , a formacdo de turmas de jovens que
encenavam dramaturgias diversas nos varios agitos da cidade. Em meados
dos anos 80, de forma mais visivel no final dessa década, os bailes funks
ganham destaque nos clubes de periferia da cidade. Inseridos numa série
de eventos que ocorrem nas sombras, nos becos, nos espagos
segregados das metropoles os bailes funks ficam circunscritos ao rol dos
acontecimentos andnimos. No final dos anos 80, os bailes extrapolam os
espacos da periferia urbana. E nesse momento que se observa a formacéo
de uma diversidade de galeras de jovens, representando os espacos de
moradia como forma de se ‘“destacar” e disputar o respeito das outras

galeras, provocando a usual observacéo : a galera X se garante!

% Sobre o conceito de diferenca ver capitulo 2



157
Hermano Viana (1996 : 182) , apds o “arrastao”

de 18 de outubro de 1992 na praia do Arpoador, evidencia um processo de
“demonizacdo” dos bailes por parte da imprensa carioca. ApOs esse
momento, transformado pela rede globo como fato nacional, toda a
dindmica de formacdo das galeras protagonizadas nos ‘“inexistentes”
espacos da periferia da cidade, ganha visibilidade. Viana (1996 : 180)
insiste mesmo em afirmar que os denominados “arrastbes” podem ser

pensados como uma ampliada encenacéo das galeras nos bailes funks:

Acho mesmo que foi (arrastdo) a tentativa das galeras e diferentes
favelas cariocas (vejam bem, ndo falo galera de funkeiros) de
encenar na areia da praia o “teatro da violéncia” que inventaram nas
pistas de danca das centenas de bailes ‘funk’ realizados
semanalmente em quase todos os bairros da cidade”

Passa a ser difundida a idéia ndo apenas que o baile
funk é palco de violéncia mas que as galeras de periferia se formam,
exclusivamente, para dar vazéo as praticas de violéncia. Os bailes funks
motivaram a formacao de turmas de jovens autodenominadas galeras, que
dentro dos “agitos”, dos bailes faziam transbordar a violéncia “represada”

e fragmentada nos varios espacos da cidade.

“Tudo comecou com o baile ‘funk’ do Regatas. Ai um colega meu
disse: vamos formar a nossa galera que as goiabeiras tem uma
galera e ai a gente pode se juntar e encarar o som. Foi ai que nos
fomos se agrupando. No tempo s6 tinha cinco e foi chegando outros
de outros lugares, até que chegou o nimero de 15. As vezes quando
um precisa de alguma coisa a gente ajuda, até mesmo quando briga
€ num canto da escola, ai nds vamos todos la ajudar. Ele vé se tem



158
um jeito pra’ dizer que ele também tem um grupo” ( Integrante da
galera B. F - Boys Fera)

Movidos pela necessidade de consolidar no grupo a
idéia de pertencimento °°, as turmas de jovens se “organizam” com o
objetivo de deixar marcas territoriais. Essa necessidade de “registro social”
no mapa “oficial” € que vai ensejar entre as galeras a mobilizacdo de
praticas de violéncia. Em Fortaleza, o “arrastdo” de 18 de outubro de 1992
no Rio de Janeiro, parece mobilizar formas mais espetaculares de
expressao publica das “galeras”. A dimensd&o do “olhar” (Canevacci, 1990:
23) nas grandes cidades modernas, vai exigir a exposicdo de “corpos
panoramaticos” que refletem, retroagem e projetam infinitas combinagdes.
Quando as galeras se apresentam como “corpos em evidéncia”,
mobilizados por praticas de violéncia as denominadas “guerra de

n70

meninos”’”, passam a ser registradas como estratégias de acdo de

gangues.

No inicio de 1993, € que os bailes funks em
Fortaleza passam a “ganhar destaque” como “territério” potencializador de
praticas de violéncia. Corpos ‘“invisiveis”, praticas sociais “inexistentes”
ganham as manchetes de jornais: “Festas de jovens transformam-se em

celebrac&o da violéncia”"*

Vérios nomes de galeras, entdo denominadas de
gangues, ocupam as paginas de jornais. Setores da Policia Civil e Militar

passam a alardear os riscos da presenca desses grupos - gangues Sao

5 \er essa discussdo no capitulo sobre as construgdes identitarias entre as gangues e galeras.
7 Jornal “O Povo” de 27 de setembro de 1992.



159

uma ameaca crescente...existem bandos com mais de 200 animais”’?,

O preconceito e o estigma, em relacdo aos grupos encarados como
“desviantes”, passam a orientar registros de acdes juvenis diversificadas
como a dindmica de acdo das gangues. As vinhetas de jornal, acerca da
atuacao desses grupos, diversificam-se de acordo com a identificacdo mais

precisa entre suas acdes e as praticas de violéncia:

Percebe-se que nas vinhetas relativas ao ano de 93, imagens que
parecem combinar o imaginario plasmado acerca da juventude : elas
condensam a condicdo de vitima e de sujeitos da violéncia. A vinheta,
relativa a “gangue de menores” ressalta a acao de natureza grupal, utiliza
tarjas para a identificacdo da condicdo de menoridade e pde em primeiro

plano a mira de um revolver apontando para qualquer um que esteja na sua

™ Jornal “Tribuna do Cear&” de 27 de janeiro de 1993.
"2 Declaragéo do delegado Francisco Quiroga para o Jornal “Tribuna do Ceara” de 10 de margo de 1993.



160
direcdo. Ja a vinheta que parece no final de 1993, ainda se constréi

tendo em vista a ambiglidade entre a condi¢do do jovem como instrumento
e sujeito da violéncia. No inicio de 1994, o jovem aparece no Jornal O
Povo, nitidamente, como ator central da violéncia. Isso “justifica” que a
vinheta que passa a ser registrada em quase todas as matérias relativas a
acdo de gangues, em 1994, no Jornal O Povo, enuncie a acdo do GATE (
Grupo de Acdes Taticas Especiais, da Policia Militar ), criado como

estratégia de enfrentamento a esses grupos juvenis.

O estigma em relacdo ao jovem morador de
periferia, identificado quase sempre como participante de gangue atinge,
em 1994, seu registro mais nitido. Torna-se, entao, dificil diferenciar o que
sdo gangues e galeras. E morador de periferia, tem ente 13 a 20 anos,
anda em turma ndo nunca inferior a 10 componentes, veste-se com roupa
de “marca”, é tatuado, usa brinco, frequenta os bailes funks pode ser
entdo, facilmente identificavel como componente de gangue. Na “charge”
apresentada abaixo, observa-se a disputa violenta entre jovens, tendo
como cenario o baile funk do Vila Unido, entre as disputas, impotente, o

morador do bairro.



161

O estigma relativo a acdo de turmas de periferia torna-se de tal modo
fortalecido que, no imaginario das préprias turmas, a contraposi¢cao entre
galeras e gangues passa a ter a participacdo nos “enxames” como

elemento de diferenciacéo.

“Existe diferenca entre a galera e a gangue: galera é um grupo de
jovens que sai para dancar, curtir, sair com a hamorada. A gangue
nao é para roubar, matar’ (Entrevista realizada pelo GAJOP com
galeras de Recife) .
E evidente que o termo gangue é recortado por toda
a visdo que tematizou o “desvio” através da vasta producdo da Escola de
Chicago nos anos 40 e 50 nos Estados Unidos e, no Brasil, durante toda a
década de 60 até os anos 70. Gangue e delingiiéncia passam a ser termos
correlatos tanto na viséo policial, no imaginario social, como na percepcao
gue pontua as diferenciagcfes entre as turmas de jovens. O uso do termo
gangue, pode ser enfocado levando-se em conta um ténue limite entre as
“galeras” que se organizam para ir aos bailes, as praias, para compartilhar
musicas, drogas e aquelas que tém um objetivo explicitado entre seus
membros, para o roubo, as brigas entre galeras, os saques a bens e
equipamentos coletivos e etc. Desse modo, pode-se afirmar que toda
gangue é uma galera mas nem toda galera é gangue. Dentre os seus

integrantes, as diferenciacdes entre gangues e galeras assumem

representagOes diversas :



162
“Porque gangue mesmo ndo é aqui € s6 fora mesmo quando a
gente vai para uma festa, até os policial considera como gangue. Sé
fora, porque aqui dentro mesmo néo tem.” (Componente da Galera
da Quadra)

“Rapaz, a gente passa a semana aqui dentro s6 olhando para a
cara dos caboetes daqui, a gente ndo pode fazer nada. Chega o
sdbado, forma a gangue, que é exatamente a hora de ir para o baile
‘funk’, ne? Ai eles falam : os maconheiros sairam. Quando a gente
desce do dnibus eles falam: os maconheiros chegaram. Pronto, a
gangue ta formada de novo” ( integrante da Galera da Quadra)

“O cara que é de gangue tem que defender os amigos (...) esse
negocio de gangue nao é pra’ ter violéncia ndo, mas é porque o
pessoal fala muito. Tem vérios tipos de nego6cio de gangue. Tem
umas que é soO pra’ chegar em outro bairro e querer brigar. Ai tem
outras que sao so para se divertir’ ( Integrante da Galera da Quadra)

“Gangue quem chama a gente s&o os de fora. Gangue quem chama
é jornalista, é jornalista quem chama. A gente chama galera, galera
da quadra. Essa idéia de galera ndo tem essa de ser certinha e a
outra boa ndo ! Galera é galera e quer dizer uma turma de jovens
reunida, galera quer dizer turma de pessoas, Se me perguntarem se
€ uma gangue ? Eu digo, gangue é de padre, € um monte de padre
junto, ou uma gangue de policia que € um monte de policial junto. S6
chama a gente de gangue aqueles que tem raiva, aqueles que séo
otario “ (Integrante da Galera da Quadra).

Observa-se que o campo de movimentagdo e
expressao das galeras é mdltiplo, tendo em vista ndo apenas o carater de
sua dinamica interna, seja para a danca ou seja de forma mais direta para
as praticas de violéncia, mas, fundamentalmente, como forma diversificada
de composi¢cdo dos papéis assumidos pelos jovens que compdem as
galeras. Verifica-se que, mesmo tendo em vista todo o carater

estigmatizante do uso do termo gangue, elas assumem a sua existéncia



163
oportunamente. Tal qual anti-herdis, transmutados em cidadaos

“comuns” nos finais de semana, nas “caladas” da noite, fora dos espagos
normatizados da vida cotidiana, a galera pode “tornar-se” gangue. Um
dos integrantes da Galera da Quadra explicita esse jogo de papeis quando
assinala: “Galera s6 é gangue mesmo da sete da noite do sabado até as
seis horas do domingo porque na segunda tem aula e a maioria aqui
trabalha. Aqui ndo tem ladrdo, a maioria trabalha. Agora se for uma briga,
eu sou chegado a uma briguinha”. Pode-se observar que a prépria difusao
do termo gangue acaba por criar a instituicdo gangue, de modo simplificado
pode-se afirmar que o nome cria a coisa. A forga da instituicdo gangue
aponta , quase sempre, um ténue limite entre o que significa ser gangue e

ser galera.

A classificacdo entre “ser galera” durante a semana e, no momento
do baile funk, assumir a galera como gangue, tem como fronteira uma
idéia que recorta os depoimentos dos participantes das gangues - o que da
pra’ rir, da pra’ chorar” - onde a violéncia torna-se pratica habitual, como o
tributo que deve ser pago por aqueles que atravessam as areas inimigas e
ousam “rir" nos bailes. Observa-se que existe entre os integrantes das
gangues fronteiras delimitadoras entre o lugar da violéncia e o da néo
violéncia’®; qual seja, ndo sdo em todos 0os momentos que uma galera
se assume enquanto gangue e, desse modo, ndo sdo em todas as
ocasides que se dinamizam as praticas de violéncia. Assim sendo,

deve-se evitar a correlagdo linear e simplificadora entre gangues e violéncia



164
gue, certamente, pode levar a uma reproducdo mais moderna da “teoria

do desvio” que estigmatizou, nos anos 60, as denominadas populacdes
marginais no Brasil. Quando identificamos as gangues como protagonistas

das praticas de violéncia juvenil , parte-se de dois referentes basicos:

1) A autodenominacdo das turmas como gangues, em momento em

gue se reinem em turma e nomadizam nos “territorios” das cidade

2) A justificagdo dessa denominacdo pelos seus integrantes tendo
como base a dindmica da violéncia ensejada, nesses momentos, pelo

enfrentamentos travados entre as varias galeras.

As galeras, frequentemente, insistem em se
diferenciar das gangues. Nas turmas observadas, cujo objeto mais preciso
de investigacéo esta identificado no campo da violéncia juvenil, os grupos
observados se dinamizavam quase sempre como uma “sociedade secreta”

(Goffman, 1988: 99)

“Uma vez que todos nés participamos de equipes, devemos carregar
no nosso intimo algo da doce culpa dos conspiradores. E desde que
cada equipe esta empenhada em manter a estabilidade de algumas
definicbes da situacdo, escondendo ou depreciando certos fatos a
fim de consegui-lo, pode-se esperar que o ator continue vivendo sua
carreira de conspirador com certa dissimulacdo”

" Ver capitulo sobre “O imaginario da violéncia nas Ciéncias Sociais”.



165
E desse modo que o sentimento de “equipe” e de

cumplicidade, que se estabelece entre os “conspiradores”, torna a gangue
um sujeito por exceléncia das praticas de violéncia juvenil da populacao
“pobre”. Pode-se afirmar que a vivéncia da violéncia entre as gangues
produz “possibilidade”, forja uma percepcao diferenciada de territorio, de
violéncia policial, de identidade, de corporalidade, de principios e cddigos
de convivéncia criados no intuito de preservar o carater secreto e a
existéncia do proprio grupo “conspirador’. Uma galera que se encontra
exclusivamente para dancar nos bailes é constituida de cédigos de
convivéncia mais fluidos, de uma elasticidade mais ampla e mével de seus
principios, de uma organicidade ndo tao sdlida e garantidora da fidelidade

entre seus membros.

Distinguir as galeras das gangues ndo se reveste,
necessariamente, de uma visdo classficatéria e estigmatizante, ela é
apenas diferenciadora das praticas multiplas de violéncia que recortam as

experiéncias juvenis desse final de século.

N&o se pretende estabelecer uma visdo comparativa
seja entre gangues e galeras, seja entre as gangues e o Movimento Hip
Hop . Com isso ndo se objetiva, por outro lado, neutralizar as
diferenciacbes entre os mesmos. A idéia, apontada pela dinamica dos
grupos juvenis de periferia, tendo em vista que varios integrantes do Hip
Hop foram de gangues, é de percebé-los, distintamente, dentro da dinamica

juvenil nos bairros de periferia urbana. Cada ator se enuncia com suas



166
especificidades nos diversos temas que emergiram nas conversas € nos

contatos estabelecidos com as gangues e o Movimento Hip Hop. Entende-
se as praticas das gangues e do Hip Hop dentro da perspectiva de
continum, como partes entrelagcadas do imaginario sobre a violéncia e o
sentimento de exclusdo que pontuam a vida dos jovens na periferia da

cidade de Fortaleza.

A gangue e o olhar do pesquisador

Como identificar aqueles que quando n8o estdo nos bailes, nos
enxames, parecem tornar mimética a sua presenca no turbilhdo das
grandes cidades? Tém , na sua maioria, entre 13 a 19 anos. Moram com a
familia. Que familia ? Ela quase sempre se restringe a figura da méae e, as
vezes, de um padrasto. Evitam ficar em casa, no geral ela funciona apenas
como dormitdrio, ponto de passagem. Um integrante da ‘gangue da
PROAFA’ ‘fala - ‘cansei de apanhar do pai com um fio de poste, levei
paulada, ele é ignorante’. A mae é apontada como aquela que ralha,
reclama, grita e também, de vez em quando, ‘bate na gente.’ As agressfes
e violéncias ritmizam o cotidiano da casa. Os conflitos familiares ocorrem
na relagcdo com os pais e, também, em freqlientes desavencas entre
irmaos. Entram e saem da casa como quem se esquiva dos encontros e
dos vinculos familiares. Ficam na rua trabalhando, estudando e o tempo

livre é reservado para 0 Sono e 0 encontro sistematico com a turma.



167

E no final da tarde, quando todos retornam ao bairro, que a turma se
encontra. Aqueles que nao trabalham, logo no inicio da tarde, migram para
o local costumeiro de encontro. Ficam horas a fio no mesmo local, ‘tomam
conta do pedaco’, deitam-se na calcada, sentam-se no chao e ficam, ficam.
Sentem-se em casa. No geral, eles trabalham. Na GDQ - galera da quadra
- as ocupacoes diferenciam-se: um trabalha em equipe de filmagem, outro
no corpo de bombeiros, o terceiro no mercadinho Sao Luiz; até mesmo nas
campanhas politicas eles sdo contratados para distribuir panfletos nos
semaforos da cidade. Observa-se que a maior parte das ocupagdes tém um
carater efémero e rotativo. Eles “estdo trabalhadores" e parecem quase
sempre referir-se ao empregador com o usual comentario - peguei um
otario. Como ndo se convencem da sua condicdo de trabalhadores
entendem que quem os emprega desconhece a “farsa”, € enganado. Sao,
obviamente, contratados na condicdo de qualquer “jovem carente”

morador da periferia.

Todos eles falam da incompatibilidade entre trabalhar e estudar ao
mesmo tempo. E por isso muito insistem em afirmar; ‘esse negdcio de
estudo é a maior paia. O cara trabalha o dia todo e a noite ta cansado
para ir a aula. A escola tem os horarios dela, a gente vai, senta na
cadeira, tem o dever, quando t6 bom fagco o dever, as vezes fico s6 de
ver.” Esse trocadilho espontaneo entre ‘dever’ e ‘ver' € emblematico, na
escola, € quase sempre a atitude de parar e olhar que predomina em

relacdo ao dever de fazer. Nesse sentido, os participantes das gangues



168
concluem que a ‘escola é pratirar de tempo’ o que significa dizer, ficar

em uma atividade na qual eles ndo se mobilizam, néo investem de fato
suas energias; permanecem apenas para preencher o tempo ou

obedecerem aos ritos institucionais da infancia e da juventude.

A dificil conciliagdo esta em ‘ndo poder entrar na escola muito
doido’, ndo pode d& sujeira. Tem a diretora que parece um cachorro,
um cao de guarda, tem uma voz esquisita”. A sensacao de esquisitice é
plenamente compartilhada por todos. Ao conversar com uma coordenadora
de um centro comunitario, ela usou a mesma expressao relativa ao impacto
provocado por sua acgdo no tratamento dispensado aos participantes de
gangues- ‘eles séo estranhos, ndo adianta, sdo esquisitos, tudo que se
fala € mesmo que nada, eles ficam parados na sala com cara de
drogados e nado fazem nada. Quando decidem fazer alguma coisa é
pra’ sair pichando, destruindo a escola, quebrando tudo’. Nao se
reconhecem na familia, ndo se reconhecem na escola mas tentam, nem
gue o0 preco seja a propria vida, serem reconhecidos como um jovem

signatario do estilo global juvenil.

E nessa dinamica de insercdo que, durante o dia, confundem-se
com moradores comuns dos bairros de periferia da cidade, apenas com
uma significativa diferenca : vestem-se ‘nos pano’, eles ‘se garantem’.
Confundem-se com os jovens que transitam nos espacos da cidade oficial,
apenas com uma emblematica diferenca: carregam marcas da violéncia e

signos de diferenciacéo no territorio-corpo.



169

Na gangue, as mulheres existem numa propor¢cédo de dez homens
para uma mulher. Elas sdo quase sempre utilizadas entre os membros
masculinos como ‘cheiro do queijo’ qual seja, atraem um desconhecido e 0
levam para um local ermo é, entdo, que a gangue entra em acao. Observa-
se entre as gangues a producdo de um discurso marcado pelo preconceito
e estigma em relacdo a condicdo feminina onde o termo mais recorrente,
guando se referem as mesmas, € as vadias. Eles reproduzem, e é
interessante ressaltar que ndo apenas em relacdo as mulheres como
também a eles proprios, os discursos dominantes - ‘sdo tudo sem
vergonha, tem umas que sdo inocentes. Elas roubam, namoram com
0os caras e botam chifre. Elas sdo umas galinha, umas vadia,
participam frequentemente para beber, s6 sai na hora da briga’.
Verifica-se que toda a carga de preconceito que o participante constréi a
respeito do fendmeno gangue em si, condensado no comentario relativo ao
significado do termo mirim - € um elemento sem-vergonha - se exacerba
na visdo das mesmas acerca da participacdo das mulheres. Porém, pode-
se identificar uma expressiva diferenca - a visdo da gangue sobre o
universo feminino é marcada por contradi¢des: fontes do bem e do mal, do
prazer e da perdicdo, assim constréem suas representacdes sobre as
mulheres. Uma musica cantarolada por um participante da gangue FIEL,
expressa esse carater ambiguo- ‘Esta carinha inocente, esconde uma
fonte de maldade. Se soubesse ler a sua vida, queria vocé na
realidade. Meu erro foi amar vocé assim, cabeca do jeitinho de um

anjo, pode deixar que dessa vez eu me arranjo’.



170

A visdo da gangue sobre as mulheres tende, de forma mais
expressiva, a evidenciar o carater movedico, impreciso e de dificil definicao
acerca do que significa, para seus integrantes, a gangue em si. E nesse
terreno complexo, recortado de ambiglidades que os integrantes da
gangue se definem : ‘a gente fica conversando, curtindo um som. Se a
gente ficar na esquina, ai a policia pode chegar espancando. Mas
dentro do bairro ndo é gangue nao. Aqui dentro ndo. SO dentro do
baile funk. L4 a gente ta de galera. Se a gente ficar calado como é ?A
gangue existe na cidade como forma de ‘néo ficar calado’, como modo de
expressar uma auséncia, um esquecimento. Qual o modo encontrado pelas
gangues para demarcar essa diferenga? As pistas encontram-se logo em

seguida.

Gangues : avioléncia é a diferenca

Em Fortaleza, assim como nos contextos urbanos das grandes
metropoles de todo o mundo, as manifestagdes juvenis como se pode
perceber no tépico anterior , de modo mais emblematico, tém sido
representadas através da ampla denominacao de galera . Pode-se dizer
gue a gangue é uma conceituacao criada pelo idéia de desvio, tendo em
vista a expressao juvenil nos guetos de chicago, de forma mais marcante,
a partir dos anos 50. De outro modo, verifica-se que alguns agrupamentos

juvenis, auto-instituem-se gangue, ressaltando o envolvimento nas



171
“tretas”, nos “enxames”, nos enfrentamentos com a policia como marca

diferencial em relagdo as galeras como um todo. Da Costa (1993: 29) , na
sua pesquisa acerca dos “carecas do subdrbio”, ressalta que como
caracteristica comportamental, eles acentuavam a agressividade e a
virilidade. Procuravam deixar claro, que se constituiam em gangues de

‘machos’ e adestravam-se através do judd, do boxe e das lutas marciais.”

A denominagcdo gangue parece mesclar dois referentes basicos: a
auto-instituicdo do grupo como gangue, para intensificar e dar visibilidade
para si e para os outros grupos acerca do carater, realmente, violento ( no
sentido interno da gangue expresso através do termo “se garantir” ) dos
gque a integram; a marca do estigma do desviante, do delinquente
apregoada pelos esquemas de seguranca publica e pelos meios de
comunicacdo de massa. E nos ‘“ritos de instituicdo” (Bourdieu, 1988 ; 100)

gue a gangue cria diferengas, notifica sua identidade

“A instituicdo de uma identidade, que tanto pode ser um titulo de
nobreza ou um estigma ( “vocé ndo passa de um...” ), é a imposicao
de um nome, isto é, de uma esséncia social. Instituir, atribuir uma
esséncia, uma competéncia, € o0 mesmo que impor um direito de ser
que é também um dever ser ( ou um dever de ser ). E fazer ver a
alguém o que ele é, ao mesmo tempo, fazer ver que tem de se
comportar em fungéo de tal identidade.”

A gangue é um rito de instituicdo social que ao mesmo tempo que
“atribui uma esséncia, impde um dever ser”. Ela possibilita aos “proscritos
da cidade” (Wacquant) , inseridos nas tramas da invisibilidade e da

indiferenca, o direito de ser, de se fazer ver.



172
Entrar na gangue: o emblema da institui¢céo

Um dos integrantes da “Galera Boy Fera” destaca que ‘“tudo
comecgou porque cada galera queria ser maior, para invejar os outros”. A
necessidade de “ter destaque”, mobiliza as gangues a operacionalizar
dispositivos diversos de instituicdo. Talvez seja por esse carater
perfomativo, em que a existéncia e legitimacdo de uma gangue, como num
jogo de espelhos, depende do lugar que a mesma ocupa diante das
demais; que ela traga como marca primordial a mutabilidade. Nela, nada
é fixo, nada supde sistematicidade, longevidade. Por isso, quando indaguei
sobre o lider, o “chefe” da gangue, quase sempre percebi que isso
dependia de quem se garantia nos Ultimos “enxames”, ndo ocupando o
mesmo um lugar definido sobrepondo-se aos demais componentes. O
“chefe” quase nunca fala, quase nunca aparece no local dos points, afora
0s momentos de mobilizacdo e de articulagdo das gangues para alguma
acdo especifica. Ele se notabiliza pela coragem e forga fisica, sendo
aquele que nas “tretas” fica sempre na linha de frente e, segundo os relatos
dos participantes, “ndo tem medo de morrer”.”* Desse modo, se a
pergunta é sobre o lider no geral eles respondem : “néo tem lider ndo, quer
dizer ndo é escolhido um lider, mas tem sempre aquele que se garante

mais” . Por isso mesmo é que “ser notado”, “se garantir’, “ter destaque”

séo critérios que viabilizam a entrada dos jovens nas gangues.

™ Integrante da gangue “Sem Cérebro” das Goiabeiras



173
“As vezes chega um ‘gadinho’ “® do interior, aqui tem um primo
gue chegou do interior e ja é da galera, ai comegou a se envolver e
andar junto. Depois, quando tem uma briga, ele quer mostrar que é
valente, dai pega drogas. Outros comecam com pichagéo dentro do
préprio colégio. Picham o colégio, as cadeiras, as paredes e depois
comecam indo pro’ som com a galera”. (Integrante da Gangue Sem
Cérebro das Goiabeiras).

E interessante perceber que a gangue estabelece com o ‘cabeca’

uma relacdo diferente daquele que Zaluar (1994: 102) observa, no seu

estudo sobre delinquentes, que

“Ter “cabeca”, que significa pensar, escolher e decidir sozinho é a
condicdo para tornar-se chefe ou ser ‘o cabe¢a’ que comanda 0s

7

‘teleguiados’. Esta € a separagcdo mais importante no mundo do
crime local : os ‘cabecas’ e os ‘teleguiados’ pertencem a duas
classes distintas de pessoas. Os cabecas fortes, espécies de
sujeitos absolutos, opdem-se aos ‘mentes-fracas’ ou teleguiados,
pessoas completamente sujeitadas ao dominio e fascinio dos
cabecas”

N&o precisa entre as gangues “ter cabeca”, ter “uma cabeca forte”,
para ser o lider. Pode-se observar, até mesmo de modo inverso, que certos
lideres, denominados, sintomaticamente, de chefe e n&do de cabeca,
pensam pouco, falam pouco, mas , por outro lado, sdo corpulentos,
musculosos, assemelhando-se ao esteredétipo dos segurancas e lebes-de-
chéacara. Eles precisam apenas se destacar pela forca e pela coragem de

se expor. Na gangue o que importa € ser um cara notado.

" Integrante da “Galera da Quadra”
" Ver glossario em anexo



174
As estratégias utilizadas para “ser um cara notado” diversificam-

se de tal modo que afirmar, de maneira simplificada, que as gangues
surgiram a partir da existéncia dos bailes funks, torna-se um modo
localizado de percepcao dessa dinamica. O baile € um territério que agrega
e explicita uma profus@o de estilos; conflitos, diversidades e articulacao
entre territérios desconectados, isolados nas tramas da segregacao
espacial. Vale dizer que o baile € um dos mais emblematicos rituais de
instituicdo ; os DJs ficam bradando os refrbes das galeras e elas, ao

responderem, registram sua presenca e impdem-se diante das demais.

“O funk aparece, antes de mais nada, configurar-se como uma forma
de lazer que tem nos bailes seu espaco de troca privilegiado. E
importante considerar ndo apenas o baile, mas todo o ritual que o
precede, bem como as relagbes que se estabelecem fora deste

lugar e que nele assumem formas diferenciadas. O baile é o
epicentro, 0 espaco central, em que se manifestam os mecanismos
de inclusdo e exclusdo, onde se estabelecem os lagos sociais e as
disputas. “(Herschaman, 1996 : 71)

Pode-se afirmar que o baile , sendo o espaco que aglutina as
“galeras limpeza” e as “galeras sujeira”, re-territorializa (Guattari e Rolnik,
1986) o multidimensional lugar dos segregados para um territério unificado,
o da festa. Desse modo, o baile atua como uma esfera publica que ilumina
0s espacos sombreados das periferias. “A gangue, assim denominada,
adquire a sua conformacao e expressao social, a medida em que consegue
se destacar para o restante da sociedade” (Xavier, 1995: 23). Sendo assim
a gangue, muito mais que a simples distincdo entre turmas de jovens

(galeras), vez que suas acdes tém uma natureza mais impactante, opera



175
como um campo propulsor de visibilidade e, consequentemente, de

instituicdo social.

A entrada de um integrante de gangue ndo assume uma dinamica
homogénea entre os diversos grupos. De modo geral, entrar faz parte de
um processo hatural de identificagdo e convivéncia grupal. Em algumas

circunstancias, a insercéo dos jovens vai se dar por “tretas”’’

, pressionando
0s envolvidos a “tomarem posicdo” dentro das disputas de turmas na

cidade e no bairro.

Em alguns casos observou-se que a entrada na gangue € um
“batismo de fogo”. Um integrante da gangue FIEL relata como passou a
fazer parte do grupo: “Eu entrei depois, eu tava na praga, muito doido, ai eu
disse eu tenho a maior raiva desse cara ai, vou dar uma méozada na cara
dele. Quando o bicho voltou a turma disse -- se tu ndo der a maozada, tu
vai pra’ roda. Ai eu chamei ele e dei”. Esse ritual de iniciacdo, na
experiéncia das gangues, parece sinalizar a falta de escolha, ou o jovem
fica “marcado” como covarde é agredido, nado recebe a protecdo da
gangue, ou ele segue o percurso da violéncia, ganha a confianga do grupo

e passa a integra-la.

Para entrar na gangue, de principio, qualquer um pode ser aceito

porém, apenas aqueles que manifestam coragem, permanecem.

" Na linguagem dos jovens, briga.
8 “Fjcar na roda é botar o cara no meio e todo mundo bater nele”.



176
“A gente aceita pivete de 10, 9 até 3 anos. Aqui ninguém testa

ninguém mas na hora do enxame tem que se garantir” ( Integrante
da Galera da Proafa)

“As vezes chega um gadinho’® do interior que ja tem um primo aqui
gue j4 é da galera. Ai comeca a se envolver e andar junto. Depois
guando tem uma briga ele quer mostrar que é valente dai pega em
drogas. Outros comegam com pichagédo dentro do préprio colégio e
depois vdo com a galera pro’ som e pegam® uma coisinha ali, outra
aqui e assim estao na gangue” (Integrante da Gangue Sem Cérebro

)

O lider da gangue DS-"Dominadores do Spray” explica o seu
envolvimento com as gangues da seguinte forma: “Eu s6 vivia indo para a
casa do meu pai e, no caminho, eles (da gangue “Guerreiros do Morro
Proibido™-GMP) viviam me quebrando. Ai, turma da DS me chamou”®. A
alternativa de se integrar a uma gangue se insere dentro de uma rede de
“protecdo paralela”, onde a “circularidade da violéncia” condensa protecao
e agressdo, onde , atacar torna-se a regra basica da seguranca. De outro
modo, a necessidade de seguranca na gangue , paradoxalmente, sé pode
ser ‘“retribuida” com coragem nos momento de treta sendo, nessas
ocasibes, é que se vai “oficializar”, ou nao, a entrada de novos

integrantes na gangue.

Ja em 1993, a “gangue do Montese”, pratica o assassinato de um

estudante por néo ter aceitado fazer parte da gangue. Segundo o relato de

™ Gente nova no bairro.
& roubar



177
um dos moradores do bairro®?, “tudo funciona como se fosse um

alistamento militar, ndo existe escapatoria. Se nao aceitar ja sabe que € um
homem morto. Porque eles matam mesmo e tem mais, fazem questdo de
avisar a familia da vitima, como num ritual sarcastico, e quando ameacam
alguém pode encomendar o caixdo que aquele ja era”. Como a gangue, tal
qgual foi discutido no capitulo anterior, se coloca enquanto “sociedade
secreta” (Goffmann) o que muitas vezes nao fica evidenciado, para quem
observa de fora, é que certamente esses individuos ja compartilharam de
experiéncias e vivéncias sendo exigido deles um compromisso com pactos
pré-estabelecidos. Dai que muitos integrantes de gangues argumentam -

“entrar é facil, agora se vacilar é que é".%3

Sair é sempre mais dificil que entrar na dinamica das gangues.

“A gente fica como se fosse uma coisa vigiando a gente. De
repenteo pessoal ndo diferencia. De repente eu vou pra’'uma praia, e
& a rapaziada da minha area esta perto de mim, E ai? Estd na
gangue.E porque n&o tem como diferenciar. Isso depende da gente.
A gente tem que fazer um esforco até para evitar certas coisas.
Cobram muito da gentel E por isso que a saida das gangues é
guase impossivel, porque cobram muito da gente” ( Integrante do
MH20 , exparticipante de gangue)

A dificuldade da saida da gangue advém da propria natureza de sua
formacdo, ela se institui como modo de criar “marcas” identificatérias entre

moradores do “lado de 14" da cidade. Sdo marcas tdo fortemente

amalgamadas a persona do individuo que a pretenséo de ultrapassa-las, de

8 Jornal O Povo, Caderno “cidades”, 14/4/94
8 jornal “Diario do Nordeste”, 24/8/93



178
substitui-las, pode redundar em quebra dos principios de fidelidade e

honra acordados pelos grupos.

Sair da gangue : novos rituais institucionais

Entrar na gangue é facil sair, é quase impossivel. A incursdo no
campo de dindmica das gangues torna-se um modo ndo apenas de
“instituicdo de um estigma” mas de fazer alardear, difundir, dar visibilidade
ao proprio estigma, projetando, através dele, uma marca identitaria de dificil
re-significacdo. “A instituicdo € um ato de magia social capaz de criar a
diferenca ‘ex nihilo’ , ou entéo, como é o caso mais frequiente, de explorar
de alguma maneira as experiéncias pré-existentes...” ( Bourdieu, 1988: 100
). A conquista da diferenca e da visibilidade, projetada através da gangue,
de um grupo ignorado tornar-se reconhecido faz valer um cédigo, uma
marca que, como as tatuagens e as cicatrizes fincadas no corpo, parecem

irreversiveis.

“Existe muitos jovens que entram na gangue mas pra’ sair é mais
dificil. Entra, depois comeca a pegar droga ai ndo que mais deixar.
Cada vez mais que apanha da policia fica com mais raiva. Ai eles
roubam, se ndo roubam comecam a roubar sé pra’ sustentar o vicio”
(Gangue Sem Cérebro das Goiabeiras )

“Ha uma marcacao com os que se desliga. O cara ndo pode andar
livremente, esta sempre vigiado” ( Gangue do Baixa Pau )

8 GDQ- galera da Quadra



179

“Eu acho que esse negdcio de gangue ndo tem mais fim ndo porque
ele jA& matou um, ai tem dois amigos nossos que tao preso que ja
mataram também, ja matarm da gente. E assim como parar?”
(Integrante da Galera da Quadra”)

Observa-se que as marcas relativas a ser de uma gangue, provocam
um efeito cadeia da violéncia que parece nao ter fim. Pode-se perceber
gue a memoria coletiva que institui a gangue, parece se nutrir das
inscricdes, dos coédigos, das marcas da violéncia fincadas no territério-
corpo da gangue e, por consonancia, em cada um de seus integrantes. O
ato de matar um membro de outra gangue € respondido por todos, nesse
sentido, todos mataram, todos carregam essa marca. As palavras tornam-
se esvaziadas de eficicia e de sentido. Dizer, por exemplo, que saiu da
gangue, que ndo mais faz parte dela, ndo tem efeito de verdade, as marcas

falam mais que as palavras.

“...como fazer-lhe uma nova memoria, uma memodria coletiva que
seja a das palavras e das aliangas, que decline as aliangcas com as
filiacdes estendidas, que o dota de faculdades de ressonancia e de
retencdo, de extracdo e de separacdo, e que opera assim a
codificacdo dos fluxos de desejo como condicdo do socius? A
resposta € simples, é a divida, sdo blocos abertos, méveis e finitos,
esse extraordindrio composto da voz falante, corpo marcado e do
olho que goza.” (Deleuze e Guattari, 1976:241) .

A divida relativa aos atos de violéncia deflagrado entre as gangues,
acionados pela policia, estd registrada nos corpos dificultando a
emergéncia de uma nova “memdria coletiva que seja a das palavras e das

aliangcas”. Nao é por acaso que a saida da gangue apenas va ocorrer na



180
aquisicdo do que poder-se-ia denominar, no escopo dessa investigacao,

de “marca de instituicdo radical”. Um ex-componente de gangue, morador
do “Castelo Encantado”, ao entrar na Igreja Universal utilizou-se de um
espaco na radio comunitaria local para comunicar, para todo o bairro, a sua
“transformacé&o”. Nessa ocasido, ele pedia perdao pelos atos cometidos,
clamava a dispensa de sua divida e dizia: “mudei totalmente” . Nesse
momento, como estratégia de criar uma “nova meméria coletiva” , a palavra
volta a ser acionada como mecanismo de instituicdo social, uma palavra
potencializadora de novas demarcacdes sociais. Talvez, seja por tais
motivos que muitos jovens que fazem parte de gangues, ao sairem dela ,
encontrem nos raps produzidos pelo Hip Hop a producgdo de signos de
outros sentidos relativos a “ser jovem” e passem a utilizar-se deles para
estabelecer a diferenga com as gangues e galeras que “curtem o som” dos

bailes funks.

O Hip Hop diz : “aletra do meu rap é a minha bala”

O Hip Hop ® surge nos Estados Unidos, em meados dos anos 70
e sofre influéncia da cultura negra e caribenha. Hip Hop literalmente quer
dizer saltar (hip) , mexendo os quadris ( hop). O Hip Hop tem como
cenario original de formacdo dos seus primeiros grupos o Bronx em Nova

York, constituindo-se em razdo da violéncia dos guetos negros de Nova



181
York. O Hip Hop inspira o0 surgimento de grupos®, no Brasil,

especialmente nas grandes metrépoles, cujo eixo central € a manifestacao
cultural e apenas torna-se movimento quando unifica trés matrizes de

manifestacao cultural: a danga, a musica e o grafite.

Observa-se que o movimento Hip Hop utiliza-se dos mesmos
referenciais das gangues e galeras® , porém, invertendo o lema da

violéncia para a dimensdo da consciéncia.

Em Fortaleza, o Hip Hop, como Movimento Hip Hop Organizado-
MH20O, se traduz nos seguintes grupos: ‘“ldeologia do Gueto” (posse
Antbnio Bezerra ), “Ataque Frontal” (posse da Quadra do Santa Cecilia), o
rapper “Poeta urbano”, “Unido das Racas”, posse da Serrinha e da
Pajucara. O Movimento Hip Hop Organizado-MH20O engloba todas essas
posses, com exce¢do daquela localizada no Morro Santa Terezinha - “Os
Conscientes do Sistema”. A idéia basica desse movimento €& a de
constituir canais de atuagdo e de aglutinagcdo entre os jovens através da
cultura e da arte. Assim, de acordo com o seu estatuto, o0 movimento é

composto por quatro elementos:

84

Ver “o movimento Hip Hop no Ceard”, projeto de pesquisa de Claudia Maria dos Santos alves,

dezembro de 1994. Revista “Rio Funk”- Projeto cultura e lazer adolescente n. 0, Rio de Janeiro, setembro
de 1994. Folha de S&o Paulo, ilustrada, 2 de abril de 1997.

8 Vfer Revista Veja, 12 de janeiro de 1994, “pretos, Pobres e Raivosos- A cultura Hip Hop atrai milhdes
de jovens”. Marilia Sposito, “A sociabilidade juvenil e a rua: Novos conflitos e a¢édo coletiva na cidade.
Tempo social, Rev. sociologia USP, Sdo Paulo, 1994.

% No caso das gangues o Grafite é “pichacéo”.



182
1) Expresséao corporal - O break é uma danca de grande impacto

visual, acrobatica e estética, mundialmente conhecida. Surgiu nos Estados
Unidos na década de 60 . Foi uma forma que os jovens pobres norte-
americanos encontraram para simbolizar a situacdo dos jovens soldados
gue se encontravam na guerra do Vietnd ( os mutilados pela guerra). Logo
depois, os passes e a coreografia do break se espalharam por todos os
bairros pobres e passaram a ter outra funcéo politica igualmente importante
gque era de acabar com o derramamento de sangue entre as gangues de
rua. O Smurf-dance ( danca de duendes), danca de efeito aerébico de
baixo impacto, trata-se de uma das modalidades de danca de rua que mais
se tem difundido no mundo. A “danca dos duendes” leva esse nome
porque, no inicio, quando a maioria dos dancarinos usavam gorro ( tocas)
na cabeca como duendes das fabulas de estdrias infantis. Desde o seu
surgimento o smurf-dance desempenhou o papel de reunir jovens em torno

da danga, afastando-os da droga e da violéncia.

2) Relato musical - O RAP ( rhitym and poetry)®’ caracteriza-se pelo
enfoque politico que é dado nas letras e o niumero reduzido de batidas por
minuto (BPM). Surgiu nos bairros pobres da Jamaica a partir do improviso
de poemas falados em cima de trechos de antigas musicas negras e logo
foi transportado para as favelas dos Estados Unidos onde desenvolveu-se
como alternativa de diversdo para os garotos e garotas pobres que nado

podiam pagar entrada nos clubes da sociedade.



183
3) Manifestacdo grafico- plastica. O Real-Grafitte - estilo de

desenho de tracos livres e efeitos visuais, caracterizados, principalmente,
pela diversidade de tonalidades e cores utilizadas, pode ser feito em
paredes, roupas ou telas. Trata, principalmente, de temas sociais. O Grafite
teve a importante funcdo de demarcar territério de gangues juvenis,
evitando assim as brigas entre gangues rivais e, através dessas pinturas os

grafiteiros do mundo todo passaram a abordar temas sociais e politicos.®

Em Fortaleza, o Hip Hop surge da seguinte forma :

“O movimento ja existia desde , mais ou menos 83, comegou com 0
‘break’, que é uma das faccGes do movimento. O ‘break’ é a danca
do movimento. No inicio tudo esta no ‘break’. O pessoal se reunia
em grupos, pode-se dizer, gangues de ‘break’ dentro do bairro. E
essas gangues foram crescendo e tinha também o pessoal que
cantava , no inicio era o “titio cachorrao”, o Cab. Cantavam
e criavam letras. Dai a necessidade de organizar grupos de ‘rap’ e
foi entdo que surgiu , em 1990, o MH2O aqui no Conjunto Ceard.” (
Participante do MH20 do Conjunto Ceara)

O Hip Hop estrutura-se em Fortaleza, enquanto movimento,
curiosamente, quando na Imprensa a formacdo de “turmas de jovens” de
periferia passa a atrair a atencao dos meios de comunicacdo de massa.
Quando iniciamos as investigacbes sobre as gangues de periferia em
Fortaleza, podemos observar que gangues e o Hip HOP atuam em
territorialidades contiguas e até mesmo superpostas. Cada tematica

ensejada pelas gangues, cada modo de expressdo, aparece revestida

8 Ritmo e poesia
8 Essas informag@es foram extrafdas dos documentos elaborados pelos MH20



184
nesse movimento de outros significantes. As matrizes e os signos de

estilo e de linguagem se aproximam: a danca, a idéia de territorio, a
tematica da violéncia, a musica, as manifestacdes gréafico-plasticas
registradas nos espagos de visibilidade das grandes cidades. E como se o
Hip Hop tivesse sido forjado como alternativa mais proxima as praticas
ensejadas pelas gangues e projetasse , através da inverséo dos referentes,

uma mudanca radical.

Os depoimentos de alguns participantes do movimento, acerca da
transicdo gangue/Hip Hop”, podem ser elucidativos para que se possa

perceber a dinAmica propria dessa transigéo.

Da gangue para o Hip Hop : histérias de transicao

“Filho de familia pobre, sem instrucao e vinda do interior, fui criado
de forma muito rigida, apesar de ndo ser um moleque desobediente,
de 7 aos 12 anos aproximadamente , minha vida era criar meus
irmdos e cuidar da casa enquanto meu pai e minha mée iam
trabalhar.

A cada dia aumentava a repressdo dos meus pais e eu sem
entender a causa dessa violéncia, ja que ndo era um moleque mal
criado, pouco a pouco fui sentindo que dentro de mim crescia uma
necessidade de correr atrds das coisas que eu queria, ndo porque
meus pais ndo davam, pelo contrario, eles faziam o possivel e o
impossivel para a dar a gente tudo que eles nunca haviam tido. De
tanto apanhar sem merecer, eu ja estava perdendo o medo das
porradas, e quanto mais porrada mais revolta, s6 que o respeito aos
meus pais, fazia com que eu “aceitasse” aquela ditadura caseira.

Chegando aos 13, minha curiosidade pela rua era quase
incontrolavel, as surras ja ndo tinham o mesmo efeito de antes, me
sentia como um preso sem ter cometido crime, e que tinha que se
libertar. Quando comecei a passar mais tempo na rua, meu pai



185
sempre falava: esse bicho sem vergonha s6 anda com
vagabundo, eu queria que a policia pegasse e desse umas lapadas
bem boa, num instante ia saber o caminho de casa.

Eu ndo entendia porque tanto 6dio, s6 queria ser um moleque
normal, ter amigos, jogar bola, ir para praia, ficar acordado até as 8
da noite, e 0 meu pai ndo aceitava e até hoje ndo aceita. Nas
escondidas, eu aprontava minhas ondas sadias, ja conhecia todo
mundo da rua, namorava na entoca, ia pra praia sem avisar a
ninguém com a rapaziada do bairro, chegava tarde em casa, ja nao
tava nem ai se ia apanhar ou nao.

Na virada pros 14, enfim “liberdade conquistada’. Agora é hora de
conhecer a rua, ndo sabia nada, me sentia um peixe fora d'agua, uns
e outros ficavam tirando onda com a minha cara, dizendo que eu era
viado, que meu neg6cio era ser dona de casa, lar, fazer comida,
cuidar dos meus irmados menores. Ai veio a primeira regra da rua,
adaptacdo, minha primeira etapa no estagio em uma das fases da
rua.

Abandonei os afazeres de casa pra ficar com a rapaziada nas
esquinas, gazeava aula pra ir a praia, pra ser do meio tinha que falar,
vestir, se comportar igual aos caras. Isso tudo por ibope, quem tinha
a beca de marca mais foda, o0 piso mais caro, era o cara. O esquema
era ser inédito, e o status era o visual, percebi que pra ser alguém na
rua, tinha que deixar de ser eu mesmo, me zoaram pra caralho, eu
ndo sabia falar, vestir, se comportar igual aos caras, mais de pouco
€m pouco eu consegui me adaptar.

Conheci os fulanos do surf, dei um tempo com os caras, aprendi a
pegar onda de ‘ridigan’. Os caras também metiam os nomes, meio
cabreiro de vez eu também metia uns. O pico da época era o
iguatemi, s6 quem ia era elemento de periferia, querendo pousar de
playboy, os gados colova de vez em quando pra dar dinheiro a gente
e pra ganhar ibope na nossa aba. Meter nome ndo era pra todo
mundo, tinha uns bichos que eram conhecidos em todos os picos
alternativos, como greenville, volta da jurema, a tradicional e antiga
ponte, hoje esses picos sé da playboy folgado, metido a muito doido.
O esquema do ibope através das roupas tava ficando malhado, todo
mundo de certa forma podia ter, e meter nome ndo era mais
novidade, até playboy ja tinha enxame. O estilo tava virando onda.

Em 89 ,90 por ai, comeca a aparecer os bailes, e como nem todo
mundo podia ir porque acabava tarde, os pais ndo deixavam porque
tinha fama de festa de maconheiro, uns paradas bem
preconceituosa, coisa de pai mesmo. Ir no baile era o novo estilo do
momento, a vida comeca a ficar dificil pra todo mundo, os panos
massa ficaram muito caro, dinheiro tava ficando foda pra pegar e
todo mundo tava fissurado pra ir pro baile. Muitos meteram uns



186
furtos, outros se viravam como desse, a lei era ir ao baile. Sem
grana, eu também queria, sé que meus pais além de ndo gostarem
nada da idéia, ndo tinham grana. Eu curtia sinuca pra caralho,
roubava até dinheiro pra ir jogar, apanhei muito por cauda disso.
Precisava arrumar grana, roubar ndo passava pela minha mente
ainda, meu irmdo encostado de mim, lavava e pastorava carro no
boliche perto |4 de casa, virava a noite a espera de uns trocados dos
playboys. Tinha uns playboy limpeza, que traziam pizza, dava
brinquedo, dava umas ponta massa, mas tinha uns que saiam com o
carro arranhado, porque além de nunca ter dado nada, ainda
esculhambava a gente. Como eu tava a fim de qualquer coisa para
ganhar grana, meu irmao me chamou, me deu uns toque pra mim
nao vacilar, o principal era que eu nao podia azilar no ponto de
ninguém se ndo eu ia levar um pau. Acabei ficando la, meu irméao
deixou de frequentar e de certa forma eu assumi o seu lugar.
Periferia é triste, desunido reina toda hora, o povo da nossa rua dizia
gque a gente ia pra roubar toca-fita, fumar maconha, ficavam
pressionando minha mae, perguntando como € que ela tinha
coragem de deixar a gente sozinho até os horarios e ela dizia pro
pessoal: € melhor eles irem pedir do que roubar.

Nas noites viradas no boliche, vi muita coisa acontecer, via 0s
fulanos ganhando dinheiro facil com lombra, com furto, o boliche
dava uma grana legal, mas os esquema dava mais e em menos
tempo, eu procurava ndo me envolver. Depois de um tempo eu ja
tava me respondendo na parada, pastorava, lavava, encerava,
deixava o carro uma cera, e de pouco em pouco fui ganhando a
freguesia da rapaziada. Os caras comecaram a crescer o olho em
mim, eu sentia a pilantragem no ar, teve um tempo que tava dificil,
de vez em quando rolava bate-boca, ameaca, porque na rua ndo tem
lealdade, vocé é e vale pelo o que vocé tem, como era sozinho
ficava na moral, tinha que comer os partido dos malucos, porque
eles eram mais antigos e eram um enxame, tinha duas opc¢oes,
voltar a ser o velho prisioneiro de antes, ou encarar a real.

Nessa época eu lembrei de casa e pensei: qual é cumpade, tu
apanhou pra caralho em casa pra chegar onde tu ta hoje e vai comer
partido de qualquer um. Essa lembran¢ca me cobrava o tempo inteiro,
e ela me fez escolher a segunda opgdo. Pensava que ia ser facil, ja
tinha andado com uns caras do surf, rolado na méao dos home, varias
e vérias vezes, mas parada besta, desordem, briga, por causa dos
nomes, nunca nem rolou de ser fichado, e tive sorte porque toda vez
gue eu caia, os home dava um pau, tomava o dinheiro que a gente
tinha e mandava embora mas vi que aquele tempo era muito faz de
conta, se vocé tivesse uma roupa, um ténis louco vocé era o tal, sé
gue a real da rua néo tem faz de conta, ndo basta so falar, se vestir e
tal, na rua a lei é do mais forte, no lado violento da rua, o ibope é
destrutivo, € quem briga mais, quem rouba mais, quem se droga
mais, € uma parada tipo, subindo pra cair, eu ja ndo podia voltar



187
atrds, por questdo de honra até, entdo devagar fui me fazendo.
Consegui me aproximar dos cabeca da pastoracdo, devido ao
respeito que tinha pelos meus pais, criei duas imagens, o cara que
estudava, dava um duro no boliche, e tava a procura de um
emprego, e por outro conquistei meu espago e me aliei aos fulanos
gue comandavam a volante no boliche, que por coincidéncia eram
trés irméos, cada um com uma marca diferente, um pilantra, que
aprontava quando vocé menos esperava, um que era pau de dar em
doido, ndo comia nada de ninguém, e 0 que era na moral, gente fina
pra caralho, na manha, mas esperto.

Com os caras ndo era foda, era cada parada pesada, era fita
violenta, quando eu tava mais enturmado, dei uma idéia que a gente
tinha que ter mais cuidado, roubar relégio € massa €, mais de pobre,
ndo tem porra nenhuma, falei isso porque sempre escutava o
pessoal falar que tinha raiva de ladrdo que rouba pobre, ai pensei: se
a gente roubar pobre, o cara vai ficar sem nada, e mais vamos correr
risco por causa de pouca coisa, e esse esquema de dar idéia foi me
dando moral no meio dos caras, a minha primeira fita, foi um vigia,
um velho, tava roncando, a gente escorou, e tomou o fogo, nesse dia
0 baseado foi dobrado, por que se a gente fosse pego, eu sabia que
os home ia aloprar, entdo a lombra foi dobrado, até porque os canas
gue quebrava a gente, tavam mais lombrado do que nds, a lombra
era uma espécie de anestesia. Com um oitdo a gente aprontou
varias, viramos bicho, teve uma fita que eram de 10 a 12 boy, a
gente escorou e depenou geral, teve gado que saiu de cueca, 0s
irmdos tinha um odio de boy que era foda, e era tempo de natal, a
gente passou pra frente os flagrantes, se abastecemos de lombra,
rendemo umas pontas massa, € compramos roupas nova pra todo
mundo da familia. Roubar é do caralho, dinheiro facil &€ muito
gostoso, num mundo c&o desse, mas eu comegava a pensar quando
isso ia acabar, e se um dia eu caisse, e os home me levasse em
casa eu ia fazer o que? e minha mae ia ficar como ? Os vizinho iam
falar pra caralho, iam humilhar minha familia, e meu pai ? acho que
ia ter um troco, ou entdo ia me matar.

O lance no boliche era mais para tirar de tempo, o deputado me
arrumou um trampo esse favor eu nunca vou poder pagar ao
deputado, s6 que eu ja tava do inferno pra uma banda com maluco,
aceitei o trampo e minha mée ficou feliz porque sai da rua, mal sabia
ela que eu ja estava dentro faz tempo, o trampo dava umas granas
boa, isso me afastou mais das paradas. Lembro que nesse tempo a
gente curtia os bailes e andava em todos o bairros, a treta das
gangue veio dos bailes, foi quando eu me afastei dos aliados, nédo
por causa deles, mais porque o baile comecou a dividir a rapaziada
tinha galera do bairro tal, galera do bairro x, e muitas outra
guebradas que antes eram na paz, eu passei um tempo indo com a
galera da quebrada pros bailes por consideracédo a rapaziada, depois
gue eu vi que 0 a casa ia cair, que ia ter que tretar com os caras que



188
eram meus manos das antigas por nada, dei lavando rapidinho,
ainda cheguei a ter uns problemas com uns caras ai, que até hoje eu
fico esperto, ndo da pra confiar, a rua é o tipo do jogo, que vocé
entra e pra voltar é foda é dificil quase impossivel, e mesmo que
saia da rua, ela ndo sai de vocé, mas gracas a Deus eu tava
conseguindo dar um tempo. Ja tava com a moral nos esquema, mas
sempre perto, e sempre longe pra ndo ficar malhado na area nem na
mao dos homens, trampando, estudando, pra tirar de tempo a
suspeita.

Dei um tempo mesmo, ndo parei de vez, a tentacdo era mais forte,
numa tarde de domingo, os caras do surf colaram |14 em casa pra a
gente curtir um som, troxeram uns discos e avisaram, que o rap que
ia tocar ndo era o rap dos bailes, eu ja fiquei meio assim, com um
olhar atravessado, rolou um disco barulhento pra porra, no meio da
musica um dos manos se levanta e diz: agora vai rolar o verdadeiro
rap nacional, rolou um som que falava no refrdo que os homens da
lei sdo todos porcos, e na seqiiéncia policial € marginal e essa a lei
do cao/ a policia mata o povo e nao vai para a prisdo. Na hora que
isso entrou no meu ouvido, foi um choque, porque de tanto apanhar
dos home ja tava achando normal, e de repente escuto um cara
falando que policia € marginal metendo o pau pirei, perguntei onde
vendia e eles disseram que aqui ndo tem s6 em sampa, mas tem uns
caras aqui no Ceara que fazem a mesma coisa, e disse que hoje era
dia de atividade dos caras. Troquei de roupa imediatamente e fui
com 0s caras para o esquema, quando cheguei la, uns malucos
rodavam de costa no chédo, tinha um desenho esquisito nas
casinhas, eu sacava alguns por causa da experiéncia dos nomes,
mas nao era a mesma coisa, tinha umas frases e tal, tinha uns caras
reunidos falando de politica, racismo, pobreza, favela, achei
estranho, porque um monte de garotdo, tudo com aqueles papo de
vereador, cheguei junto e o som que tava rolando era um som que
falava dos boy, metia a boca, os caras era foda. Essa rapaziada era
diferente, ndo muito, tinham os lances das roupas, das girias, do
visual e tal, a diferenca mas louca é que com esses caras, ndo
precisava querer ser igual a eles a forga, s6 se vocé quisesse, isso
era massa.

Passou o tempo eu tava participando das reunides, ja tinha me
informado sobre as origens, os motivos e o porque daquilo, ia nas
rodas de break, dava uma forga. Mesmo no movimento eu ainda tava
envolvido em varias paradas errada, a Ultima foi uma fita dumas bike,
um aliados mandaram 15 bike duma vez, e me pediram pra falsificar
0 documento, tinha outro fulano que nem era dos esquemas mais
ficou afim, disse que arranjava o papel de fax, peguei o documento
da bike do meu pai, fiz a falsificacdo, o cara tirou a xerox, e pronto
tava feita a parada. Os manos j4 tavam malhado pra caralho, tavam
abusando da sorte o tempo todo, na primeira venda um dos manos
caiu, entregou eu e o outro fulano.



189

Eu gostava de rap, ele me levou pros livros, comecei a gostar de ler,
a rapaziada de uns livros falando de sociedade, dinheiro, capitalismo
uns baratos que eu nao entendia, mas sabia que era importante,
tava um cara mudado, tinha gente que sacava minha onda, teve um
tempo que eu abusava, comecaram a me olhar depois de um spray
gue eu escondi dentro do fogéo, era dia do trabalho feriado tinha ido
pro torneio de futebol com o pai, nesse dia me mae resolveu fazer
um bolo, quando a gente chegou do jogo e nos aproximamos de
casa, vi aquela multiddo |4 em casa, pensei logo na méae, porque ela
tem problema de coragdo, mas ndo era isso, foi o spray que eu
coloquei dentro do fogao que explodiu na hora que ela foi olhar se o
bolo que ele tava fazendo pra nos tava pronto, nesse dia eu tive
vontade de morrer, porque minha méae ja sabia que eu ainda
pichava, e no dia anterior a gente teve uma conversa bem aberta, e
eu prometi que ia parar, e no outro dia acontecesse isso, mas o pior
estava por vir.

Tinha um cana que era o terror da area, metido a Charles Bronson, e
foi justo ele que prendeu um dos aliados, e fez com que o cara
entregasse a gente. Eu tava chegando de uma atividade do
movimento, ainda triste por causa do lance do spray, e de longe eu
avistei a viatura em frente la de casa, fiquei apavorado, pensei qual
das nossas paradas erradas os home tinham descoberto, quando
cheguei em casa, tava o |4 o dito cana que metia terror na area, com
0os documentos falsificados na m&o, minha sentada no sofa
chorando, eu pensava que tinha me fudido de vez, o cana perguntou
se eu tinha feito aquela falsificagdo, meteu um terror do caralho,
disse que eu ia pegar muitos anos de cadeia, mas na seqiiéncia, ele
olhou pra mim, pra minha mée, e disse: como vocé ta estudando,
trabalhando, eu vou lhe dar uma chance... O cana rasgou todos 0s
documentos falsos, e disse que aquela historia morria ali, por dentro
eu explodi de alegria, as lagrimas de medo que estavam
transbordando nos meus olhos, escorreram de tanta alegria, o cana
saiu fora, depois eu tive que ouvir um monte da mée e do pai. Dos
fulanos envolvidos, o cara do papel tinha as costa larga, era sobrinho
do cara do furto, eu tinha uma “boa conduta”, agora o aliado que
entregou o0 esquema pegou um mofo e levou um pau violento.

Depois desse dia minha vida nunca mais foi a mesma, comecei a
refletir cada passo que eu dava, e o hip hop, mais especificamente o
rap me deram o rumo de onde eu devia ir. Hoje eu num sou um cara
gue vive bem, mas posso olhar na cara das pessoas do meu bairro e
dizer que as roupas que eu td6 usando foi eu que comprei
trabalhando, suando a camisa, posso ir a varias lugares sem a
preocupacao de ta devendo a algum ladréo ou traficante, se eu for
agredido pelo os home tenho o que dizer pros caras , se alguém me
discriminar por causa da minha cor, vai ouvir um bocado, hoje eu me
sinto que sou alguém no mundo, ndo por causa dos panos, ou



190
porque me lombro direto ou tenho um fogo, mas pelas minhas
atitudes, pelo meu carater e minha personalidade, e o que me move
nessa dura caminhada todos os dias que eu acordo, € a certeza que
posso ajudar a resgatar varios manos, que procuravam ser alguém,
e ndo tiveram chance ou ndo conseguiram enxergar as
oportunidades, e acabaram se perdendo no caminho do mundo facil
gue leva a vida a vida curta, e cairam na armadilha do sistema se
tornando refém da situagédo.” ( Integrante do Hip Hop de Fortaleza)

“Ha muito tempo, mais ou menos desde 87, a gente ja tinha essa
tendéncia de ‘funk’ , ‘rap’. Entdo me interessei a conhecer mais,
principalmente por causa das letras das musicas, sao letras que
criam consciéncia. Isso é tdo forte que com o passar dos tempos
tiraram as musicas do radio, pois elas deviam agredir a alguém. Eu
mudei pela musica. E assim, quando a gente ta4 solto no mundo a
gente ndo tem convic¢do do que faz. Se eu ando numa gangue vou
porque os outros estdo indo e eu acho legal. Ai quando vem um cara
que mexe la dentro, no meu caso foi a muisica. A muisica me fez
mudar. No ‘rap’ eu me encontrei e eu vi que era iSso que eu podia
fazer” (Integrante do Hip Hop do Morro Santa Terezinha)

“Vi que ndo dava mais pra’ mim porque uma vez sai de casa, as
nove horas mais ou menos, chegamos la na praca, pegamos a lata de
spray e fomos para o som. L& pelas dez horas, a gente ai pichando,
de repente um homem abre o portdo e mete bala na gente. E a gente
sai correndo. Ai depois eu cheguei a pensar; “pb6xa, 0o cara morre
melando a méo de tinta ! Vi que ndo tinha futuro pra’ mim. Entéo, logo
que eu sai, eu vi um grupo de rapazes dancando “break” na minha
area, era a galera do Maracanal dancando. A primeira geracédo de
“break” do Maracanaul. Ai eu achei aquilo legal, massa mesmo. P6,
como é que eu vou entrar nesse lance? Comecei a treinar sozinho,
nao tinha quem me ensinasse, passamos oito meses treinando
sozinhos. E tanto que a gente para pegar o “burrinho”, um passo do
“break”, durou seis meses. Enquanto isso um B boy®® , que comeca
hoje, daqui a um més ja sabe tudinho, porque nds estamos aqui
pra’dar um toque. Entdo isso foi o que me fez deixar o ato das
pichacdes o curtir o lado do “break” (Integrante do Hip Hop de
Maracanau)



191
“Entrei no Hip Hop através da musica mesmo. Escutei o radio
procurei saber mais do movimento, ai escolhi o MH20 em Fortaleza,
ai entrei. Antes de entrar no Hip Hop eu pichava, mas sé para
conhecer a galera mesmo” (Participante do Hip Hop da Quadra do
Santa Cecilia)

“Eu entrei no Hip Hop porque eu gostava muito de ‘funk’, eu andava
em baile ‘funk’ , eu s6 vivia em baile ‘funk’, porque praticamente a
realizacao da gangue comegou em baile ‘funk’. Ai eu comecei a ir ao
baile e de repente conheci uns amigos meus que moram ali no outro
lado. Ai eu comecei a curtir o0 som que eles curtem, que € o Hio Hop.
Comecei a curtir, curtir e gostei. Ai onde quer que a gente esteja o
som do Hip Hop ta na cabeca da gente, ta entendendo, ta na cabeca
da gente. A gente vai aprendendo muitas coisas ao contrario daquilo
que vocé estava vendo nos bailes ‘funks’, no meio da rua, porque o

7

Hip Hop mostra o que € a realidade” ( Integrante do Hip Hop da
Quadra)

O Hip Hop atua nos bairros através dos mesmos referentes que
mobilizam os jovens a adentrarem os bailes funks: a musica, a danca, a
vivéncia das turmas a pichacdo. E assim que um de seus integrantes
identifica essas diferencas quando afirma - essa rapaziada é diferente, néo
muito tinha os lances das roupas, das girias, o visual e tal, a diferenca mais
louca é que com esse caras, ndo precisava querer ser igual a eles a forga,
s6 se vocé quisesse, isso era massa’. E como se o Hip Hop “operasse”
uma transmutacdo de valores “por dentro” do mesmo campo de significado
em que se movimentam a juventude da preferia de Fortaleza; o funk é
substituido pelo rap; a coroegrafia funk substituida pelo break; as
“pichacdes” pelo “grafite” e as turmas de gangues pelos companheiros do
movimento. A idéia de inimigo e de confronto assume, no Movimento Hip

Hop Organizado-MH20, uma conotacéo essencialmente politica:

% Umdancarino de break do Movimento Hip Hop



192

“Para 0 MH20 o mundo ¢é divido entre pobres e ricos, uma minoria
gue tem tudo e uma imensa maioria que nao tem nada, 0s ricos sé
sdo ricos porque nds somos pobres, pois toda a rigueza que eles
acumulam é, na verdade, a parte que cabe a nés (...) O MH20
trabalha para tomar o que nos pertence e acabar com as
desigualdades sociais e a opresséo, tornando a humanidade igual,
justa e feliz. Por isso dizemos que estamos em guerra contra os
ricos, até conseguirmos derrota-los e repartir as riquezas para todos
os seres humanos igualmente...” ( Texto base para o |I° Seminario de
contracultura do Movimento Hip Hop Organizado do Ceara )

A perspectiva politica do Hip Hop, através do MH20, se
projeta no que eles vdo denominar de contracultura. A idéia preconizada
pelo movimento é que a guerra entre ricos e pobres tem o rap, o grafite , o
break e o smurf dance como “armas politicas para tomar o que nos
pertence e acabar com as desigualdades sociais e a opressédo, tornando a
humanidade igual, justa e feliz”.°Através dos depoimentos de alguns
componentes que fizeram parte de gangues e atualmente comp&em o Hip
Hop, pode-se verificar que as “tretas” e os “enxames” mobilizados pelas
gangues, sdo a expressao mais visivel das desigualdades que recortam o
dia-a-dia dos jovens dos bairros de periferia. Para os componentes do Hip
Hop, os integrantes das gangues acabam adentrando a ldgica excludente
gue perpassa a vida das grandes cidades brasileiras. Quando um de seus
integrantes cita o papel que desempenha o Hip Hop frente a essa
juventude pobre ressalta : “a certeza que posso ajudar a resgatar varios
manos, que procuravam ser alguém e ndo tiveram chance ou néo

conseguiram enxergar as oportunidades, e acabaram se perdendo no

% Texto base para o | seminério de Contracultura do Movimento Hip Hop Organizado do Cearéa



193
caminho do mundo facil que leva a vida curta e cairam na armadilha do

sistema se tornando refém da situaco”. E desse modo que a violéncia que
as gangues travam entre si, essa guerra que parece eliminar
autofagicamente os denominados “pobres delinqlentes”, precisa ser
direcionada, na visdo do Hip Hop para o seu alvo especifico.

Gangues e Hip Hop, nas “posses”®*

gue observamos, embora atuem
diversificadamente, na vivéncia do bairro aproximam-se e, em alguns
casos, “trocam idéias” diariamente. A violéncia passa a ter uma conotacao

diferenciada dentro da atuagdo do Hip Hop, sendo representada através de

outras estratégias e outras dindmicas de acao em relagdo as gangues:

“Parar a violéncia, a gente tem consciéncia que ndo para, que nao
da para, parar. Entdo o que se pode fazer hoje? Direcionar a violéncia. E
como eu disse - ao invés de estar 14, dando minhas “porradas” todas,
gritando n&o sei nem com quem, eu agora direcionei minha rebeldia para
outro trogo assim, onde eu vi que tinha resultado, tinha conseqiiéncia! (...)
N&o podemos continuar nos matando uns aos outros, sem emprego,
sem escola, sem transporte, sem saneamento. Veja, sem porra nenhuma
na area deles e os caras se matando.” ( participante da posse da Quadra
do Santa Cecilia)

A violéncia no movimento Hip Hop, assim como nas
gangues, tem um lugar de existéncia no grupo, ao contrario do carater
maldito que assume no imaginario da sociedade como um todo, a violéncia
tem uma positividade. No Movimento Hip Hop em Fortaleza, a violéncia

assume um carater instrumental e politico, sendo evidenciada como tatica

de enfrentamento das desigualdades entre ricos e pobres. Ela vai

%1 posse do conjunto Ceard, da Quadra do santa Cecilia e do Morro Santa Terezinha.



194
deslocando-se do uso da forca fisica para se manifestar no impacto

“conscientizador” da palavra. A idéia chave, difundida no movimento,
acerca da “violéncia direcionada”, é explicada da seguinte forma por um

dos dirigentes do movimento:

“Infelizmente a gente ndo tem como parar a violéncia. Entdo como é
gue faz se ndo da para parar? Vai deixar todo mundo morrendo, todo
mundo se matando ? N&o, vamos direcionar, vamos canalizar para
outras questdes. Vamos dar base para que as pessoas comecem a
direcionar essa energia que téem. Vamos ver um exemplo. Um
adolescente que sai de casa, junto dinheiro, vai roubar, se lombrar,
vai pro’ baile sabendo que esta se arriscando ser roubado por um
bocado de gente. Entdo ele ndo vai s0, ele vai com a gangue. E indo
com a gangue se ele encontra com outra maior, vai ter porrada. Se
ndo encontra a gangue, encontra a policia, dentro do 6nibus, ou
guando desce, ou na ida ou na volta... Assim esse cara atravessa
todo o tipo de esquema, como chama hein ? Labirinto que tem uma
série de provas, o cara atravessa tudo isso simplesmente para ir
dancar ! J4 pensou a coragem que esse cara tem ? Muito militante
de esquerda ndo tem hoje. O cara tem uma coragem do “caralho”,
uma disponibilidade, deve ter forca de vontade pra’ militar. Entdo é
pegar toda essa energia e dizer o seguinte : cara a gente pode ,
sabe o que? No lugar da gente ta usando essa forca pra'esta
batendo nos outros, vamos fazer sabe 0 que? NOs estamos
guerendo bater um racha e ao invés da gente ir la pro’ polo onde os
caras vao meter o pau na gente, pois se tem filho de papai e se a
gente for pra’la vao dizer que a gente € um bando de vagabundo sé
porque somos filhos de pobres, Vamos nos reunir e exigir que a
comunidade faca uma praca. NOs temos forca...”

A ‘“violéncia direcionada” € um modo de reedicdo da forca da
palavra, e até mesmo na visdo do Hip Hop, de uma recomposi¢cdo da
dinamica da violéncia, em contraposicdo ao uso da forca fisica . E assim
gue no movimento o “trocar idéias” torna-se um modo fundamental de
mobilizacdo do grupo e assimilacdo de novos contetdos. “Lob&o”, ex-
integrante de uma gangue e , atualmente, criador de raps da posse do

Santa Terezinha, anuncia o “poder da palavra™



195

“A minha consciéncia é a minha arma/ a letra do meu rap é a minha
bala/ quando eu abro a boca estou puxando um gatilho/ e quando sai
minha voz estou dando um tiro”

“Atingir a consciéncia da juventude” e criar esferas
alternativas de agrupamento torna-se a tarefa central do Hip Hop. A idéia
de uma ‘revolucao cultural’ torna o Hip Hop um movimento politico-cultural.
Eles sao organizados, tém um estatuto cujo perfil € nitidamente ideolégico,
desenvolvem um discurso baseado num projeto politico bem definido e

posto em pratica através da sua militancia:

“Ah B Boy ndo é a burguesia que vai compreender o que é
burguesia. Nos temos que mostrar para o jovem da periferia o
seguinte; Cara tu tA sem emprego? Tu sabe porque ta sem
emprego? Talvez ele diga- bicho talvez porque eu ndo estude ou
talvez porque nao trabalhe - e eu vou dizer o seguinte - Tu td num
Onibus, de repente, tem um cara sozinho num carro importado com
ar condicionado. Deu para ele notar a diferenca disso ? Agora,
vamos pensar. Porque aquele cara tem ar condicionado e a gente t4

aqui nesse Onibus , imprensado? A partir dai € essa relagdo da
origem do Hip Hop la na raiz, do comprometimento com o povo”

O numero 8 do jornal “Alo B. Boys”, ressalta o objetivo desse
movimento no que tange a dimensédo da “resisténcia e na identificacdo de
um estilo de vida contra a discriminagdo social e racial”. O movimento Hip
Hop em Fortaleza se expressa como novo sujeito politico na esfera do
cotidiano da periferia, cuja marca € a expressao cultural, cujo lema é a

rebeldia juvenil que ecoa do “lado pobre para o lado rico” da cidade.



196
Estética e imaginario juvenil ; as gangues e o Hip Hop

As gangues, assim como os integrantes do Hip Hop,
como se pode perceber, parecem celebrar com as suas vestimentas, 0s
seus aderec¢os, as marcas emblematicas da estética juvenil do consumo
globalizado. Os membros do Hip Hop difundem um modo de vestir
denominado de estilo “B-Boy”. “Adoracdo e uso exclusivo de marcas
esportivas como adidas, Nike, Fila. “ (Viana, 1988: 21). Nas gangues, o
estilo de vestir é todo ditado pelos padrbes cosmopolitas de consumo
juvenil : a disputa de “marcas” que “dédo destaque” pode redundar em
violéncia fisica ou , de maneira mais grave, até mesmo em morte. As

gangues exibem® um modo “igual” de ser diferente.

O estilo das vestimentas dos componentes das
gangues e do Hip Hop ndo seria capaz de demarcar a diferenca de suas
filiagbes. E na observacdo mais minuciosa que vai se descortinando
diferenciacdes. As tatuagens, que nas gangues vao ganhando espaco em
varias partes do corpo, atuam como um dos sinais distintivos da acédo

juvenil nos bairros de periferia.

E no gosto musical que a diferenca de estilos se

explicita. O denominado rap Brasil , que tem “rolado” nos bailes funks é

% ver capitulo que trata da mitologia e do corpo.



197

rechagado pelos integrantes do Movimento hip Hop e “curtido” pela

maior parte dos integrantes das gangues.

“ E para quando chegar o sabado, o “B Boy” ter aquela consciéncia
puxa, hoje é sabado e em vez de ir a um baile funk, vou para um
baile Def®. Porque o baile funk que acho que vocé ja deu pra’
entender, é aquela porcaria, la a gente nao curte. (...) Eu acho que
existe duas barreiras : a musical e a ideoldgica” (participante do Hip

Hop da Quadra do Santa Cecilia).

As diferenciagcbes vao ocorrer, tendo em vista a

dimensao ideoldgica acima assinalada, entre a musica engquanto “relato”,

enquanto discurso denunciador e a mulsica como “som”, na restrita

perspectiva do prazer de ouvir e dancar qual seja, do puro entretenimento.

“E porque todo mundo curte som né? Todo mundo curte 0 som do Hip

Hop, s6 nédo téo ligado na idéia do Hip Hop” ( pertencente a galera da

guadra - GDQ). No Hip Hop, néo apenas os “relatos” dos raps expressam

0 seu perfil ideoldgico, o ritmo também atua como elemento mobilizador de

atitudes

“O fluxo e o movimento das guitarras e baterias, no rap, sdo cortados
bruscamente por arranhfes ( um processo gue realca a forma como
a fluéncia do ritmo basico é rompida ). Também a cadéncia ritmica é
interrompida pela passagem de outras musicas. A “gagueira” no rap,
gue se alterna com a aceleracdo de certas passagens, sempre se
deslocando de acordo com a batida ou em resposta a ela, € um
elemento que constantemente compde a estrutura desse tipo de
musica. Esses movimentos verbais realcam o fluxo lirico e salientam
a ruptura (...) Deixem-nos imaginar esses principios do Hip hop como
um projeto de resisténcia e afirmacéo social; ele criam, sustentam,
acumulam, estratificam, embelezam e transformam as narrativas.
Mas também estdo preparados para a ruptura e até encontram

% Baile DEF caracteriza-se pos musicas, no caso rap, com menos BPM (batida por minuto).



198
prazer nela, pois de fato planejam uma ruptura social “ (Rose,
1997 : 208)
A partir de um referencial ideoldgico o Hip Hop ndo aceita o estilo
funk, devido ao seu apelo comercial, ndo parecendo mobilizar a idéia de
ruptura; por outro lado, atraidos pelo “som” produzidos pelos raps, o0s

integrantes das gangues ndo apenas declaram “gostar de ouvir” como

produzem seus préprios raps.

“Al6 14 0, ald, 14 ué.
Eu fiz um lindo rap e vou cantar para vocé.
O meu rap é gostoso e é facil de aprender
(rima)
Eu fizum lindo rap com grande empolgacgéo
Me chamaram pra’ cantar na praca da Estacao
Ai chegou um cara que me deu muito valor
Falou no meu ouvido que meu rap abalou”

( Integrante da galera da quadra- GDQ)

Verifica-se uma musicalidade que prima pela
repeticdo facil de suas letras, por uma apreenséo imediata do seu sentido.
O rap do Integrante da “GDQ”" parece ter a intengdo de simplificacdo da
mensagem e de mobilizacdo, de forma mais direta e objetiva, da atencéo
do ouvinte. Com o rap veiculado pelo Hip Hop a intengéo € diferente. “O rap
proposto pelo MH20 tem uma preocupagdo maior com o contexto. E um

rap estilo death, com batidas lentas e letras politizadas. O rap que nés



199
gueremos € inconformado com a situacao da periferia, favela ndo é lugar

para ser humano viver” ( Integrante do MH20)

“E preciso falar sobre o que se passa, contar a vida nas ruas, seus
dilemas, denunciar ou ridicularizar o que ocorre na sociedade, fazer
a critica dos costumes. Esta é a tnica predominante na producéo
musical dos rappers (...) “ (Sposito, 1994 : 168).

E assim que o imaginario juvenil sobre a vida social,
sobre o bairro, sobre a violéncia vai se delineando nos varios relatos
musicais. Os “racionais MC” , rappers de Sao Paulo, por exemplo,
conseguem condensar nos seus relatos, o cotidiano da juventude do “lado

pobre da cidade”, articulando vivéncias do Movimento Hip Hop e da

situacdo enfrentada pelos participantes das gangues :

“Hey boy, o que vocé esta fazendo aqui? Meu bairro ndo € o seu
lugar, e vocé vai se ferir. Vocé ndo sabe onde esta, caiu num ninho de
cobras e eu acho que vai ter se explicar. Para sair ndo  vai ser facil a
vida aqui é dura, onde a lei é do mais forte, onde a miséria ndo tem cura o
remédio é a morte. Continuar vivo é uma batalha, isto €, se eu ndo cometer
uma falha. E, se eu néo fosse esperto travam tudo de mim
arrancavam minha pele, minha vida, enfim. Tenho que me desdobrar
para ndo puxarem meu tapete. Estar sempre quente, para nao ser

surpreendido de repente”



200
O imaginario juvenil daqueles que ocupam o0s

bairros da periferia da cidade é profundamente marcado pela inseguranca
simbdlica onde, o simples fato de continuar vivo , se imp8e como uma
batalha cotidiana. A necessidade de estar sempre quente, para ndo ser
surpreendido de repente, instaura a violéncia como reacdo sub-repticia a

acOes que possam se revestir de ameacga a vida no “lado pobre da cidade”.

E na visdo sobre cidade, que sera tratada no
préximo segmento, que os moradores compdem e recompdem 0s signos e
os emblemas da vivéncia juvenil. Como podera ser observado a seguir, a
visdo de territorio esta quase sempre delimitada pela violéncia, seja como
luta de contrarios, dos “ricos contra os “pobres”, relatada pelo Hip Hop; seja
pela guerra entre areas de turmas rivais, protagonizadas pelas gangues. A
violéncia é limite e tensado, a violéncia é a tinta cartografica que revela a
multiplicidade de estilos, de marcas, de grupos sociais, de bairros
segregados nas periferias, fazendo pulsar, através de suas praticas uma
dindmica cultural sui generis, onde quem se percebia esquecido torna-se
incluido, cravando, a ferro o fogo, a sua condicdo de existéncia no corpo

social.

Dentro dessa dindmica, a nogdo de territério/cidade, e como
veremos posteriormente, de terrritério/corpo, tornam-se através das
experiéncias de violéncia, um mapa expessivo no reconhecimento de pistas

culturais na dindmica juvenil dos bairros de periferia de Fortaleza.



201

CAPITULO CINCO

A TERRITORIALIDADE E AS FRONTEIRAS DA VIOLENCIA: A
DINAMICA DE FORMACAO DAS GANGUES URBANAS

“A rede globo estd mostrando

o lado tropicaliente

Ela est4 equivocada

Isso ndo é bem a minha gente

N&o moramos em aldeia

Nem somos todos pescadores

Nos moramos em favelas

E somos povo sofredor
O Ceard terra do sol vocé pela novela,
gue esconde o lado mau e s te mostra
Coisas belas” ( “Cidade”, Lobao Hip Hop-

Fortaleza)



202
Normalizagcéo Social e Repressdo em Fortaleza

Fortaleza é, atualmente, um espag¢o mapeado por zonas de atuagéo
de gangues e galeras. As gangues se organizam nas periferias da cidade e,

quando tem “agito”®*

elas transpdem os limites da sua “area” e preparam-
se para 0 enfrentamento com outros grupos. As galeras, como ja foi
mencionado no capitulo anterior, tém uma finalidade mais ligada a
“curticdo”, onde “beber, namorar e dancar” sdo suas atividades favoritas.
Elas movimentam-se com maior desenvoltura na vizinhanga, ndo tém a
idéia de uma delimitacdo de area de atuacdo, ndo possuem um lider e néo

usam a violéncia como forma de demarcacédo de sua presenga nos espagos

darua.

As gangues aparecem na “cronica policial” da Cidade como
“desordeiros”, vandalos” e “delinqiientes”. A Delegacia da Criangca e do
Adolescente de Fortaleza tem registrado 450 processos/més®® no que
tange a atuagdo de gangues. Os mesmos dados fazem alusdo a
ocorréncia de 10 mortes apenas nos primeiros meses do ano de 1995. A
acdo da Policia Militar, no “confronto” direto com as gangues, constitui uma
nova territorialidade na cidade, onde todo lugar é potencialmente de

violéncia e de represséo.

% palavra utilizada pelas gangues e galeras, quer dizer festa dangante.
% Diério do Nordeste, 4 de julho de 1995. pag. 19



203
A acdo da Policia Militar se desenvolve no sentido do

“enfrentamento” e do “combate!” a criminalidade. Em maio de 1994, é
criado o “Grupo de Ac¢des Téticas Especiais” o0 GATE, uma fracdo de elite
do Batalhdo de choque da Policia Militar. Os chamados “Ninjas”, vestem-se
de fardas negras, usam capuzes e acompanham-se de “cées farejadores”
nas suas atividades de enfrentamento as gangues. Segundo o entédo
Comandante da Policia Militar, Coronel Damasceno, “nossos homens séo
treinados para o minimo e para o maximo. O tratamento ndo deve ser o
mesmo para o cidadao e o bandido. O cidadao a gente protege o bandido a

gente ataca”®.

A idéia de “prevencao, no sentido de neutralizar a influéncia de

elementos anti-sociais™®’

e de atacar os que ndo se adeqilam as normas
sociais, torna-se pratica recorrente em Fortaleza ja a partir dos anos 30. A
presenca de “vagabundos” no cenério da cidade engendra uma acao de
“prevencao”™: “retirando velhos, meninos e meninas pobres das ruas em
nome da erradicacdo da mendicancia, da delingiiéncia e da prostituicéo
urbana, e internando-os em asilos onde realizava-se a disciplinarizacdo
moral e social por meio da catequese e do trabalho adestrador do corpo e
da mente [...] isso, sem duvida, teve decisiva participacdo no processo de

normalizacao social de Fortaleza”®.

% jornal O Povo, 5 de maio de 1994

% Editorial do jornal O Povo, 6 de maio de 1994

% ROGERIO, Sebastido , “Fortaleza, Belle Epoque- A disciplinarizagdo da pobreza , Fortaleza,
Fundacdo Demdcrito Rocha, 1993 .pag 163



204
Os grupos de “enfrentamento” as gangues de Fortaleza atuam |,

com maior intensidade, nos periodos proximos a temporada turistica.
Nesse momento, ocorre uma verdadeira “varredura” de todo “elemento” que
venha a ser confundido com integrante de gangues. O “Dossié Gangues”
da Policia Militar®® contém anotacdes que permitiriam, posteriormente, se
constituir uma mapa da violéncia e da repressédo em Fortaleza. Os registros
, realizados por “agéncias de informacdes”, limitam-se a informar os pontos
de atuagdo de cada uma das gangues e a apontar seus “elementos”. Um
item relativo ao que denomina o Dossié de modus operandis, apenas

consegue identificar o “arsenal” utilizado pelas gangues, como por exemplo:

“agem armados de espetos e porretes”.

A atuacdo das gangues e da PM projeta na cidade de Fortaleza um
mapa da violéncia. Essa geografia é, porém, invisivel o seu tracado
apenas é conhecido por quem se coloca como parte de um territério,
guanto aos demais, a qualguer momento, podem estar penetrando em uma
area perigosa sem que saibam de quem se trata o “inimigo”. Observa-se
gue a tentativa de disciplinamento da cidade, por via direta de repressao a

acdo do ‘“desordeiro”, expressa uma faléncia nos modelos de

“normalizacdo” efetuados em “instituicdes fechadas”.

A idéia de ordenacao e “normalizagdo social” da cidade, através do

confinamentos dos ‘“vagabundos”, “vadios” e ‘“vandalos” parece ter

% Consta de relatdrios “confidenciais” onde séo detalhados o modo de funcionamento das gangues,
liderangas, ocorréncias etc.



205
vivenciado seu esgotamento durante toda a década de 80. Ainda em

1928, em Fortaleza, foi criada a “Estacdo experimental de Santo
Agostinho”, conhecida também como “Santo Antdnio do Buraco”, onde
“seu lendario rigor aplicado aos internos permaneceu por muitas décadas
no imaginario juvenil cearense como verdadeiro signo do terror’*®. As
“instituicdes totais” se apresentaram como verdadeiros “barris de pélvora”
de violéncia e represséo o que, de certa forma, propiciou a retomada do
modelo punitivo’®, onde o “enfrentamento” e o “combate” & desordem se
dao em plena praga publica sob o principio de que “o bandido a gente

ataca”.

As tentativas de “normalizacdo social” da cidade de Fortaleza
seguem, nos diais atuais, a logica da guerra, entre os “proscritos” e o0s
moradores da cidade oficial ( Wacquant, 1997), onde uma for¢ca apenas
torna-se vitoriosa se derrotar e deter, completamente, o avango da outra,
até a sua eliminacao total. Tudo isso dentro da légica do espetaculo, quanto
maior visibilidade, melhor. A ldgica da guerra ndo tem sutilezas, ela se
utiliza de ninjas encapuzados, de caes farejadores, de viaturas que fazem a
ronda, sistematica, nas zonas de perigo, para enfrentar os arrastbes que
se valem, por sua vez, de armas de fabricagdo caseira, do uso de
instrumentos de luta primitivos, como paus, pedras, chicotes, nunchacos,

flechas de ferro etc.

1% ROGERIO, Sebastido , op. cit. pag. 173
L FOUCAULT, Michell. Vigiar e Punir, Petrépolis, Vozes , 1977



206
E sob essa dindmica que um mapa sui generis da exclusdo e

violéncia faz evidenciar micro-territérios de poder, represséo e controle
onde a cena primordial sdo as tramas juvenis. Certamente, essa
territorializagcao da violéncia, devera, ao longo do processo de formacédo e
divisdo das gangues atingir mecanismos mais complexos. No Pirambu,
“os moradores sdo obrigados a decorar uma senha se quiserem sair ou
entrar em suas casas, na area controlada pelo GMP- Guerreiros do Morro
Proibido™?. Qual ser4, com a intensificacédo da violéncia, em plena praca
publica, o cédigo de permissdo de passagem, a senha que garanta o fluxo

pela cidade? Talvez seja: vocé ai, esta pronto pra’ matar ou morrer?

A cidade dividida; a cidade sitiada

Assim como os integrantes das gangues, o Hip Hop tem definidas as
suas “posses”. A territorializacdo desses bairros obedece uma curiosa
segmentacgdo, a posse e as areas de atuagdo das gangues e do Hip Hop se
interpenetram. Nao ha disputas de areas e nem ha confronto para a
decisdo de dominio com relacdo a ascendéncia entre uma ou outra

lideranca, sejam das gangues ou do movimento.

Observa-se que a nocao de territorialidade, de delimitagdo precisa
de uma area mobiliza-se, entre os integrantes das gangues, a partir de uma

dimensao simbdlica, no que diz respeito a premissa: “aqui ndo entra o



207
inimigo”. A percepc¢do de posse do Hip Hop esta relacionada a idéia de

espaco para expansao de atividades artisticas e culturais, onde o “alvo” é a
consciéncia e a “arma” a palavra. ldentificam-se, entre o Hip hop e as
gangues, dimensdes de atuacdo possivelmente justapostas , onde as

posses e areas condensam-se em uma mesma espacialidade.

E no Morro Santa Terezinha que mais se articulam e se estreitam as
relacbes entre as gangues locais e os integrantes do Hip Hop. Apenas no
Morro pode-se calcular, em média, a atuacdo de sete a oito diferenciadas
gangues. Varios enfrentamentos ja ocorreram entre as gangues do Santa
Terezinha entre si, e de forma mais intensa, com a gangue da area conexa,
o0 morro do Castelo Encantado. Que textualidade da cidade e dos seus

usos se inscrevem nas falas dos integrantes do Hip Hop?

O Mundo de Fora e o Mundo de Dentro: a territorialidade das
gangues

A territorialidade das gangues, suas areas de atuacdo, seus limites
de dominio, se traduzem na fala de seus integrantes como projecfes de
campos de guerra e de refigio . No imaginario das gangues, 0s espagos
da cidade se configuram enquanto locus de disputas, confrontos e

delimitacdo de posses.

192 Diario do Nordeste, 4 de julho de 1995, pag. 19



208

A idéia de espacialidade que se estabelece entre as gangues'®® é

belicosa, para elas, o cosmopolitsmo das cidades se reduz a micro-
espacgos de atuacdo e amplos espacos de combate e enxame. Ao contrario
do que é ressaltado nos jornais, fazer enxame nao tem o significado
restrito do roubo, do assalto e da depredacdo: se coloca para 0s
“enturmados”, como possibilidade de expresséo da for¢a e do potencial da
galera quando se mostra “afiada e pronta pra’ detonar”. A aparigéo publica
das turmas, fora das areas de atuacao, expressa, fundamentalmente, uma
maneira de, ao sair da toca, se apresentar as galeras rivais e marcar

presencga no cenario da cidade.

O grito de guerra das turmas sinaliza um desejo de reconhecimento
e identifica o lugar que ocupa cada um no mapa da violéncia urbana, o
grito de guerra € uma inscricao territorial as avessas: “Serviluz manda
aqui e ninguém pode mandar. Serviluz é rei e ninguém vai empatar”; “Deixa
de besteira, deixa de bobagem quem manda nessa porra é Castelo e as
Goiaba”; “Porra, porrada, quem manda nessa porra € a gangue da Proafa”.
A formacéo de turmas dentro de &reas delimitadas de atuacdo, provoca um
duplo efeito: tanto se entrincheiram e se fortalecem dentro de suas areas,
como, pela invisibilidade que experimentam em tais limites, a experiéncia
de tornar-se gangue, publiciza suas marcas, como que utlizando a l6gica do

“estigma territorial” , exacerbado e tornado publico.



209

Projeta-se, entre as gangues e galeras, uma particular textualidade
da cidade. S&o as areas de dominio, os bailes funks, os locais de enxame,
as zonas de ronda da policia. De certo modo, a versatilidade desses
espacos poderia ser resumida de uma dupla forma: os limites de dentro e
de fora do

espaco de atuacdo das gangues. Nas areas das gangues, observa-
se uma linearidade, um consenso nas leis que regulam as ag¢fes dos
integrantes e, de certa forma, dos que habitam naqueles limites; um certo
“codigo de honra’, que poupa e protege os de dentro e segue uma
hierarquizacdo pactuada, consensualizada, mesmo que temporariamente,
entre os que mandam e os que obedecem. E assim que Caifa (1989 : 16),
em seu estudo sobre o movimento punk na cidade, os identifica como “uma

tribo que nomadiza por ruas perigosas”.

A imagem de uma “tribo em movimento” pode ser exemplificada pela
frase que tanto se repete nos depoimentos dos integrantes das gangues:
“aqui é assim, todos por um, um por todos”. Ao fazer parte da gangue, a
forma usual de aparecimento nos espacgos de fora se da a partir de uma
dindmica coletiva onde cada um é um todo. Ao sair do lugar de atuacao,
guem parece enunciar-se € o coletivo, a gangue, a tribo. Um rap produzido
pela “gangue da PROAFA”, localizada no Morro Santa Terezinha, ressalta

essa idéia;

193 A diferenca entre gangues e galeras é bem explicitada por um componente da gangue “sem cérebro
das Goiabeiras” : “gangues é um grupo formado por muitos, numa faixa de 30 a 50 acima e s&o violentos,



210

“Deixa de covardia/ eu sou do buraco/ Eu sou do Santa Terezinha/
Escute minha gente este € o rap mais novo do buraco Mucuripe/ é
pequeno, tudo bem, mas ndo tem problema o negécio € que o buraco ta
mandando o seu lema - paz, amor, fraternidade, salde, felicidade,
liberdade e amizade/ com muita capacidade/primeiro a unido e a galera do
buraco mandou alo/ E é de coracdo a galera do Mucuripe, Serviluz, galera
dos Trilhos/ galerdo é s6 o fim da linha/agora venha vocé meu amigo,
sangue bom, cante o rap do buraco e repita este refréo.”

O “puraco”, formado por todas as galeras “limpeza™®,
geograficamente situa-se em uma duna de onde se visualiza o mar e a orla
maritima de maior circulagdo na cidade de Fortaleza, a Avenida Beira Mar.
Pode-se deduzir que o “buraco”, representa no rap do integrante da
Gangue da Proafa, uma alusdo a toca, a esconderijo onde se compactua
0 reconhecimento do lema “um por todos, todos por um”. Caifa (Ibdem)
ressalta que o local no qual os punks constroem suas referéncias “é o
espaco onde se apegam : 0s becos, o0s buracos- e se servem dele, fazem-
no crescer por percorré-lo...". A movimentacdo das gangues na cidade
segue rotas baseadas nas festas, nos points, nos bailes, tendo a violéncia

como limite de circulagéo entre as areas.

a galera se forma entre 10 e 15 pessoas e se relinem mais pra’ curtigdo”
104" Galeras aliadas



211
O rap do integrante da Gangue da Proafa traduz uma mensagem

de paz, de fraternidade, reproduzindo um discurso cujas teias imaginarias
parecem fundir dimensdes profundamente ambiguas. A mensagem de paz
traz porém, duas ressalvas : apenas “para 0 meu amigo de sangue bom”
gue esteja situado dentro da area , “até o fim da linha”. O percurso do
Onibus que atravessa o morro é que prescreve a linha de atuacao entre a
‘gangue da PROAFA” e a do “Castelo Encantado”. A partir desse limite, a
mensagem fraterna do rap torna-se um “grito de guerra”. Desse modo,
pode-se observar que o discurso sobre a territorialidade da cidade , entre
as gangues, é fundamentalmente uma enunciacao entre zonas de paz e de
batalha. Uma teia de significados da violéncia, entre as gangues, pode ser
decifrada através de um mapa que emerge na fala de seus integrantes,
identificando &reas de protecéo e de risco, de esconderijo e de exposicao,
locais onde moram os “chapa de sangue bom”, e os “pilantras”, como

configurac¢éo do inimigo.

Cartografias (Guattari e Rolnik, 1986) nao necessariamente
definidas pelos limites territoriais enunciados e fincados nos marcos das
falas de seus integrantes. Quando um dos componentes do Hip Hop diz
gue a “rua é tipo um jogo, que vocé entra e pra voltar é foda, é dificil ,
guase impossivel, e mesmo que saia da rua ela ndo sai de vocé” , ele
afirma que o territorio se institui como marca que cada um carrega para
onde va, marca que cada um carrega dentro de si, cuja terreno cartografico

€, fundamentalmente, o corpo. O territério das gangues € movedico. Ele se

constitui sob o referente territorial, o lugar de moradia e circula, explicita-se,



212
através do nomadismo de seus integrantes, em pontos diversos da

cidade. Entre as gangues, a hermenéutica da violéncia se traduz nos
rascunhos que compdem um mapeamento “provisério” da cidade.
Cada local, mas que um uso tendo por base a moradia, pressupde acao,
enfrentamento, dominio e reflgio. Cada local é cena de disputas, palcos de
tramas de reconhecimento onde se produz atores, registra-se marcas,
institui-se territérios fisicos, corporais e outros, que ficam indeléveis,

fincados nas mentes e coragoes.

A cidade e as inscri¢8es da pobreza e dariqueza

A cidade, para os integrantes do Hip Hop, é uma escrita legivel na
qual se expressam os registros da desigualdade, da fome e da exclusdo
social. Para eles, o inimigo mora do “outro lado”, em espacos inacessiveis
aos “pobres da periferia”. Nessa leitura da cidade, ha uma idéia de
identificacdo e de aproximagdo entre 0S que compactuam 0S mesmos

modos de vida :

“A favela é a nova galera que vai construir o Brasil/ a favela é a nova
morada que ficou o povo negro que torturou-se no Brasil/ Quanta lei
maldita/ A corrente vai se quebrar...a favela é a senzala que ficou para o

povo negro construir o Brasil” ( O “poeta”, integrante do MH,0)



213

O rap do “poeta” projeta ndo apenas imagens de poder na cidade;
ele acena para a possibilidade de potencializacdo daqueles que foram
colocados para fora da “cidade oficial” e tornaram-se acorrentados no
cotidiano da fome e da pobreza. Sposito (1994 : 167) , no seu estudo sobre
a “sociabilidade juvenil e a rua”, identifica o rap “como produto da
sociabilidade juvenil, revelador de uma forma peculiar de apropriacdo do
espago urbano e do agir coletivo, capaz de mobilizar jovens excluidos em
torno de uma identidade comum”. Poder-se-ia afirmar que a poesia dos
raps € uma forma alternativa de interpretacdo e de expressdo da revolta
entre os jovens moradores da periferia urbana. Os raps se colocam como
campo alternativo de instituicdo juvenil na cidade; como um modo de se
dizer quem ¢, tomando, assim como na experiéncia das gangues, 0O
estigma territorial novamente como referéncia e criando novas cartografias .
O rap possibilita novas inscrigdes territoriais: o rap me deu o rumo para
onde eu devia ir. Hoje eu sou um cara que vive bem, posso olhar na cara

das pessoas do meu bairro e dizer que as roupas que eu t6 usando foi eu

gque comprei com o trabalho...

A percepc¢éo do estigma projetado em relacdo ao ‘morador do outro
lado da cidade”, do lugar social que ele ocupa , das imagens que circulam
em torno dele, evidenciam-se nos raps do Hip Hop, positivando e dando

novos sentidos a esses referenciais:



214
“...quem tem grana mata e rouba e ainda fica em liberdade/ao

contrario do pobre que ndo tem nada é fodido/ sé por causa da aparéncia
leva o nome de bandido/temos o Iguatemi o Shopping Aldeota/ a rota dos

burgueses que nos vé como idiota...” (Lobao, integrante do Hip Hop)

A cidade é percebida, no rap de “Lob&o”, como espaco segregado
por rotas diversas, caminhos que se diferenciam e se antagonizam. A idéia
da exclusdo integra-se a dimensao do estigma, condensando em nivel
imaginério, as figuras do “fodido” e do “bandido”. A violéncia na cidade,
para os integrantes do Hip Hop, é parte da paisagem urbana, rompe a
segmentacdo tradicional entre ordem e desordem. Ela visualiza-se nos
muros invisiveis que parecem disciplinar e ordenar os usuarios e nao
usuarios da cidade, integrando a um s6 tempo, gangues, galeras e
participantes do Hip Hop, assim como no rap de “Lobdo” , acerca da
“cidade tropicaliente”- “Eu sou da nata do lixo, eu sou do luxo da Aldeia, eu

sou do Ceard"*%,

A violéncia na cidade é um texto que produz dic¢cbes diversas entre
0s jovens, especialmente, entre os moradores da periferia urbana. Os
cédigos de interpretacdo, acerca dos limites da cidade, de seus points, de
sua dinamica urbana, coincidem com as fronteiras entre “ordem” e
“desordem”, o instituido e o instituinte'®®. Para os integrantes da gangues,

os limites imaginarios interpostos entre as areas diversas de atuacao,

105 «

remake” da musica “Terral” de Ednardo

1% Cornelius Castoriadis, A Instituicio Imaginéria da Sociedade, 1982



215
projetam e configuram modos diversificados de enfrentamento e de

exploséo da violéncia.

Entre as gangues, a cidade assume toda a sua grandeza de
metropole como um extenso e diversificado territério, quando os confrontos
se dao entre as turmas e tropas da Policia Civil ou Militar. Nesses
momentos, a territorialidade da violéncia toma o tracado de toda a cidade e
intensifica o sentimento de individualidade e inseguranca entre o0s
participantes das gangues. E assim que a coragem da gangue diante de
outra gangue (“um por todos, todos por um”) torna , diante da ameaca da

Policia, cada um “covarde e apenas preocupado em livrar sua cara:

“Se a policia pegar um roubando pega o roubo e manda o ladréo
embora; a policia sdo os maiores ladrées; se pegar com maconha
eles tomam e, se for uma quantidade grande, eles levam pra’ eles.
Se vem um “enxame” de policia e outro de gangue, se for correr pra’
cima da policia é pior, eles atiram, mete bala e toma relégio. A
gangue é unida quando € pra’ brigar com outra gangue, mas com a
policia ela desune” (membro da Gangue da Proafa).

Diante da violéncia urbana, gangues e Hip Hop compartilham dos
mesmos sentimentos de desprotecéo, inseguranca e medo no dia-a-dia da
cidade. Nos raps produzidos pelo movimento Hip Hop, a represséo policial

é um tema recorrente:

“Eu vinha do colégio/mas que situacao/eu fui abordado pelos cana

meu irmdo/eu ndo gostei daquela ocasido/me disseram desaforo/me



216
meteram logo a mao/eu disse seu guarda ndo me leve a mal/ eu moro

aqui no bairro mas ndo sou um marginal/ ele olhou pra’ mim/ me deu uma
cacetada/parece até piada seu guarda/ vocé tem que acreditar/ eu
venho do colégio e acabo de estudar/ e ele disse: tu t& mentindo seu la-
dréo/tu vem da Beira Mar comandando um arrastao/tentei me defender/
nao tive oportunidade/sé porque usa a farda € o dono da verdade” (Lobao,

integrante do Hip Hop).

A cidade , no imaginario das galeras e gangues, é um espaco de
interlocucao onde, em cada contato, parece haver implicita uma indagacéo
- de que lugar vocé fala? E assim que Lob&o dirige-se ao “guarda’,
justificando-se - ndo me leve a mal, eu moro aqui no bairro mas nédo sou
marginal”. No fluxo da multiddo das grandes metrépoles, mesmo na
vivéncia do anonimato, cada individuo transita em espacos hierarquizados,

segmentados e estratificados.

Em Fortaleza , a Avenida Beira-Mar, onde se localizam os
edificios de maior valor imobiliario, os principias hotéis, espacol preferido
dos turistas, de praticantes do cooper, prostitutas, frequentadores de
restaurantes da orla, meninos de rua, point de jovens que ficam no final das
tardes na Volta da Jurema torna-se, para as gangues, palco de inscricdo
territorial circunstancial. Como ? No Domingo, as gangues ocupam partes
diversas da Avenida Beira Mar. A Galera do Cao” e do “Campo do América”
ficam na parte relativa ao Clube do Diarios a Galera da Quadra” fica em

frente ao Nautico, na Volta da Jurema fica “as Barreiras” e, na parte de



217
venda de peixes, a Gangue do Serviluz e do Castelo. Ao contrario da

territorialidade que se expressa nas pistas de danca dos bailes, a ocupacéo
da Beira Mar € um modo das gangues poderem ordenar, sem choques,
sem enfrentamentos, um momento de lazer e de encontro entre 0s

enturmados. Um participante da Galera da Quadra explica:

“A gente fica na praia conversando, jogando bola, se algum
vagabundo sujar, se o cara for sujeira, a gente ndo da mole ele nao
passa naquela area, ndo passa. Isso porque a negrada fica
conhecida nos bailes, fica conhecida nas brigas de gangues. Através
de uma gangue, de outra gangue, eles ja sabem que somos da
guadra. Entdo. Se pintar sujeira a negrada bota é pra, moer”

A territorialidade das gangues é mdvel, cambiante, rompendo os
limites fisico-geografico dos bairros de periferia. Ela segue o fluxo e a
“linhas de fuga” (Guattari e Rolnik, 1986) das metropoles modernas. A
territorialidade das gangues pressupde uma movimentagéo cuja finalidade
€ tentar transpor a nogdo de anonimato e, concomitantemente, evitar os
choques que ritimizam o cotidiano da grandes cidades. Quando Baudelaire
(Benjamin, 1975: 45) ressalta a experiéncia do choque e o contato das
grandes massas como vivéncia arquetipica do homem moderno, esta
destacando a profunda ambigliidade em que estdo imersos esses
individuos: ao mesmo tempo em que desenraizam-se, tornam-se seres em
movimento é exigido deles um lugar, um reconhecimento, uma “definicéo
territorial”. N&o seriam as linhas em movimento, demarcatérias das areas
de acao das gangues, uma definicdo prévia e cambiante das linhas de

choque e de enfrentamento? N&o seria a violéncia entre as gangues, ao

contrario da violéncia entre elas e a policia, uma forma de definir, no



218
espaco difuso das grandes cidades, o lugar da ordem e o do caos, do

reconhecimento e da invisibilidade dos espacos segmentados das

periferias?

A rebeldia urbana e a acao juvenil

E recorrente, na historia das cidades, a afluéncia de grupos que
provocam tumultos, desordens , motins e protestos, na forma de acgéo
direta, alterando o cenario urbano. A formacédo de “turbas urbanas”,**’ é
um exemplo classico de grupos, aparentemente desorganizados que
agitavam as cidades e alteravam a “ordem”. “Esse grupo de motineiros
potenciais, e com freqiiéncia também reais, existia em toda cidade de
importancia na qual a policia e os militares eram indiferentes [...] o
revolucionismo implicito da turba era primitivo; a sua maneira era o
equivalente metropolitano da fase da consciéncia politica representada pelo

banditismo social no campo”®®.

A historia de formacédo das cidades € quase sempre recortada pela
acao de grupos que se colocam como outsiders, enquanto signatarios de
uma outra ordem ou mesmo como agentes desestabilizadores do ideal de
ordenacdo que também se confunde com o processo de formacgdo das

cidades. As formas utilizadas para a disciplinarizacdo da cidade,

97 HOBSBAWN, Eric, A turba Urbana . IN: Rebeldes e Primitivos - Estudo de formas arcaicas de
movimentos sociais nos séculos X1X e XX, Rio de Janeiro, Zahar, 1978.



219
manutencao da ordem, assim como a atuacao dos agentes responsaveis

por tais intentos € que se modifica em cada cenario especifico.

Na Franca, no inicio do século, Perrot*®®

registra a constituicdo de
um bando de jovens, denominados apaches. “Os apaches constituem uma
micro-sociedade com sua geografia, sua hierarquia, sua linguagem, seu
cbdigo. Eles reivindicam abertamente o direito a diferenca e retomam a
tradicdo dos submundos. Eles ‘desfiam o jarre’, a giria, essa lingua dos
malfeitores a que diariamente acrescentam novas expressdes, as vezes
tipicamente pitorescas, e que todo dia modificam de modo a poder
conversar despistando a ‘renifle’ (a policia)"**°. A formacdo de “rebeldes
urbanos” parece coincidir com um processo que se tece, de forma

concomitante nas cidades: tanto inclui, acolhe e d4 um lugar a alguns;

como exclui, expulsa e marginaliza outros.

Os rebeldes urbanos sdo aqueles “fora de lugar” na cidade, eles se
assemelham ao forasteiro, ao ndmade sempre em movimento. A
circulagdo constante parece ser a sua marca e a sua estratégia para a
agilidade e destreza nas sucessivas necessidades de “escapada”. Eles
parecem expressar 0 seu isolamento, a sua recusa em adentrar no
funcionamento e ciclo interminavel da produgdo e do consumo de

mercadorias.

1% HOBSBAWN, Eric, op. cit. pag. 118 e 122
%9 PERROT, Michelle. op. cit.



220
Se é possivel se falar de um objetivo relativo & atuacdo das

gangues ele é relativo as tentativas diferenciadas de inscri¢cdo e visitacao
da cidade oficial. E desse modo que a violéncia ndo se torna o centro
fundamental da atuacdo das gangues, sendo mais um dos mecanismos
utilizados para dar registro e visibilidade as suas acdes, mesmo que
exacerbando a idéia de estigma e de desvio. Eles fazem suas inscri¢cdes
cartogréficas diversas na cidade, seja na escola, no baile, na praia, como
forma de registrar e publicizar uma rede de transgressfes a dinamica de
segregacgédo espacial e social compactuadas entre os varios grupos. Becker

(1985 : 62), no seu estudo sobre os outsiders, destaca que

“Les systemes de justificacion des groupes déviants comportent
tendanciellement une récusation globale des normes morales
conventionalles, des institutions offcielles et plus généralement de
tout I'univers des conventions ordinaires™**

Essa recusa global as normas morais de convencéo, no caso das
gangues, ao mesmo tempo que institui e da visibilidade a dimenséo de
desvio e de estigma, possibilita a inscricdo do grupo na dinamica
cartografica da cidade como um todo. Pode-se identificar que a visitacao
gue realizam as gangues, no lado oficial da cidade, assim como a

movimentagdo entre as mesmas nas varias areas da cidade, produz novas

dindmicas territoriais, sendo a cruzetagem a mais destacada delas.

110

Idem, pag 322

11 Os sistemas de justificacdo dos grupos desviantes comportam tendencialmente uma recusa global
das normas morais convencionais, das institui¢cdes oficiais e mais geralmente de todo o universo de
convengdes ordindrias. Tradugdo da autora



221

A cruzetagem : quebra dos pactos territoriais

A gangue se institui enquanto uma micro-sociedade, tem uma
hierarquizacdo propria, cédigos de referéncia e de nomeacdo do mundo
vivido, principios referenciais de honra, prazer, lazer, morte e vida. Como

n112

um “cld arcaico”“, tem seu “sistema tradicional de prescricbes e

interdicdes” e nesse processo, constitui um “contrato social da alma

obscura”'®?,

Esse contrato social se gesta no movimento, sua vida interna parece
se tecer no ritmo desenfreado e mutante desses “habitantes da velocidade

"4 contraditoriamente enraizados na idéia fechada, porém mével,

urbana
de territério . O cruzeta , tipo significativo na definicdo dos limites entre
areas, € reconhecido, consensualmente entre as gangues, como O
individuo que desrespeita os pactos e as fronteiras, “ele quebra os
contratos feitos e avanca os limites das areas” (participante da “gangue das
Goiabeiras”). O cruzeta cristaliza no imaginario das gangues a dimenséao da
traicdo dos pactos territoriais que delimitam os limites de fidelidade entre as
turmas. Como o territério € um referente em movimento, que transcende

barreiras estritamente geograficas, o cruzeta representa a possibilidade de

formacéo de uma identidade amalgamada e diluida por mdltiplas marcas e

12 MORIN, Edgar op. cit. pag. 113
5 1dem. p 113
14 CAIAFA, Janice. op. cit. pag. 38



222
sinais. O cruzeta pde em xeque a possibilidade de uma filiagdo fixa,

compactuada, reconhecida e registrada entre os enturmados. Por tais

” o w ” n o w

razBes, ser acusado de “cruzeta”, “cabuete”, “tesoura”, “cacoete” € o risco
gue correm as gangues quando realizam incursdes em outros bairros da
cidade, o risco que correm 0s seus integrantes de perderem suas marcas,

suas instituicdes de reconhecimento.

“Tem uns que anda noutra area e tem de outras areas que néo pode
andar aqui. Quando acontece isso, tem uns que vai com maldade,
diz que a gente ta cruzetando. Ai quer quebrar a gente, quer ‘botar
pra sair do ar’, pra’ ndo andar com maldade” (Integrante da FIEL)

A “cruzetagem” é uma forma de quebrar pactos estabelecidos entre
as gangues, de desobedecer principios acordados internamente sendo que,
0 risco de pratica-la, recebe uma sancdo drastica, como medida de
manutencdo do grupo e da dindmica produtiva da existéncia da gangue
enquanto tal. Qual seria entdo a forma de visitacdo encontrada pelas
gangues para seu registro em outros espagos da cidade, como “cruzetar”

de forma permitida?

E assim que o inicio das gangues , marcado pela grafitagem**®, em
rapido espacgo de tempo parece ser esquecido. “...o grafite foi uma espécie
de visitagdo, de invasdo simbdlica do centro da cidade, encontrada pelos

jovens...”**. Com a mesma forca contestatéria que marca seu surgimento,

115 Sobre Grafitagem ver Capitulo “identidade e violéncia”
16 SpOSITO, IMarilia , op. cit. pag. 169



223
como forma de inscricdo do segregado no espaco reservado a riqueza ,

mesclado de uma certa desvalorizacdo desse “patrimonio”, a grafitagem vai

tornando-se, entre as gangues e galeras, uma atividade “paia™*’.

As gangues entrevistadas ressaltam que ha algum tempo se
reuniam mais para “pichar’ e para se encontrar nos bailes funks hoje é sé
para quebrar relégio, roubar e comecar briga de gangue™'®. Alguns deles
sdo mais incisivos em relacdo a grafitagem e ameagcam os demais
integrantes anunciando que “se pichar voltam pra casa”. E curioso observar
gue o fendbmeno das gangues juvenis parece obedecer, em nivel nacional,
uma certa cronologia. Um levantamento realizado sobre as gangues em
Belém'*®, indica que a motivacdo mais evidente para a sua formacéo é a
pichagdo. A atividade do roubo se inicia devido a necessidade de aquisi¢éo

dos “sprays” para a grafitagem e, posteriormente, se intensifica com a

necessidade de “ficar nos pano” para fazer estilo nos bailes funk.

“Meter os nome”, pichar a cidade possibilitava cada turma deixar
vestigios, com o baile o0 que vai ganhando expressdo é a referéncia
territorial como um modo n&o necessariamente de dominio mas,
fundamentalmente, de registro e diferenciacdo no territério do baile. A

grafitagem € a forma inaugural de linguagem das gangues, cuja

intensificaco vai ocorrer através dos ritos da violéncia tendo como cenario

17 Uma ago ou uso fora de época, desatualizado, ultrapassado
18 Integrante da “Gangue das Goiabeiras”.
19 pesquisa realizada por Mério Jorge Brasil e Izabela Jatene



224
os bailes funks. Vale a pena citar uma parte relativa a fala de um ex-

integrante de gangue para se entender a transicdo pichacéo-baile:

“Meter nome ndo era mais pra’ todo mundo, tinha uns bicho que era
conhecido em todos os picos alternativos (...) hoje, esses picos s6 da
playboy folgado, metido e muito doido. O esquema de ibope estava
ficando malhado, todo o mundo de certa forma podia ter, e meter
nome nao era mais novidade, até playboy ja tinha enxame. O estilo
tava virando onda”. (integrante do Hip Hop)

Quando pichar tornou-se um modo homogeneizado de pratica
juvenil, incluindo playboy, ele deixa de ser uma pratica relativa a fazer um
registro diferenciador da acdo dos jovens de periferia da cidade; de deixar
as marcas de visitacdo urbana onde o baile passa a representar, para as
gangues, um modo inusitado da dinamica cartografica dos proscritos, um
novo modo de instituicdo juvenil. Além disso, pichar tornou-se um modo
perigoso de “tirar de tempo”. As primeiras turmas de pichacdo de Fortaleza,
algumas delas denominadas de “rebeldes da madrugada”, “fera dos
grafiteiros” e “dominio das ruas” foram sendo substituidas pelo que se
pode denominar de segunda geracdo, dentre outras: “psicopatas algo
mais”, “parasitas do medo” e “tendéncia suicida”. A pichacdo passou a ser
enfrentada pela policia com fortes esquemas repressivos. Ela passou a ser
entrecortada pela dimensédo da violéncia; era necessario estar pronto para
ela, para topar pichar, haja visto os nomes das turmas da segunda geracao.
Todas as éaguas, entdo, correm para o mar: pichacdo, bailes funks e

formacéo das gangues. A rua € palco de dinamicas diversas de expresséo

juvenil que acabam se cruzando na dimensao compactuada da violéncia.



225
Gangues e Hip Hop: a rua como territdrio privado, a rua como
posse coletiva

A presenca de gangues e do Hip Hop em Fortaleza, assim como nas
varias metropoles e cidades de médio porte do Brasil, expressa um novo
modo da juventude movimentar-se no espaco urbano e produz uma nova
semidtica do poder e da hierarquizacdo nesse espaco. A segregacao
espacial nas cidades modernas, disciplinando o lugar da “riqueza” e da
“pobreza”, parece tragar, no espaco geografico, a divisdo social do trabalho

e 0s varios ambitos do consumo.

A cidade teria como composicdo mais celular e microscépica a
dimensado da familia, onde cada membro estabeleceria entre seus pares
uma relacdo de aproximacao e, diante da esfera mais ampla das relagdes,
desenvolveria uma atitude de distanciamento e estranhamento. O
funcionamento da cidade seguiria a dindmica casa/trabalho sendo que
apenas nos finais de semana, o tempo livre permitiia o lazer. O
esvaziamento da familia, na incursdo macica das mées no mercado de
trabalho e a introducdo dos filhos nas creches, demanda recorrente nas

lutas dos anos 80, cria uma nova estruturagao familiar.

E como se pudesse se imaginar que a dindmica social que se
verificava no dia-a-dia das cidades, casa/trabalho, tivesse como pilar basico
de sustentacdo e de complementacdo a vivéncia na familia. A esfera

publica, quase sempre projetada como espaco do desconhecido, da



226
aventura e do risco era contraposta a familia como instancia da

segurancga e prote¢do. Quando a fome, o desalento e a violéncia doméstica
adentram o cotidiano da familia ela deixa cada vez mais de se colocar

"120 o esvazia-se de suas

como “um refdgio num mundo sem coracao
fun¢bes, engendrando nos centro urbanos novas redes de sociabilidade e

reconhecimento mutuo.

As gangues e o Hip Hop projetam-se na cidade como expressdo do
rompimento dos campos de relacdo restritos a familia e ao trabalho,
inauguram um uso diferenciado do espaco urbano, misturam-se ao ritmo
do tr&fego movimentando-se e situando-se , com destreza, no burburinho
das multiddes. Eles mostram um outro funcionamento da cidade, que eles
anunciam e usam em seu protesto (Caifa, 1989). O perigo das ruas parece
ser, ao contrario do apregoado, o elemento mobilizador da formagédo de

grupos e dos varios enfrentamentos entre eles.

Com as gangues e o Hip Hop parece haver uma inversdo no uso da cidade, ao
invés de proteger-se, de esconder-se, de resguardar-se nos “muros” da casa, cria-se
uma contra ordem: exibir-se e movimentar-se no escuros, nos becos e até mesmo, se
necessario, nos esgotos. Caifa *** observa que os punks do Rio de Janeiro ndo apenas
fazem questdo de ficar na cidade, mas também de usa-la ao extremo. Apesar de se

colocarem de modo diferenciado as experiéncias das gangues, eles sédo “habitantes da

120) ASCHE, Cristopher , Refigio num mundo sem coragdo, Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1991

121

op. cit. pag. 37



227
velocidade urbana” e estdo prontos para escapar eficientemente e atacar se for

necessario.

Para esses jovens, a cidade se coloca como espetaculo, como palco
onde “montam constantemente encenacdes”*?’. Parecem seguir a légica
prépria da dindmica moderna das cidades onde, o espaco publico é
movimento, ¢é passagem. Por outro lado, ao, recorrentemente,
permanecerem em locais de passagem, parecem enunciar que tanto
podem “utilizar os recursos da multiddo” como podem inverter esse
principio. A encenacdo publica onde ‘longe de se esconderem, se

11123

apregoam, exibem-se, mostram-se de mil maneiras”°, parece retomar a

relacdo palco/platéia que vigorou até em meados do século XVIII.

Até 1750, havia uma mistura entre atores e espectadores nos
teatros. “A platéia estava disposta a interferir diretamente na acdo de
atores™?*, depois ha uma delimitacdo precisa entre palco e platéia que,
coincidentemente, inaugura a modernidade e a expansdo da esfera social.
A esfera social € contraposta a esfera intima da familia, onde o
comportamento publico passa a canalizar as acfes que guardam uma
“certa distancia do eu, de sua histéria imediata, de suas circunstancias e de

suas necessidades™?.

2 ABRAMO, Helena , op. cit.

123 PERROT, Michelle Os excluidos da Histéria- operarios, mulheres e prisioneiros, Rio de Janeiro, Paz
e Terra, 1988, pag. 324

124 SENNETT, Richard, O declinio do Homem Publico, Sio Paulo, Companhia das Letras, 1988. pag
101

%5 SENNETT, Richard, op. cit. pag. 115



228
Torna-se interessante correlacionar a idéia de platéia e palco,

gue se rompe no século XVIII com a experiéncia dos punks na

apresentacdo de suas “bandas” nos “agitos”. Caiafa®?®

observa que a
“platéia nunca é secundaria, ela interfere o tempo todo”, onde percebe-se
gue “ndo ha sequer um movimento de reveréncia a quem assiste, nem de
preocupacéo de que o publico se divirta™*?’. Essas praticas parecem querer
romper com a impessoalidade e a passividade das atividades realizadas
na esfera do social, quando o “publico” € “cena” , é acdo. A idéia de

movimento e reacdo do publico impulsiona um outra ordenacdo nas

relacfes sociais.

O espaco publico se coloca, na modernidade, enquanto lugar das
relacBes impessoais, como instancia da desconfianca, das disputas sendo
a “encenacao”, uma estratégia fundamental para fazer fluir uma ordenacao
nas relagdes sociais. Com o esgarcamento dos lagos de intimidade na
esfera da familia, observa-se uma nova dindmica na esfera publica. “O
abandono da crenca na solidariedade de classe nos tempos modernos, em
favor de novos tipos de imagens coletivas, baseadas na etnicidade, ou no
guartier, ou na regiao, € um sinal desse estreitamento do lago fraterno. A
fraternidade se tornou empatia para um grupo selecionado de pessoas,
aliada a rejeicdo daqueles que ndo estdo dentro do circulo local” (Guattari,

1981 : 46).

126
127

CAIFA, Janice, op. cit. pag 66
Idem.



229
Essa nova dindmica das relacBes sociais, quando a fraternidade

extrapola, e de certa forma assume novos significados dentro e fora da
esfera da familia, imprime uma dindmica diferenciada de ocupacdo e
socializacdo no espaco urbano. A organizacdo de grupos de socializacdo

n128

em “areas” e “posses na cidade expressa 0 potencial de “pequenas

redes de fraternidade” balizadas nessa fragmentacao e divisdes internas.**°

130 chega a apontar, no seu artigo “somos todo grupelhos”

Guattari
gue a “marginalidade” é o “cancer do tecido urbano”. Ele menciona que a
aceleracdo das formas de segregacdo racial e o reforcamento nos
particularismos chega a impossibilitar, em Nova York, a circulagdo de um
bairro para o outro. As gangues tornam-se “proprietarias” de determinados
espagos coletivos, ali elas determinam horarios de circulagdo, visitas
atividades desenvolvidas no seu entorno. Por ocasido de entrevista de uma
gangue, em Fortaleza, em determinado momento avisaram-me que iriam
“detonar” a escola do bairro para que assim eu podesse conferir “quem

mandava ali nas ‘Goiabeiras’™.

A idéia de apropriacdo dos equipamentos de uso coletivo, assim
também como o roubo de objetos pessoais, ativa, entre eles, um
sentimento de posse e poder. Em Fortaleza, a populacdo do Conjunto Vila
Nova, no Planalto das Goiabeiras, “acabou por ficar sem o parque de

diversées, expulso pelas gangues locais™?®'. A idéia de “demarcacdo de

128 termos utilizados, respectivamente, pelas gangues de Fortaleza e pelo Movimento Hip hop
Organizado- M H20

129 SENNETT, Richard, op. cit. pag. 325

B0 GUATTARI, Félix “A revolugio Molecular”, Sdo Paulo, Brasiliense, 1981, pag 46

1 Diario do Nordeste, 4 de julho de 1995



230

territérios”, associada ao uso do terror e a violéncia, € uma forma de

demonstracao de forca em relagéo as demais gangues da area.

Sposito (1994), ao falar “da sociabilidade juvenil e a rua”, evidencia a
importancia de apropriagdo de alguns espacos no entro da cidade, na
medida que “eles fazem da periferia o centro”. De certa forma, a
apropriacao dos espagos publicos pelas gangues os remete da obscuridade
das favelas e do suburbio para o espaco iluminado e ampliado da esfera
publica, bem no centro dos acontecimentos. E assim que “ruas e esquinas
do mesmo bairro ou em relacdo aos espacos do centro, traduzem diversas
formas de viver, conceber e imaginar o tecido social e 0 uso do espaco.
Territorio menos visiveis no interior das metrépoles acenam para novas
modalidades de sociabilidade juvenil: a disseminacdo dos grupos de RAP

na cidade de S&o Paulo constitui um bom exemplo” (Idem: 167).

Um rap produzido pela MH20 de Fortaleza, sobre o “problema das
grandes cidades” assinala a diferenca entre um movimento de resisténcia,
onde o medo e a exclusdo pontuam a fala de seus integrantes, e o
sentimento de orgulho de “ser malandro” e viver cotidianamente os riscos
da violéncia urbana que atravessa o imaginario das gangues :

“A realidade das grandes cidades acaba em tiro, na favela um tiroteio

jata pegando fogo, a policia anuncia , comeca tudo de novo [...]

balas perdidas e mais uma vez ha uma bala vai cortando e sé
acertal..]abalava cortando o céu e acerta vocél...}Jquantos

morreram/ tiveram o azar de morrer enquanto passavam na rua
escura”®?

32 W Men, Integrante do “Movimento Hip Hop Organizado” do Conjunto Ceara



231

“Se o delegado soubesse a bela vida do malandro/ deixava de ser
delegado para ser malandro também/ malandro desce o morro, vem
com sua estrepolia para virar manchete/ o seu retrato noite e
dia/ desculpe seu delegado, ainda tenho bom coracao/ mas diga o
senhor se eu tenho ou néo razdo/ Enquanto o senhor na ronda anda
arriscando sua vida/ o malandro vive entocado, tem dinheiro e € bom
comildo”**3. (Integrante da gangue Baixa Pau)

A idéia do risco e da aventura, da “vida na cidade grande” , onde
uma “bala perdida” pode atingir qualquer um, ja que ela nao tem um alvo
especifico, leva o “panico” aos jovens cuja vontade € apenas de “viver com

dignidade , igualdade e néo ser discriminado, poder andar a qualquer hora

na rua"®*. A cidade, para o Hip Hop esta circunscrita aos limites das
posses, onde a “rua escura” , em que a “bala perdida” pode cruzar o “céu” e
atingir “vocé”, limita o movimento, estabelece zonas de perigo e instaura o

medo.

Talvez, por precisarem romper as barreiras da “zona escura” e
projetarem-se para a cidade como um todo é que 0s rappers nao se
contentam “em atingir um publico imediato com o qual se defrontam no seu
‘pedaco’, territério ou bairro. Querem e disputam a possibilidade de entrar
no circuito do consumo e da circulacdo de bens culturais”™® .0 desejo
presente nos raps do movimento hip-hop € o de expansdo e ampliacdo das

areas de movimentacdo e circulacdo na cidade grande e de seu

5 Um integrante da gangue FIEL (“Fanético Irreverente Executando Loucuras™).
134 Satiro, do movimento hip hop
135 SPOSITO ,Marilia. op. cit. pag 172



232
reconhecimento, em nivel mais ampliado, como legitimos moradores da

cidade.

Entre os representantes do Hip Hop, assim como os punks e
darks'®®, a cidade é sempre uma conquista, um campo de “ocupacdo” e
expansdo. A flanerie, entre os punks do Rio de Janeiro, onde o “andar a

esmo, sem meta, sem rumo”**’

, parece emprestar ao movimento uma
idéia de ocupac&o, “como uma tribo que nomadiza em ruas perigosas”*. A
rotatividade, os gestos, a sua expressao visual enunciam sua inser¢cao no
urbano, onde essa estetizacdo se sobrepSem a palavra, instaurando
uma comunicagdo “em movimento”. “ InsignificAncia do que se fala, aliada a
rapidez com que se seguem as cenas, faz com que me atenha néo-
somente aos pontos de passagem entre uma coisa e outra. E como se
aquela aceleracdo atingisse um tal grau que so fosse possivel perceber o

movimento”*3°

As formas de “ocupacdo” da cidade, através dos integrantes das
gangues, segue um ritmo diversificado dos jovens que integram o Hip Hop.
Os movimentos parecem estar mais concentrados nos limites das “areas”.
A flanerie torna-se uma atividade limitada devido a acdo das “gangues
rivais”. A ronda policial, ou seja a suposta liberdade de movimentos do

delegado, é contraposta a condi¢cédo de “entocado” do “malandro”. De certa

136

ABRAMO, Helena, op cit; CAIFA, Janice op. cit. ; SPOSITO, Marilia, Op. cit; DA COSTA,

Marcia Regina, Os Carecas do suburbio, Caminhos de um nomadismo moderno, Petropolis, Vozes,
1993
137 CAIAFA, Janice op. cit. pag. 14

138

Idem. pag. 16



233
forma, o que o representante da FIEL parece reportar-se € a ilusdo de

liberdade que existe na sociedade de consumo, o que significa liberdade

senao “ter dinheiro e ser bom comilao”?

E assim que a figura do “avi&o”, como alguém que atravessa 0s
limites das areas e faz circular informag6es e drogas, se coloca enquanto
necessidade de vigilancia permanente entre 0s representantes das
gangues. A area de encontro e atuagcdao das gangues, no sentido dos

grupos de punks, darks, se dispde como um point**°

e se expressa nha
idéia de fortaleza, esconderijo, “toca”**. A rebeldia urbana, entre os jovens
ganha as manchetes e deixa impressdes diferenciadas na cidade,
“apontando outras imagens possiveis de identidade coletiva e de conflito
social na cidade”*?. O urbano parece ter sido tomado por essa presenca
intensiva dos jovens nas ruas, imprimindo uma nova dindmica de uso e
uma forma diferenciada de nomear e zonear 0s espagos urbanos: as zonas
de perigo, de agito, os points, as bocas de fumo, as tocas, os becos... A
dindmica de ocupac¢éo dos jovens no espaco urbano exprime outras faces

da excluséo social, onde o esquadrinhamento e normalizacdo da cidade

sao revertidas pelas “posses”, demarcadas pelos varios grupos juvenis.

139
140

Idem, pag. 46
CAIAFA, Janice, op. cit. pag. 41
I para entrevistar os integrantes da gangue FIEL, entrei em uma casa no interior de

uma grande favela, que diferentemente das outras, tinha um muro muito alto e, como foi
orgulhosamente relatado, nela, podia-se visualizar as marcas de tiros de revolver.

142

SPOSITO, Marilia. op. cit. pag. 162



234
Essa dindmica multifaceteada de ocupacdo urbana, expbe o

carater plural das varias formas de vivéncia e apreensao das tramas de
exclusao social entre os jovens de periferia. Em relacdo a excluséo social
“as diferencas ndo se articulam para compor um todo, mas s&o
independentes e mesmo opostas” (Nascimento,1993: 6). A proliferacdo de
formas diferenciadas de expressar a exclusdo social na cidade parece
enunciar uma profecia da cultura de massa, a universalizacdo de uma
“estética juvenil” que parece atingir todas as classes, etnias e grupos e ao

mesmo tempo as remete a profundas linhas de abismo e estranhamento.

Observa-se que a rebeldia juvenil se expressa e ganha notoriedade
nos seus varios points, articulando, como ressalta Sposito (1994 : 167),
“exclusdo e integracdo”, marcada “pela insercdo juvenil no mundo do
consumo, da producdo de imagens, simbolos e midias” e sua
impossibilidade de posse dos produtos postos em circulagdo. A excluséo e
a rebeldia juvenil invadem o palco da cidade, produzem enredos culturais
diversificados, onde a pluralidade e a diversidade da visitacdo urbana
articulam-se dentro de um mesmo referente: o direito de ser reconhecido
morador e “consumidor” da cidade, terreno primordial para a constituicao de

grupos identitarios.



235

CAPITULO SEIS

GRUPOS IDENTITARIOS E FRAGMENTAGAO SOCIAL :

A VIOLENCIA COMO MARCA

“N&o me diga o que devo ser
N&o me diga o que devo fazer
Pois esse é o0 meu jeito
e eu quero
eu quero ser eu
Eu n&o sou vocé
Vocé nasceu para mandar
E eu nasci para desobedecer
Vocé ndo é meu
€ eu nado sou seu”

(“Eu nédo sou vocé” - Cdlera)



236
Grupos identitarios e fragmentacdo social : quando ser
violento, ser rebelde, faz diferenca

Fora do divisor de aguas relativo as praticas da violéncia, os
agrupamentos juvenis tém a marca comum da necessidade de autonomia,
da nao filiacao a idéia de lei e autoridade. Calligaris (1992-93: 13) define a
filiagdo como “uma espécie de divida em relagdo a alguns elementos
determinados do proprio passado, ou do passado de sua familia, da sua
gente, no sentido latino, gens”. Esses agrupamentos juvenis parecem
guerer varrer vestigios do passado e se constituir no hiper-realismo do

presente.

Caifa (1989 : 34) observa que os punks “ndo se consideram
filiados a nenhuma tendéncia, ndo reconhecem nenhum ancestral”. O
deslocamento em relacdo ao passado, as tradigbes, € uma tentativa das
gangues em se constituir ndo apenas Uunicas, independentes, como
também, extraordinariamente, enquanto fato novo e exclusivo. A
“fascinacdo do consumo”, parece mobilizar cada integrante de gangues a
se colocar enquanto objeto, um objeto excéntrico na vertiginosa rede de

circulagdo de mercadorias.

Esse deslocamento do passado aliado a uma vivéncia marcada
pela necessidade de exposi¢ao diaria das turmas nos points, pela dindmica

de circularidade nos locais de agito; inscreve as gangues nas tramas



237
globais do descentramento, da identificacdo com “pedacos” da cultura de

massa universal e, ao mesmo tempo, condensa o apelo radical do
localismo dos territérios, dos investimentos nos campos da “solidariedade

local”.

Desse modo, destaca Dubet (1987 : 9) que

“Il existe bien des facons de décreri la galére mais toutes en
soulignent le caractére fluide, contradictoire, mal perceptible puisque
I' acteur lui-memé parait se perdre dans un temps dilué, dans un
flottement des aspirations, dans une ambivalence indéfinie"**

A dimenséo de fluidez, a idéia de que o “ator parece mesmo se
perder dentro de um tempo diluido”, dentro de uma “ambivaléncia
indefinida”, remete a experiéncia das gangues para 0 centro da nova
dindmica global. A vivéncia do tempo parece fragmentar-se, a nogédo de
espaco descentralizar-se e super-localizar-se em guetos, em territorios
fechados e , concomitantemente, projetar-se nos espacos de intensa
visibilidade. Essa caracteristica contraditéria e ambigua das gangues néo
assumiria , de forma mais visivel, as proprias contradigdes vivenciadas no
mundo da exclusdo social e na dinamica da globalizacao, cujo cédigo é a

violéncia e a juventude o protagonista?

1% Existe varias maneiras de descrever a galera mas todas sublinham o carater fluido, contraditorio, mal
perceptivel porque o ator mesmo parece se perder num tempo diluido, em uma flutuacéo de aspiracées,
em uma ambivaléncia indefinida.



238

A juventude é o segmento que mais cataliza as tensfes
sociais como também as exterioriza, a juventude € a vitrine dos conflitos
sociais. Ela ndo apenas os expressa de forma mais espontanea e
transparente, até mesmo desordenada como, de certo modo, os caricatura.
A formacdo de gangues juvenis, nos grandes centros urbanos, é uma
ocorréncia que parece, atualmente, adentrar o cotidiano das grandes

metrépoles de todo o planeta.

A preocupagdo com a delinquéncia juvenil, em circunstancias
diversas, é muitas vezes explicada e justificada pelo 6cio sendo a atividade
de trabalho sendo encarada como solucdo de “recuperacdo”. Desse
modo, cria-se um circulo vicioso nas tentativas de explicagao do fenémeno:
pobreza, ociosidade juvenil, delingliéncia. Certamente, outros percursos
vao melhor elucidar a correlagdo entre gangues, violéncia e exclusédo
social: caminhos que seguem a movimentagdo e 0 imaginario

caleidoscopio das experiéncias juvenis .

A idéia desse capitulo € o de observar, nas experiéncias das
gangues as inter-relagfes entre as praticas da violéncias e 0os campos
multiplos de formacédo de identidades. Velho (1994 :48) observa que a
“heterogeneidade, a globalizacdo e a fragmentagéo da sociedade moderna
introduzem novas dimensdes que pdem em xeque todas as concepcgdes de
identidade social e consisténcia existencial, em termos amplos”. As
vivéncias juvenis, como podera ser observado a seguir, representam o

campo por exceléncia de identificagcdo de experiéncias diversas de



239
construcdo de identidades, revertendo os estigmas territoriais em um

modos diferenciados de afirmacdo das diferengcas e instituicdo dos

proscritos.

As gangues e delinquéncia: limites entre a exclusdo e a
violéncia

Em nenhum outro segmento social o vazio de referentes da
autoridade, da lei tem efeito tdo direto quanto na vivéncia juvenil. A
auséncia de valores sociais balizados por uma idéia de consenso, de
constituicdo de referentes capazes de forjar identidades coletivas,
impulsiona jovens de diferentes cidades do mundo as praticas da violéncia.
A condicdo de pobreza, o sentimento de exclusdo, sado experiéncias
dolorosas e, embora atuem como anti- referentes, mobilizam a formacé&o
de turmas. Na vivéncia das gangues os anti-referentes positivam-se e

induzem um amplo jogo de representacdes e instituicoes.

Nos meios de comunicacdo de massa, observa-se que qualquer
agrupamento juvenil, principalmente dos bairros mais pobres, € facilmente
identificado como gangue. A experiéncia de discriminacdo das “galeras

funks” do Rio de Janeiro aparece nos depoimento de seus integrantes **

“Tem um certo tipo de exagero porque eu, por exemplo, ja fui em
alguns festivais de rock e 14 rola muito lance de violéncia. E onde a

14 Revista “Rio Funk”- Projeto Cultura e Lazer para adolescentes n° O,



240
midia esta querendo massacrar toda a comunidade funkeira é
justamente por sermos pobres e ndo termos condicbes de nos
defendermos como tal” (Funkeiro de Sdo Gongalo)

“A gente sai do baile na maior empolgacao;
gritando,cantando,cansado também; e, de repente, vém os homens”
(Funkeiro de parada de Lucas).

A midia ndo apenas alardeia a presenca das gangues na cidade,
como também cria esteredtipos, reforcando o estigma da populacdo em
relagdo aos jovens pobres da periferia. Desse modo, estabelece-se uma
complementaridade entre a agdo das gangues e a reacdo da sociedade em
geral. Parte-se do pressuposto que os agrupamentos de jovens, sejam
“punks”, “darks” , “skin heads”, “carecas do suburbio”, participantes do

Movimento Hip Hop organizado*

, Sejam integrantes das gangues, todos
alardeiam sua presenca no cenario urbano e se utilizam de estratégias
variadas para atrair a atencdo, provocar medo ou apenas a perplexidade
dos moradores da cidade. A resposta que obtém da midia, ou mesmo dos
setores responsaveis pela seguranga publica, vem no mesmo campo de

significacdo: a espetacularizacdo da repressdo , através do uso

“permitido” da violéncia.

A violéncia entre as gangues, embora provoque niveis
diferenciados de destruicdo, saques, quebra-quebras, roubos, ou mesmo

mortes, representa um modo de expressdo, uma forma radical de

15 \er respectivamente, Helena Abramo, Cenas Juvenis- Punks e Darks no cendrio urbano; ; Janice
Caifa, Movimento Punk na cidade - a invaséo dos bandos sub; Marilia Sposito, in Tempo Social , A



241
enunciacdo de setores que se mobilizam para afirmarem sua presenca,

nem que O preco seja a morte épica, anunciada e alardeada pela midia.
Para Michaud (1989 : 39 ) “ violéncia também pode prender-se aos valores
pelos quais o grupo se diferencia e se afirma contra os outros : é o caso da
gangue de rua ou da equipe esportiva”. A violéncia é uma forma “muda”
(Arendt) de afirmacgéo da invisibilidade e da exclusdo compartilhada por
jovens de varias esferas culturais. E por tais motivos que se deve situar a
violéncia juvenil ndo como exclusividade de setores situados na periferia
das cidades . A violéncia entre as gangues da periferia, diferentemente de
outros modos de expressao da violéncia juvenil , representa uma tentativa
de demarcacao e expressao da existéncia de todos aqueles que se sentem
banidos e exilados, seja das vantagens econdmicas, seja dos valores de

uma ordem social segmentada e excludente.

A falta de referentes da sociedade como um todo, capaz de
facilitar a compreensdo dessa vivéncia das gangues, leva a se construir
discursos e praticas homogeneizantes, onde o delingliente e o participante
das gangues sédo focalizados dentro da mesma fenomenologia. Dubet
(1987), ao tratar dessa problematica em Paris, faz um paralelo entre o que
denomina “violéncia instrumental” e “violéncia gratuita”. A “violéncia
instrumental” articula-se em torno de um objetivo, uma finalidade, por
exemplo, rouba-se para obter o produto do roubo. Observa-se nas gangues

a manifestacdo de uma outra forma de violéncia:

Sociabilidade juvenil e a rua; Marcia Regina da Costa - Os Carecas do Suburbio; Michelle Perrot- in Os
Excluidos da Histéria, Os Apaches- um bando de jovens, Francois Dubet, L& Galére.



242

“Celle du saccage qui explose brusquement et tombe tout aussi
vit(...) Celle aussi du désir, du choisir une presetation de soi
voluntariament effraynte, de terrosirer le voisinage” (p.14)

A violéncia entre as gangues, recorrentemente, ndo se coloca
enquanto meio, ndo tem um natureza estritamente instrumental; a
violéncia € por si s6 0 acontecimento, expressivo e sem objetivo. Com
isso ndo se quer afirmar que a delingiiéncia esteja isolada dos ac¢fes
ensejadas pelas gangues; afirma-se apenas que embora seja ela praticada,
nao é ela o centro das experiéncias vividas entre as gangues. Se é que
existe um objetivo central nos agrupamentos de gangues, ele pode ser
identificado como a vontade de uma “conduta por excesso” (Dubet), cuja

forma mais espetacular de expresséo € a violéncia,

O mundo oficial e o mundo subterr@neo : a “luta pela
classificacao”

A profusdo de acontecimentos, de lugares sociais, de papéis,
simbolos, signos nas grandes cidades ocasiona uma dinamica que poderia
ser denominada de estimulagdo por excesso. A vivéncia intensa da
multiplicidade, a proliferacdo e a diversidade de “campos de possibilidade”
(Velho), como marca virtual das sociedades complexas, condensaria nas

praticas  juvenis, as tensbes que marcam as  grandes



243
cidades:universalidade/individualidade;mobilidade/fixidez;ofiicialidade/cla

ndestinidade.

Desenvolver-se-ia, de forma mais marcante entre os jovens, uma
capa protetora como necessidade constante de defesa as ameacas
iminentes de fragmentacdo (Velho, 1994 :18). E assim que a cartografia
vai assumindo “novas dualidades” entre uma mundo oficial, visivel,
compartilhado por todos e um outro, como percebe Velho (1994),
relativamente subterrdneo. A mobilidade entre os dois “mundos” n&o
apenas aponta para um inusitado mapeamento da cidade, como também,
indica a formacao de campos relativamente_ diferenciados nas praticas de
sociabilidade e producdo de valores culturais. A insisténcia do termo
relativamente vem para ressaltar a visdo de que embora as sociedades
complexas produzam espacos diferenciados, o limite entre eles é quase
sempre ténue e movel. Desse modo, observa-se que “os limites entre
norma, conformismo, transgressdo sdo (também) constantemente

colocados em xeque” (Velho, 1994 :25) .

A configuragdo de mundos (oficial/subterraneo), que se
combinam e se contrapdem € que dinamiza e estabelece os limites entre
os lugares sociais de vivéncia de valores relativos as normas e as
transgressfes, do “desvio” e comportamento “normal”. Deve-se ressaltar
que, no caso das das gangues, a demarcacao territorial tem como objetivo
nao apenas a definicdo de areas de seguranca e dominio, tal qual se afirma

recorrentemente, é também uma forma de instituicdo de um lugar social,



244
de uma luta por definicdo de identidade, de uma “luta por classificacao”

(Bourdieu, 1989 : 113). Percebe-se que ao mesmo tempo em que O
territério de atuacdo das gangues se projeta como lugar “subterraneo”, ele
pretende ganhar visibilidade e expressar, para o “mundo oficial’, sua

condicdo de invisibilidade, ritualizando sua existéncia.

As turmas de jovens, que se formaram, inicialmente, para
pichacdo, expressam de forma mais marcada a necessidade de registro

da sua existéncia no lado iluminado da cidade.

“Antes d’eu entrar no Hip Hop , eu pichava, mas sé para conhecer a
galera mesmo. N&o existia gangue nao, nessa época. Na época, eu
tava estudando, mas eu nao tava nem ai pra’ estudar, s6 queria
pegar uma onda e comecar a pichar. Ai apareceram uns cara do Rio
aqui e me disseram que pro’ cara pichar o cara tem que detonar
mesmo, tem que arrepiar na cidade onde mora para ter
destaque”.(ex-pichador, integrante do Movimento Hip Hop
Organizado)

A necessidade de “ter destaque™*® faz com que os pichadores
ousem alcancar os pontos mais altos e deixar ali fixidas as suas marcas.
Inicialmente, os pichadores utilizavam-se de uma escrita legivel, como
forma de viabilizar a comunicacdo e o reconhecimento da autoria do
“destaque”. Com os “caras do Rio”, os pichadores de Fortaleza apreendem

formas mais emblematicas de deixar 0s seus registros :

16 Denominagéo utilizada pelas gangues para referir-se a alguém que consegue chamar atengio seja por
seus feitos, seja pela sua estética.



245
“A primeira coisa que eles fizeram deixou a gente de boca aberta.
Os cara subiram num instante numa marquise por um poste e foram
por cima das casas e subiram mais ainda, mais ainda. Chegaram la
em cima e colocaram o nome deles bem grandé&o. A gente pirou, ai
todo mundo subiu” (Idem)

Para “ganhar destaque”, ja ndo vale apenas deixar vestigios no
lado de |4 da cidade, é necessario sinalizar a coragem e a ousadia,
atingindo pontos , aparentemente, intransponiveis de acesso. Os registros
espalhados por todos os cantos das grandes cidades, tornaram-se ,
inicialmente, apenas um modo de enunciagdo dos esquecidos até

atingirem, com a estratégia de “pichar enrolado” um modo, definitivamente,

outsider de “inscrigcdo social” .

“Ai 0 pessoal comegou a pichar enrolado e fazer altura. Quando
vocé picha enrolado é mais doido, ndo precisa colocar isso, coloca
aquilo, que demora muito. Vocé picha enrolado o nome da gangue e
0 seu nome”

O “pichar enrolado”, associado ao “fazer altura”, iniciou um modo
ainda mais inusitado de visitacdo das turmas de jovens da periferia nas
zonas nobres das grandes cidades e, de registro ,apenas decodificavel
entre os enturmados das marcas e vestigios deixados pelas galeras de
pichadores. A presenca recorrente das turmas de jovens da periferia nos
locais privilegiados das grandes cidades, seus modos de “aparicdo” assim
como o0 conjunto de signos que parecem enuncia-los, aponta para a
importancia da dinamica territorial como fator central para a observacao

desse fenébmeno.



246

Identifica-se a inscrigdo territorial como marca na definicdo e
construcdo das identidades dos jovens participantes das gangues de
periferia. A situacdo espacial vai atuar, no caso das gangues, como O
elemento registrador da filiagdo social do jovem de periferia e, desse
modo, vai também possibilitar sua auto-definicdo. A idéia que é perpassada
pelos participantes das gangues supde o0 poder do grupo em instituir
papéis, definir lugares e possibilitar ao individuo o seu registro no corpo

social. Bourdieu (1989 : 117) ressalta que

“O poder do grupo que se trata de trazer a existéncia enquanto
grupo é, a um so6 tempo, um poder de fazer o grupo impondo-lhe
principios de visdo e de divisdo comuns, portanto uma visao Unica
de sua identidade, e uma viséo idéntica de sua unidade.”

Participar das gangues vem a significar a possibilidade de ter uma
filiacdo e, concomitantemente, um reconhecimento pulblico. A idéia
projetada, através dos depoimentos dos seus participantes, é a de que o
nao pertencimento as mesmas significa a auséncia de uma marca
identificatéria. Ser apenas um, isolado no burburinho das grandes cidades,
significa cair no “anonimato relativo” (Velho) , nado alcancar a
“classificagdo” (Bourdieu) e ser, fatalmente, esquecido. Um antigo
participante de gangues pbe em relevo essa dificuldade de movimentacao

na cidade sem uma filiagcdo reconhecida entre os enturmados.



247
“Eu ndo vou mais aos bailes, porque ndo tem como! Se eu for
com a gangue da quadra o pessoal vai dizer que eu sou da gangue,
mesmo que ndo esteja brigando; se eu for sozinho tem o perigo de
outra gangue me pegar e me dar um “pau”, ou entdo, se eu escapar
dessas duas opcles eu posso apanhar da policia, no caminho, 14
dentro ou na entrada” (Integrante do Movimento Hip Hop- Quadra do
Santa Cecilia).

A participacdo em uma gangue, € realizada através de uma

147

inscricdo territorial Ela garante uma identificacdo “publica” que

condensa 0s aspectos positivos e negativos do reconhecimento:

“As vezes eu tenho vontade de entrar numa gangue, tem a
parte que € boa que é alguém defender a gente e tem a ruim que é
a gente ser marcado e apontado por todos como marginal”( aluno de
uma escola publica de um bairro da periferia de Fortaleza).

A opcao de participagdo em uma gangue é também a opcao de
obtenc&o de uma marca, de uma classificagdo mesmo que ela possa ser
recortada pela negatividade. A participacdo nas gangues vem mesclada
pela necessidade de  “aparicdo” publica do grupo e do seu registro

ampliado no cenario na cidade.

“A oficializagdo tem sua completa realizagdo na manifestacdo, ato
tipicamente magico ( o que ndo quer dizer desprovido de eficacia)
pelo qual o grupo prético, virtual, ignorado, negado se torna visivel,
manifesto, para 0s outros grupos e para ele proprio, atestando
assim sua existéncia como grupo conhecido e reconhecido que
aspira a institucionalizacdo” (Bourdieu, 1989 : 118).




248

Quando os participantes das gangues oficializam e manifestam
sua existéncia, enquanto grupo, estao, também, projetando para o “mundo
oficial” a sua condigdo de “moradores subterrdneos”. Ha, entre eles um,
“campo de possibilidades” (Velho, 1994): se identificam, se protegem, se
solidarizam e aspiram 0 seu reconhecimento dentro do grupo. Em relacdo
aos que nao participam do grupo, ha uma percepc¢ao contraria, como forma
de expressar limites a ameaca que representa o estrangeiro. A estrutura
espacial de diviséo entre os territérios de gangues, nos bairros de periferia

da cidade, é reproduzida nos bailes funks da cidade.

“Na hora do som fica chamando o nome das galeras. Ai cada uma
responde pra’ ver qual é a mais forte. Todas as “limpeza” se juntam,
fica os jagungo puxando os pilantra. Verdes Mares fica puxando pro’
Castelo e aqui (projetando a divisdo espacial) e aqui € a Barreira
gue separa. Todo baile € do mesmo jeito. Junto fica sé limpeza:
Quadra, Verdes Mares, Proafa, Serviluz, Barra do Ceara. E do lado
de la fica as galera sujeira”. (Integrante da gangue da quadra do
Santa Cecilia)

Observa-se que ndo apenas a dindmica de movimentacdo das
gangues obedece a uma inscricdo territorial como, de outro modo, a
dimensao de existéncia da prépria gangue, suas motivacdes, suas razdes
de enfrentamento se projetam , também, através da posicdo em que
ocupam no mapa do poder do “mundo subterrdneo” e de seu potencial de

demonstracédo de for¢a no “mundo oficial”.

47 por exemplo, Turma das Goiabeiras, Turma do Montese, Gangue do Serviluz, Da Quadra, do Morro
Santa Terezinha etc. (As gangues mais numerosas e mais organizadas de Fortaleza tém, no geral, uma



249
Solidariedade e Identidade: a dimensdo local como
referéncia.

O modo usual de enunciagdo das gangues ndo apenas se utiliza
da violéncia como se sedimenta nos referentes que mobilizam e orientam
suas praticas. A construcao identitaria dos participantes das gangues é
marcada por uma dupla situacdo de inscricdo dos jovens nas tramas da
sociabilidade; seja pela dimensdo de movimentacdo permanente na
cidade; seja pela idéia de inscri¢do territorial enquanto espaco fechado
de dominio e seguranca. Mobilidade e fixidez se combinam para projetar
uma inusitada forma de inscricdo social dos participantes das gangues. A
construcdo da identidade social dos participantes das gangues parece
refletir a mobilidade material e simbdlica que recorta o corpo social, porém

cristalizada e consolidada em referentes locais.

Um fato recorrente, nos depoimentos de todos as gangues

149 entre seus membros é

entrevistadas'*®, é que a idéia de solidariedade
sempre ressaltada, com uma frase que se repete: Aqui € tudinho, um por
todos, todos por um. Um estudo sobre “skatistas” de Belém™°, ressalta que

se alguém “criar alguma espécie de atrito com algum integrante da gangue,

toda gangue solidariamente responde pelo seu integrante, um por um,

identificacgo territorial.

8 Foram entrevistadas quatro gangues: “Goiabeiras”, “FIEL”, Boys fera” e “Baixa-pau” e integrantes
do Movimento Hip-Hop Organizado- MH20.

9 Qutros termos sao utilizados para exprimir a solidariedade entre eles : “todo mundo considera o
outro”, “tem que comer um angu s6, “o que olhar pra’ ele, olhou pra’ mim”, integrante da gangue FIEL.
Ver um discussdo mais aprofundada sobre as redes de solidariedade no capitulo relativo a “Identidade e
violéncia.



250
todos por todos. Contudo esse lema s6 funciona com relacao a brigas e

rixas entre gangues, pois quando se trata de problemas com a policia o
lema é outro ‘cada um por si e Deus por todos”. As gangues parecem
congregar todos os “desenraizados”, os “sem lugar”, os “sem referéncia” no
cédigo de valores dominantes” e ensejar uma forma coletiva de

territorialidade e reconhecimento.

Uma forma coletiva de reconhecimento que ndo apenas se
movimenta fora da esfera normatizada das relagdes sociais como também,
tenta minar, por fora, a estrutura basica de manutencéo e reproducdo das
tramas “oficiais” de socializacdo. Nao que as gangues tenham um objetivo
definido, talvez a sua indiferengca, 0 seu pouco caso em relagdo aos
valores dominantes € que as cologuem como “cavaleiros do apocalipse”.

Elas banalizam o valor supremo da civilizag&o crista - o respeito a vida.

A Gangue Sem Cérebro das Goiabeiras fala sobre seu “desapego” a
vida, nos primeiros momentos da entrevista: “Quando tem foguete™* |, é se
meter sendo tudo da mesma galera. Por que ninguém tem nada a perder
nao”. A falta de perspectivas de futuro, na vivéncia entre as gangues, faz
do presente 0 momento supremo. O imediatismo das experiéncias do

presente, des-sacraliza o rito “natural” da vida: nascer, crescer,

trabalhar/casar, ter filhos, envelhecer e morrer. No cotidiano das gangues,

150 JATENE, Izabela , “Quem sdo os skatistas e os intocaveis”, 1995 ,mimeo.
1 Confusdo, briga



251
tudo pode ser invertido, saltado, permutado ndo h4 mais linearidade, nao

h& mais previséo.

Ao se “desterritorializar” (Guattari e Rolnik, 1986) o0s jovens se
inscrevem em linhas de fuga e de solidariedade paralelas. Sabe-se , porém,
gue a afluéncia e aceitagdo dos integrantes dos grupos € um processo
complexo, onde a lealdade e a coragem sao requisitos basicos para a

integracdo definitiva.

Pode-se afirmar que as gangues expressam a face mais visivel
de vivéncia de uma solidariedade local, em contraposicdo a um amplo
processo de producéo e circulagdo de referentes globais. Entende-se por
solidariedade local, um modo de producédo da idéia de unidade do grupo,
de coesdo entre seus membros consubstanciada por limites territoriais
restritos, mas néo fixos . Essa forma de exercicio da solidariedade é
constituida através de referentes coletivos que se enclausuram no interior
do proprio grupo, rejeitando a idéia do diferente, como uma ameaca ao
equilibrio do grupo. Desse modo, a idéia de homogeneidade, dentro da
gangue, é freqlentemente ressaltada em contraposi¢éo a exacerbacgédo da
ameaca projetada em torno da idéia do estrangeiro. Um ex-participante de
gangues, atualmente integrando o Hip Hop, fala de sua experiéncia

anterior:

“A gente fica como se fosse uma coisa vigiando a gente. De repente,
0 pessoal do meu bairro ja me diferencia, ndo quero mais participar
ndo. Mas, de repente, eu vou pra’ uma praia e |4 a rapaziada é



252
outra e eu falo. E a rapaziada faz o mesmo e tal. E ai t4 na
gangue, é porque nao tem como diferenciar. Isso depende muito da
gente mas a saida da gangue, na maioria das vezes, € quase
impossivel porque cobram muito da gente” (Participante do Hip Hop
da Quadra do Santa Cecilia).

O rétulo de participante da Gangue da Quadra, mesmo que 0
rompimento ja tenha sido efetuado, que a diferenca do dissidente entre os
enturmados ja tenha sido estabelecida, vai ocasionar uma situagdo dupla:
uma hostilidade dos participantes de outras gangues; compensada por
uma solidariedade, que ainda se mantém, dos participantes da gangue
com a qual o membro ja ocasionou o rompimento. Por trds dessa
solidariedade, construida em torno de um suposto campo minado, esta a
producdo imaginaria (ou ndo) de espacgos estigmatizados. O rétulo, que
antecede a propria inser¢gdo de um jovem na gangue, € a sua condi¢do de
morador do “mundo subterraneo”, se constituindo, permanentemente, como
ameaca as normas sociais. Observa-se, nos depoimentos de participantes
de gangues, que a simples condicao de suspeito, por parte da policia e de
covarde, por parte do grupo, torna-se condi¢do sina qua non para a sua

insercdo efetiva nas gangues.

“Eu tava na praia muito doido. Ai eu disse- eu tenho a maior raiva
desse cara ai, vou dar uma maozada na cara dele. Quando o bicho
voltou eles disseram (os participantes das gangues) - se tu ndo
der uma méozada tu vai par’ roda.'*? Ai eu chamei ele e dei, e

152 A roda é um modo utilizado pela gangue para testar a resisténcia e coragem de um jovem que pleiteia
a sua entrada no grupo. No geral, o iniciante fica no centro, os demais em torno dele, e “todo mundo bate
nele”.



253
ja fui com o pessoal pré’ SECAI (Clube)” (Participante da Gangue
FIEL, do Pirambu)

“Um dia um rapaz aqui do bairro tava andando sozinho, a policia
atacou ele, pediu documento e ele tinha deixado em casa apanhou
gue ficou marcado pela policia. Ai cada vez mais que apanha da
policia fica com mais raiva. Ai , se ndo roubava passa a roubar, se
drogar e quando vé ja é mesmo da gangue“(Participante  da
gangue das Goiabeiras).

Desse modo, as redes de solidariedade tém n&do apenas, como ja
foi mencionado, um contorno territorial como também sdo produzidas por
marcas estigmatizantes, sejam internas, como tentativa de afirmacdo da
coragem dentro do préprio grupo de referéncia, sejam externas, como
necessidade de prote¢do as constantes ameacgas. Os codigos de honra,
prefigurados no imaginario das gangues, sao acionados como forma de
construcdo de uma imagem coletiva do grupo capaz de fundamentar e
assegurar sua existéncia. E assim que se indaga: dentro desses atos que
parecem projetar uma sociedade onde suas as “vitimas sacrificiais™®?,

como nas sociedade “pré-escritas”, voltam a serem expostas em plena

praca publica, ainda existiria principios de honra?

A figura do “pirangueiro” traduz o que entre as gangues se
considera “pilantra”, ou seja, ele expressa a falta de confianca e a “quebra”
de alguns principios, que mesmo de forma implicita, recorta o imaginario
das gangues: “Pirangueiro é aquele cara que gosta de tomar dinheiro do

nego. Nao trabalha, ndo faz nada, mata pai de familia, pega em droga,



254
assalta o reldgio do velho, mata por um reldgio , por um cordao. Ao se

drogar demais, corre por cima das pessoas. Ai 0 cao ta em cima dele,
incorporado nele. .Até se um vendedor de picolé passar por 14, eles
pegam”™*. O “pirangueiro”, como modelo do que ndo se deve ser,
condensa a idéia de honra que se estabelece na experiéncia das gangues,

como aquele que ameaca a unidade do grupo e sua credibilidade em

relacdo aos demais.

Um rap, cantarolado por um integrante da FIEL, estabelece os limites
da violéncia e do roubo e acaba por expressar alguns principios de honra
entre seus integrantes: “Quando eu vim do trabalho/ conferindo o meu
salario/ que mal da pra’ comer|...] dois pilantra veio me render]|...] passa
essa grana sem lastimacao/vocés se deram mal sou um operario/ndo estou
com nada vocés véo levar uma grana suada]...] na minha carteira s6 tenho
papel veja o meu desespero/ s6 me resta 40 cruzeiros/ que eu pretendia
par’ casa levar/ e o pilantra?/ e o pilantra chorou de tanta tristeza/ abriu a
sacola/ guardou o revélver e se mandou embora”. O sentimento de classe e
de identificacdo com o “pobre”, o “desclassificado”, parece sinalizar as
“zonas intactas” das praticas de violéncia entre as gangues. A honra se
esboca na acepcdo, consensual, desses limites, como forma de definicdo

cartogréfica e valorativa dos jogos identitarios.

%5 GIRARD, René , A violéncia e o sagrado, 1990
%4 Integrante da gangue FIEL



255
Existe um cddigo compactuado entre os integrantes de diferentes

gangues acerca das praticas de violéncia. E como se fosse posivel
designar um termo relativo a uma pratica “consentida” de violéncia e os
limites que nao devem ser transpostos no campo dessas praticas

construindo assim, referenciais compactuadas entre seus patrticipantes.

“A gente ndo pega qualquer pessoa, se a gente encontrar uma
pessoa idosa entdo agente passa direto. A gente pega mais é jovem
para tomar a camisa, calca, ténis, boné” (Integrante da Galera Boys
Fera”)

“ A gente s6 néo rouba a velho e velha o resto ninguém dispensa. De
repente vé a comade o reldgio s6 massa e vai trocar por ripinol, mas
tens uns sem vergonha que pega os velhos ainda mete a chibata e
bota pra’sair tocado” (Integrante da Gangue da Proafa)

Para os participantes das gangues, hd uma desconstrugéo interna
das tramas do estigma territorial projetado exteriormente. Bourdieu (1989:
126) identifica uma inter-relacdo entre dimenséo territorial e estigma: “Se a
regido nao existisse como espaco estigmatizado, como “provincia” definida
pela distancia econdmica e social (e ndo geogréfica) em relagéo ao “centro”

(...) ndo teria que reivindicar a existéncia...”

As gangues representam uma “sociedade secreta” criada a partir
de uma condicdo compartilhada de estigma que, embora projetado
espacialmente, se constréi a partir de “distéancias” de outras naturezas

(econdmicas, sociais, culturais, dentre outras). Elas possibilitam construir,



256
internamente, principios de honra capazes de ordenar e , de certo modo,

des-estigmatizar para si e entre si 0s seus participantes. As redes de
solidariedade que se forjam entre as gangues, encontram o referente local
como identificacdo mais imediata e visivel da condicdo do estigma e
acabam projetando, para outros estigmatizados, a sua ira e a necessidade
de demonstracdo de forca e reconhecimento. Em todas as narrativas
registradas entre as gangues a nocéo de solidariedade e os principios de

honra aparecem como motivacdo e elemento maior de coeséo.

“As vezes quando um precisa de alguma coisa a gente ajuda. Até
mesmo quando um briga num canto por exemplo, la na escola, ai
nos vamos todos la ajudar. Ele vé se tem um jeito pra’ dizer que ele
também tem um grupo. A galera tem que saber que o que
passa um, todos passam. A gente leva rede e sai prum canto e
dorme tudo junto, reparte almogo, reparte tudo” (Integrante da
Gangue Boys Fera)

“Pra’ ser chapa da gangue ter que estar sempre andando com a
turma da gangue, onde um for tudinho vai, ter que responder.
responder é fazer tudo pelo grupo, € roubar junto, pegar uma
droga e se for um for pegue, v&o todos. E também ter que mostrar
coragem. O cara ndo pode ser mole nao” (Integrante da
Gangue das  Goiabeiras)

A solidariedade , construida em torno da motivagdo do “responder
pelo coletivo”, passa a ser um requisito fundamental ndo apenas para a
existéncia do grupo como também, para a instituicdo das gangues diante
das demais. E assim que o individuo que quebra as regras de solidariedade

prescritas na gangue que pertence faz cruzetagem, pode ser punido até



257
mesmo por integrantes de outras gangues: como forma de manutencao

de um cédigo de honra que da sentido a existéncia das gangues enquanto

fendbmeno social mais amplo.

“Também existe o paulista. Ele existe nas gangues que sao
desunidas. Se um membro delas quiser se entrosar com a gente, a
gente leva pro’ beco da morte que € o mesmo que paulista, se junta
todo mundo pra’ quebrar ele e toma tudo que é dele” (Integrante da
Gangue das Goiabeiras).

As redes de “solidariedade fechada” se formam ndo apenas como
um modo de exercitar a fidelidade entre seus membros, elas tém um
sentido mais complexo: visam a existéncia e projecdo publica do préprio
grupo diante da ameaca de perda de referentes que déo sentido a propria

construcdo da identidade de seus participantes.

“Na turma vocé néo € o que vocé quer, mas 0 que aturma  quer
gue vocé seja. Tem que mostrar que € o tal, que se garante (...) As
vezes a gente faz o que a gente nem acredita, mas tem que ir
mesmo s pra'dizer que tem moral na turma” ( ex-participante de
gangue, do Movimento Hip Hop).

E nas gangues que as normas de referéncia para a existéncia e
convivéncia entre os seus participantes passam a ser produzidas. O
estigma referente a distancia, aparentemente apenas geogréfica de
exclusdo dos espacos privilegiados das grandes cidades, reforca a
necessidade sélida de agrupamento. A invisibilidade de “zonas de

exclusdo” nas sociedades complexas e sua virtual condicdo de estigma



258
potencializam ainda mais a solidariedade “localizada” dos grupos. E

assim que Goffman ressalta a peculiaridade do “estigma particular” e
destaca a tendéncia mais intensa de agrupamento:
“O que se sabe é que os membros de uma categoria de estigma
particular tendem a reunir-se em pequenos grupos sociais cujos
membros derivam todos da mesma categoria, estando esses

proprios grupos sujeitos a uma organizagdo que 0s engloba em
maior ou menor medida”(1975 : 32).

A luta pelo reconhecimento na esfera publica do grupo
estigmatizado, assim como o motivo da sua propria existéncia vai ocorrer
por uma pulsdo de defesa - o temor da fragmentagdo, do atomismo ,
especialmente do segmento jovem, diante da invisibilidade dos “mundos
subterrdneos”, espacos marginais nas sociedades complexas. Desse
modo, as alternativas se constréem na renuncia da autonomia do individuo,
derivada da auséncia de referentes de sua individualidade, de suas marcas,
de suas diferencas. A renuncia a autonomia do individuo projeta-se na
constituicdo de uma identidade fixa, modelada pelo grupo onde nele “vocé

nao é 0 que quer mas o que a turma quer que voceé seja”.

A idéia que vai se desenvolver entre os participantes de gangues
€ que as caracteristicas proprias assumidas pelo grupo e o elenco de
papéis a serem desempenhados na sua dinamica é que vai apontar “quem
a turma quer que vocé seja”. Mauss (1974 : 215), ao refletir sobre o

“personagem” e o lugar da pessoa, destaca que



259

“...0 cla se considera constituido por um certo numero de
pessoas na realidade de personagens e, de outro lado, 0 papel
de todos esses personagens € realmente o de figurar, cada um na
sua parte, a totalidade prefigurada na cla”.

A gangue se constitui como totalidade concreta, de certa forma
independente do modo de ser cada um dos seus participantes. Podendo-se
afirmar até mesmo o contrario ; os jovens, ao incursionarem na “totalidade
prefigurada da gangue”, buscam encontrar seu personagem, CoOmo
figuragdo capaz de instituir uma identidade para si e para o grupo. O
personagem desempenhado por cada participante das gangues representa
0 legado de cada um para a producéo, expressao e reconhecimento do
grupo enquanto grupo em “troca” da nomeacao, da marca identificatoria
do individuo dentro e fora da turma. A gangue atua como campo produtor
de “classificacdo social”, mesmo que o preco dela seja “vender a alma” de
cada participante ao grupo, abdicar de alcancar seu estatuto de pessoa e

da construgéo da autonomia.

Identidade e a autonomia

Como os componentes das gangues desempenham quase sempre
papéis pré-fixados no grupo, a heteronomia do individuo estaria

comprometida em virtude da necessidade de afirmacdo e manutencdo da



260
marcas identificatérias do grupo virtual. Tendo em vista a complexidade

dessas reflexdes, sera realizado um paréntese, para uma discussao
sobre as nocdes de autonomia e identidade, com a finalidade de trazer
elementos de natureza mais concreta a compreensao das redes de

“solidariedade local”.

Para se mergulhar de forma mais detalhada nos processos de
construcdo da autonomia inidividual dentro da dindmica das relagdes
sociais, deve-se tentar retomar historicamente como se constituiram a idéia
de individuo e pessoa nos diversos grupos sociais. Marcel Mauss (1974)
desenvolve uma relevante reflexdo acerca da formacdo dos “papéis,
personagens e pessoas”. Branddo (1986: 17), referindo-se as andlises

de Mauss, destaca que

“...nas sociedades do passado remoto, mesmo quando ja existiam
bases sociais de ensino-aprendizagem  de um efeito
socializador capaz de produzir sujeitos aptos a agirem
segundo os padrdes do grupo tribal, ndo havia ainda uma idéia
gue correspondesse ao que hoje em dia concebemos como “uma
pessoa”.

Tomando-se como exemplo os indios Zuni, na América do Norte,
Mauss observou que os “sujeitos sociais” eram aqueles que ocupavam,
enguanto vivos, o nome e o lugar dos seus ancestrais. O individuo ja nascia
com um papel definido, onde no jogo das relagdes de grupo a sua “marca”

ja estava desde sempre pré-derterminada.



261

Observa-se, a partir de estudos etnogréaficos realizados nas
sociedades pré-escritas, que a possibilidade de inovacao social, de criacéo
de novos valores e caodigos de referéncia de si e do mundo se inscreviam
na ordem do improvavel, do inexistente. Pode-se afirmar que quanto mais
fechado, no campo das tradicdes, € um grupo social mais ele condiciona
0S seus papéis sociais , suas identidades e, dessa maneira, limita o campo
de producdo da autonomia pessoal de seus participantes e da autonomia
coletiva do proprio grupo . Quanto mais fechado é o sistema cognitivo e
organizacional do grupo social, mais complexo sera alterar a sua ordem,
amplia-la para novos referentes simbolicos.

Segundo Castoriadis (1982) a sociedade é recortada por uma
dupla tensédo entre a ordem do instituido e do instituinte. O “instituido”
expressa o “magma de significagcdes” capazes de dar sentido e provocar,
como ressalta Castoriadis, a formacdo de uma “organizacdo identitaria-
conjuntista” capaz de coesionar o corpo social. Nessa linha de reflexao, ele

ressalta (1982 : 416) que

“A sociedade instituida ndo se opde a sociedade instituinte como
um produto morto a uma atividade que o originou; ela representa
fixidez/estabilidade relativa e transitoria das formas-figuras instituidas
em e pelas quais somente o imaginario radical pode ser e se fazer
como social-historico”



262
O instituinte, para Castoriadis, estaria ha ordem do imaginario

social, da invencéo, da expressdo do novo, da emergéncia da “imaginacdo
produtiva e criadora”. O instituinte traduz a possibilidade da inovacédo e da
transmutacdo de valores e regras pré-estabelecidos. A partir dessas
consideracdes, acerca das dimensdes do instituido e do instituinte,
podemos retomar as experiéncias destacadas por Mauss quanto a
dimensao de pessoa vivenciada entre os “Zuni”. Nao é dificil se associar e
identificar a solidificacdo das tradicGes, a imobilidade dessa vivéncia tribal,
com dimensfes societarias do campo do instituido. Observa-se que a
construcao da autonomia do individuo esta intrinsecamente vinculada a sua
vida social, onde se pode tomar como matriz de analise a natureza mais ou
menos fixa ou, de outro modo, mais ou menos mutante da sua inser¢do no
social. E nesse campo de reflex&o que Castoriadis ressalta que a (1987 :
420)

“ Autonomia ndo é a clausura, mas a abertura: abertura ontoldgica,

possibilidade de ultrapassar o enclausuramento informacional,

cognitivo e organizacional que caracteriza 0s seres auto-
constituintes porém heterénomos (...)"

A auséncia da autonomia, a vivéncia da condicdo de
“enclausuramento”, deixa registros expressivos nas sociedades pré-

escritas:

“As sociedades arcaicas, bem como nas sociedades tradicionais, sao
sociedades que apresentam um enclausuramento informacional,
cognitivo e organizacional muito  forte (...) Neste tipo de
sociedade, ndo apenas nao ha nada que prepare o questionamento



263
as instituicbes estabelecidas ( que representam, neste caso, 0S
principios e os portadores da clausura), como ainda tudo nelas é
constituido de modo a tornar impossivel esses
guestionamentos”(ldem)

A autonomia é pois sempre uma situacdo de tensdo, uma relacao
entre dimensdes sociais de maior abertura ou fechamento, de uma
contraface entre as tradicdes e as significacdes imaginarias, sendo a Gtima
motor basico de subversdo da ordem social e, desse modo, das
transformacdo das instituicdes sociais. Na versdo de Castoriadis (1987),
esse universo das relagdes instituidas, e em algumas circunstancias,
fechadas, s6 poderiam forjar identidades fixas com pouco abertura a
mutagcdo, como ja foi mencionado, caracterizadas como “conjuntistas-
identitaria”. E continuando nessa linha de reflexdo que Castoriadis (1987:

421) ressalta :

“Um sujeito completamente inserido em um universo conjuntista-
identitario, longe de poder modificar qualquer coisa nele, ndo
poderia sequer saber que esta preso a um tal universo”

Retomando a discussdo sobre as gangues, tendo por base os
elementos assinalados, pode-se identificar que a insercdo de seus
participantes em um universo “conjuntista-identitario” parece se colocar
como evidéncia de que, na maior parte dos casos, 0S mesmos nhao
percebem as teias que os interligam e os diluem nas fronteiras entre o eu e

7

os limites do grupo. A heteronomia ¢ a condicdo por exceléncia dos



264
individuos que se movimentam nos sistemas sociais fechados. E nesse

percurso, da fragmentacédo de referentes do eu, no espaco de unicidade do
grupo, que os integrantes das gangues constroem suas identidades, tendo

por base as filiagdes e os papéis desempenhados dentro do proprio grupo.

“Se ele se volta para 0 seu grupo, € leal e auténtico; se afasta dele, é
covarde e insensato. Aqui, certamente encontramos um exemplo
claro de um tema socioldgico basico: a natureza de uma pessoa, tal
como ela mesma e noés a imputamos, é gerada pela natureza
de suas filiagBes grupais.”(Goffman, 1975: 124).

A formacgéo de redes de “solidariedade local” est4 diretamente
relacionada a posicdo de heteronomia do individuo diante do coletivo do
grupo. De certa forma reproduz-se a antiga idéia de pessoa, ressaltada por
Mauss (1974) entre os Zuni; onde dentro das gangues cada individuo,
com o seu nome de guerra, parece ocupar um lugar pré-definido diante do
grupo e na relagdo com os demais grupos. Isso porque, como assinala
Goffman, o grupo estigmatizado tende a imputar ao individuo a marca
fundamental do grupo como o tributo que deve oferecer pela a abertura a
sua filiagdo no grupo e, consequentemente, 0 acesso a sua identidade .
Valer ressaltar que a fala sobre a gangue e sua dindmica de violéncia,
apenas vai ocorrer, de forma mais explicita, quando o jovem sai da gangue.
A necessidade de tomar o Hip Hop, formado, como ja foi mencionado, em
alguns casos, por ex-integrantes de gangues, como narradores de
experiéncias nesse campo, funcionou como campo produtor de

significados de fora sobre o que significa ser de gangue. Dentro da gangue



265
hd um vécuo de significados, um vazio de referentes acerca das

experiéncias vividas, ha um auséncia de si, um furo identitario. A
necessidade de publicizar uma condicdo compactuada de desvio é que
parece mover o grupo e possibilitar um registro identitario cujo vetor é do

coletivo para o pessoal.

Um interessante estudo de Becker (1985) acerca dos “Outsiders”

155

ressalta que a identificacdo do individuo desviante™ precede de outras

identificaces

“Quelle sorte de personne transgresserait une norme aussi important
? , on repond : “C’est quelqu’un de different de nous, qui ne peut ou
ne veut pas agir comme une étre moral et qui pourrai tdonc
transgresser d'autres normes importantes”. L'identité déviant
commande les autres identifications”(p. 57).

O jogo de identificacdes, que se desencadeia na participacao dos
jovens nas gangues, tem como matriz de sustentagdo trés fatores

especificos:

a) A experiéncia do estigma como definicdo e situagcdo do grupo
virtual. A condicdo de moradores do “mundo subterr&neo”, a “luta pela
classificacdo”, visibilidade e reconhecimento publico vai ocorrer a partir de

uma marca identificatoria estigmatizante que atuara como referencial a

1% Becker entende que o desvio “est une proprieté non du compertment lui-memé, mais de I’interaction
entre la personne qui comment I’acte et celles qui régissent a cet acte (1985 : 38)



266
toda cadeia de significantes constituidores da identidade do grupo e de

sua instituicdo social.

b) A necessidade de redes de solidariedade fechada mobilizara no
grupo a exacerbacédo, nao apenas dos seus limites , suas regras, cédigos
de conduta assim como potencializard o grau de hostilidade que sera

projetado em relacdo aos demais grupos.

c) A heteronomia é a expressdo mais visivel da interligagdo do
individuo aos grupos de gangues. O vazio de referentes
simbalicos/culturais nas sociedades complexas, promove entre 0S jovens 0
sentimento de ndo-pertencimento, de ndo-filiagdo, induzindo-os a uma
absolutizacdo do poder da gangue , dos referentes identitarios relativos ao

grupo e uma abdicacdo de um registro proprio, diferenciado.

Todos esses recursos, ou mesmo atitudes assumidas pelos
participantes das gangues, se projetam como contra-estratégias para as
ameacas ampliadas de fragmentacéo e de descentramento que vivenciam
0s jovens no cotidiano das grandes cidades. As gangues, assim como sua
linguagem da violéncia, expbem a face mais visivel e caricatural da
diluicdo de valores que pontuam as sociedades modernas nesse final de

século.

O vazio de referentes identitdrios de natureza pessoal,

heterbnoma, vai mobilizar a necessidade de se cravar entre as gangues



267
marcas distintivas, pactos e leis cuja texto se finca e se enraiza no

corpo. Quanto mais a auséncia de codigos identitarios, referenciados na
auséncia da liberdade de ser diferente, recorta a experiéncia das gangues
mas poder-se-a identificar a necessidade de registro de uma linguagem
muda nos corpos, percebida apenas entre os entendidos, entre os
enturmados. Seguimos esses signos cartograficos e nos aventuramos na
fascinante viagem através de sinais, cicatrizes e tatuagens. Viremos a

pagina.



CAPITULO SETE

INSCRIGOES SOBRE O CORPO:

VIOLENCIA E MITOLOGIA

“... Na favela... um clima estranho no ar
ele, sem desconfiar de nada,

vai dormir, tranqulilamente,

Como se fosse uma doenca incuravel,
no seu brago a tatuagem”

(“O homem na estrada”, Racionais MC )

268



269
As cidades modernas e a dimenséao do olhar

As cidades modernas se constituem num jogo de luzes e
sombras. Dentro do lado visivel, onde o uso pleonastico torna-se
necessario, a visibilidade é absoluta, extrema. Nada pode ficar fora do foco
exaustivo do olhar. Olhar e ser olhado torna-se o0 modo mais eficaz de se
fazer presente na esfera publica. Essa necessidade de “transparéncia
social” faz de cada individuo um ator por exceléncia . Performances,
estilos, coreografias , qual seja, “encenagfes publicas” dinamizam o

acontecer social.

Como contraponto, as cidades modernas projetam espagos
“escuros”, “inexistentes”, alternativos a voracidade do olhar. Nas “sombras”
das grandes metropoles modernas, vivem todos aqueles que devem
permanecer, mesmo que temporariamente, na ‘“invisibilidade”. A
intimidade do lar burgués ou as denominadas “periferias” se colocam
como “bastidores da cena social”. Essa territorialidade das cidades
modernas , onde a dimensdo do olhar estabelece fronteiras, limites,

apenas assume forma e densidade a partir de uma nova visdo sobre 0

comportamento publico no final do século XIX.

“Cresceu a nocdo de que estranhos ndo tinham o direito de falar,
de que todo homem possuia como um direito publico um escudo invisivel,

um direito de ser deixado em paz. O comportamento publico era um



270
problema de observacdo e de participacdo passiva, um certo tipo de

voyeurismo. Balzac chamava-o “gastronomia dos olhos”; a pessoa esta
aberta para tudo e nada rejeita a priori de sua esfera de acao, contanto que
ndo tenha que se tornar uma participante ou envolver-se numa cena”
(Sennett , 1988: 43). E assim que existir socialmente tem como atributo
fundamental a capacidade de cada um tornar-se visivel, de atrair a atengéo

e mobilizar olhares na esfera publica.

Ndo que a era moderna tenha desde sempre destacado a
dimensdo do olhar como referente basico de dinamizacdo da esfera
publica. Percebe-se, em alguns expressivos pensadores acerca da

“condicdo moderna” °°

, que ao invés da dimensdo do olhar, indicam a
linguagem (comunicacdo) como referente central da modernidade. O que
parece estar em xeque €é o0 modo como se utiliza a

palavra/comunicagao/linguagem.

Quando Hannah Arendt (1987) , tomando o modelo da
Grécia antiga, pde em relevo a esfera publica enquanto espaco de
visibilidade, ela toma por base o pleno uso da palavra. A esfera publica
iluminada possibilitaria a revelacdo de “palavras vivas” e o0
desencadeamento de “a¢fes vividas”. A idéia de “luminosidade”, na esfera
publica, esta interligada a prépria dimensao da existéncia do individuo no

plano social e politico (p. 84). Aquele que é oculto, ou seja, privado de ver



271
e ouvir os outros e privado de ser visto e ouvido, torna-se um prisioneiro

da propria subjetividade.

A palavra, para Hannah Arendt, ndo apenas tem a funcéo de
estabelecer o didlogo, motivar a comunicagdo mas, essencialmente, de
revelar a prépria presenca dos individuos na esfera das “atividades
humanas”. Muito embora a visdo de Hannah, acerca da sociedade
moderna, seja marcada por um certo tom nostalgico (em relacdo ao
helenismo) e uma visdo normativa da politica e da sociedade, a dimenséo
do “social” ainda se configura como espaco de visibilidade e revelacdo

pessoal através das palavras.

Em 1981, Habermas apresenta sua Teoria da Acdo Comunicativa
colocando em destaque o que se poderia denominar de trajetéria da razao
comunicativa no ambito da modernidade. Segundo ele, “a razao
comunicativa teria sido liberada pela modernidade cultural e, em seguida,
soterrada pela dinamica social” (Rouanet, 1987: 150). Teria havido um
colapso da “razdo comunicativa” tendo em vista o desenvolvimento de uma
“razdo instrumental”’, ndo possibilitadora do consenso e da emancipacéo
humana (1982). A linguagem deixa paulatinamente de promover uma
comunicagdo criadora, tendo em vista as transformacgdes ocorridas no
“mundo vivido” e passa a “tecnificar” o didlogo, tornado-se linguagem

“morta”. De inicio, , anteriormente, baseado na forca dos mitos, do

158 \/er Henri, Lefbevre, “Introdugdo a Modernidade”, Paz e Terra, 1969. Hannah Arendt, “A condi¢do
Humana”. Forense, 1987. Jurgen “Habermas, “Mudanca Estrutural na Esfera Publica”, Tempo



272
passado e da tradicdo, o “mundo vivido” vai sendo submetido,

paulatinamente, aos meios programaticos da “razdo instrumental”,

esvaziando-se a comunicagdo e o seu carater emancipatorio.

H4 uma certa semelhanca entre Habermas e Hannah no que
tange a importancia que ambos atribuem a palavra enquanto instrumento
de consenso, formadora de um poder livre de coacdes, constituido pela
vontade comum.’” Observa-se que Hannah, como j& mencionamos
anteriormente, dentro de seu enfoque normativo, diferentemente de
Habermas, ndo se detém nos rumos que a comunicacdo assume na
sociedade moderna. Para Habermas a técnica estaria “instrumentalizando”

as relacdes sociais e suas teias comunicativas.

Lefbvre ndo apenas prevé (1969) o colapso da linguagem, ou sua
transmutacdo em verborragia, como também ja aponta para o carater
“visual” que pouco a pouco vai assumindo. Lefbvre (1969: 205),
argumenta que na modernidade “s6 a linguagem é eficaz. So6 ela produz a
obra e a metamorfose procurada. So ela existe”. E uma linguagem proxima
a verborragia “ela entra no comércio, torna-se mercadoria. Vende-se e
compra-se. Endurece-se e torna-se exterior a palavra viva “(idem: 206). E
uma linguagem apartada dos seus apelos simbdlicos, recortada por sinais,
gue depreciam e suplantam os simbolos. Lefbvre adverte sobre o advento

de uma linguagem *“vazia”, destituida de simbolos, super-exposta através

Universitario, 1984.



273
do uso excessivo de sinais. O social, na visdo de Lefbvre, “varre” seus

simbolos remetendo-os para o campo estritamente psiquico.

Nessa perspectiva, pode-se perceber que a dimensédo da
linguagem moderna, considerada por Lefbvre, tem uma conotagéo
intrinsecamente visual, ela se materializa na infindavel producédo de
sinais. E 0 momento em que, nas sociedades modernas, a linguagem se
expressa através de efeitos visuais, diferente de um outro onde, ao
contrario, o visual assume a cena e traz em si investimentos de linguagem.

E em Benjamin (1975), através de um trabalho sobre
Beaudelaire, que a dimensdo do olhar vai assumir uma referéncia
fundamental. E a experiéncia do “choque” e do espanto dos transeuntes
das cidades modernas que vai constituindo outras formas de
comportamento publico. Aturdido no meio da multiddo o homem moderno
“quando recebia um encontrdo cumprimentava exageradamente aqueles de
guem tinha recebido um esbarrdo. Seu comportamento € uma reacdo a
choques” (Benjamim, 1975 : 56). Vias de passagem de pedestres
substituem locais de encontro, as conversas vao dando lugar a

dimensdo muda do olhar.

E nesse momento de transformacdo da dindmica dos

comportamentos publicos, que “novos” atores passam a configurar a cena

17 \/er “O conceito de Poder de Hannah Arendt” , Jurgen Habermas, in : Habermas : Sociologia , Atica ,
1980.



274

"158 - parodiando

social e outras cenas produzem novas “cartografias
Calvino poder-se-ia indagar - qual seria entdo o motivo da cidade ? - tendo
em vista a nova dindmica dos comportamentos publicos. “Em Cloé, cidade
grande, as pessoas que passam nas ruas ndo se reconhecem, quando se
véem , imaginam mil coisas a respeito umas das outras, 0s encontros que
poderiam ocorrer entre elas, as conversas, as surpresas, as caricias, as
mordidas. Mas ninguém se cumprimenta, os olhares se cruzam por um
segundo e depois se desviam, procuram outros olhares, ndo se fixam.

“(Calvino, 199151). Cidades do olhar, cidades de imagens.

Quem seriam o0s atores por exceléncia dessas cidades
imagéticas, mobilizados pela dimensdo auscultadora do olhar? Canevacci
(1993), ao realizar uma pesquisa sobre a cidade de S&o Paulo, percebe
ndo apenas a emergéncia de novas coreografias modernas como a
necessidade de utilizacdo de outros instrumentais para o estudo dessas

formas emblematicas de comportamento publico:

“Neste caso ndo serdo entrevistados os bandos de jovens que
vivem,pelas esquinas,as crescentes faccbes rebeldes
metropolitanas,0s varios grupos étnicos mais ou menos
misturados. Ndo é portanto a audicdo que deve apura-se ou a
linguagem verbal mas sim o olhar e a linguagem dos signos. O
visual torna-se assim o centro polimdrfico que deve ser interpretado
e 0 meio de interpretagdo. O visual é objeto e método”.(p.44)

1% para melhor compreender a nogéo de Cartografia e territorialidade ver Suley Rolnik et Félix Guattari.
“Cartografias do Desejo”, Petropolis, Vozes, 1986.



275
A partir das palavras de Canevacci pode-se apontar dois

fatores fundamentais para uma antropologia visual , onde a dindmica de

bandos de jovens se coloca como centro nevralgico de observacéo:

A) Sdo eles, os jovens, 0s atores que mais nomadizam pela cena
urbana. Apregoam a sua presenca em vias de grande passagem e de
maior adensamento. Tém como recurso, para dar visibilidade a sua
presenca a experiéncia do “choque” de estilos exéticos, de tatuagens,
aderecos ou mesmo na presenca ruidosa dos seus participantes dos

bandos de jovens nos points da cidade .

B) A necessidade de uma antropologia que se detenha na dindmica
motriz das cidades modernas : a dimenséo do olhar. Uma antropologia
gue se lance a observar o0s signos, 0s tragos, as marcas, os vestigios da
comunicagdo visual nas grandes cidades. Isso tendo como pressuposto o
entendimento de que “o atual ambiente simbodlico das sociedades

complexas é também do tipo visual e reprodutivel **°" (1990: 13).

Comunicacdo Visual : o corpo como texto

A experiéncia de pesquisa com as gangues **° * de Fortaleza

pds um relevo uma curiosa forma de comunicagdo; os integrantes das

%9 “Na CVR (comunicagdo visual reprodutivel) , a ideologia “fala” espontaneamente - como das
“visceras”- através de um acervo de mensagens indiferentes e até contraditorias entre si, nas quais se
exalta indireta e silenciosamente o triunfo do ocidente”(Canevacci, 1990 : 14).

180 pesquisa realizada em Fortaleza, para fins de Tese de doutoramento, com sete gangues ,

sendo que em uma delas , a “gangue da quadra” , foram realizadas varias visitas. A finalidade da pesquisa
é de perceber a “polifonia” da violéncia na cidade e a dindmica de seus atores.



276
gangues movimentam-se, gesticulam e apontam no corpo as marcas de

sua histéria. Sdo histérias cravadas no corpo, comunicadas através do
corpo. A cada pergunta elaborada o narrador se levanta, fala enquanto
aponta os “riscos” da sua trajetéria de vida. “O corpo € um mapa cultural”
(Canevacci, 1990: 23), ele ndo apenas enuncia narrativas individuais, como

condensa e expressa o0s vestigios de dimensdes culturais mais amplas.

Ha nas gangues uma perceptivel compreensao do apelo visual
das sociedades complexas. Vindos das sombras das “periferias” da cidade,
“invisiveis” e, portanto, “inexistentes”, os componentes das gangues
adentram o cenério iluminado da vida urbana, fazendo uma mise en scéne
inusitada: super-expdem-se e super-ocultam-se, realizando o perfeito jogo
claro/escuro das grandes cidades. Parecem saber que o corpo pode
funcionar como o terreno primordial da comunicacdo visual e levam essa

suspeita as Ultimas consequéncias.

Os varios estudos realizados com punks, darks, carecas do
suburbio, apaches®®® ressaltam a natureza impactante da presenca
publica desses personagens no cenario urbano. Abramo ( 1994 : 148)

destaca que a imagem dos punks é “montada para impactar, para atrair

181 Entende-se por galera a formac&o de uma agrupamento de jovens, que se encontram sistematicamente,
motivados por uma identidade geogréfica/territorial, por um movimento, ou mesmo para a musica, a
danca, o grafite ou simplesmente para a prética da violéncia.

162 \ser Janice Caiafa, “Movimento Punk na cidade™, Rio de Janeiro , Zahar, 1989; Helena Abramo,
Cenas juvenis : “Punks e Darks no espetaculo urbano”, S&o Paulo, Scritta, 1994;

Michelle Perrot, “Os excluidos da Historia “( operdarios, mulheres e prisioneiros) , Rio de Janeiro,
Paz e Terra, 1992; Marcia Regina da Costa; “Os carecas Os Suburbio”- caminhos de um
nomadismo moderno, Petrépolis, Vozes , 1993; Marilia Pontes Sposito, “A sociabilidade juvenil e



277
atencdo e desafiar a leitura e a decifracdo”. A presenca é por si sO

falante, deflagradora de sentido. Quando Caiafa (1989: 17) menciona a
“pouca conversa” dos punks faz questdo de ressaltar - “ndo que os punks
nao tenham ‘opinido’, mas o tipo de uso que fazem da palavra s6 pode ser
compreendido junto a todos os outros movimentos que realizam...”. Corpo e

palavra fundem-se em imagem , em signos da comunicacao.

“O signo é posicdo de desejo; mas 0s primeiros signos sao signos
territoriais que fincam suas bandeiras nos corpos. E se queremos
chamas essa ‘escrita’ a essa inscricdo plena em carne, entdo é
preciso dizer, com efeito, que fala supde a escrita, e que é esse
sistema cruel de signos inscritos que torna o homem capaz de
linguagem e da a ele uma memoria de palavras” ( Deleuze et
Guattari, 1976 : 184)

E assim que o corpo das gangues, que nomadizam no espaco
urbano, funciona quase como um mapa de si e do grupo, com signos
territoriais que fincam bandeiras em seus corpos. “O corpo humano se
torna um corpo panoramatico que reflete, retroage e projeta infinitas
combinag8es de sinais ventriloquos”. (Canevacci, 1990: 23). Exibir-se é
uma forma de enunciar a existéncia e marcar sua presenca no mundo. Na
civilizagdo ocidental moderna, “tudo gira em torno do corpo” (idem :31) é o

corpo , funcionando como um outdoor, que possibilita a insercdo dos

individuos e seu reconhecimento pelos demais atores.

As gangues , diferentemente dos punks, darks, skin heads,

carecas do suburbio ndo enunciam sua diferenca através do impacto

a rua : novos conflitos e acdo coletiva na cidade”, in : “Tempo Social”, Volume n. 5 - ne 1-2, Sdo



278
provocado por uma diversidade de estilos exibidos em espacos de

visibilidade publica. Elas matam e morrem por um ténis, uma sandalia
“kener”, um boné de marca, um reldégio, uma bicicleta; elas buscam
mercadorias globalizadas do consumo que os leva a exibir-se como
pertencentes a esfera social mais ampla. E Canclini (1995:22) que
possibilita a percepcdo do que possa representar, na sociedade de
consumo, novos referentes na construgéo da cidadania:
“Ser cidadao ndo tem a ver apenas com direitos reconhecidos pelos
aparelhos estatais para 0s que nasceram em um territério, mas
também com as préaticas sociais e culturais que dado sentido de
pertencimento, e fazem com que se sintam diferentes os que

possuem uma mesma lingua, formas semelhantes de organizacéo e
de satisfagdo das necessidades”

O conceito tradicional de cidadania, onde o recorte €
essencialmente  politico, ndo consegue dar conta da paradigmatica
dindmica da vida social moderna. O ator social se constitui enquanto ator,
mergulhado em uma diversidade de polifonias narrativas e policromias
visuais, ensejando campos alternativos de sociabilidade e novos
referentes de pertencimento. Dentro da visdo de cidadania ensejada por
Canclini, o consumo torna-se um atributo fundamental: consumo como o
conjunto de processos socioculturais em que se realizam a apropriacdo e
0s usos dos produtos (p. 53). Desse modo, exibir-se em praga publica,
para os participantes de galeras, adornados por todos os aderecos da
indUstria cultural, ndo deixa de representar uma tentativa de insercéo

social, de reconhecimento de cidadania. Nas sociedades complexas o

Paulo, 1994.



279
“corpo panoramatico” passa a representar o recurso, por exceléncia,

utilizado para que se efetive a visibilidade e, consequentemente, para que

se estabelecam os liames de pertencimento social.

Pode-se perceber facilmente a relacao intrinseca entre consumo e
comunicagdo visual, onde a cultura do consumo é uma cultura da
comunicacdo visual (Canevacci: 1990 : 132). Porém, deve-se indagar que
modos de “fazer ver” de exibir-se , entre as galeras, marcam uma diferenca
em relacdo aos ritos e atores sociais personagens emblematicos do

alvorecer da era moderna?

Super-exposicéo : refluxo dos simbolos?

Como ja se afirmou anteriormente, as gangues necessitam expor
incessantemente seu corpo em publico, apresentar-se de acordo com as
expectativas da sociedade de consumo. Porém, diferente dos outros
consumidores cidaddos, ha uma necessidade, entre eles, de excesso no
ato da exposicdo. Ha& como um desejo de muito embora através da
exposicdo publica tornar-se inserido, como contraponto ao ato de
caricaturar a exibicdo, marcar uma diferenca. A insisténcia na

permanéncia em bandos, nos locais de intenso movimento, o olhar e os



280
gestos afrontadores, certamente, provoca entre 0s passantes uma

inusitada reacdo - um estranhamento em relacdo a diferenca do

semelhante.

Quando eles super-expdem-se, realizam uma ato duplo: inserem-
se na cultura de massas, hiperbolizam seus rituais de pertencimento e
apontam para a exclusdo a que estdo submetidos no lado obscuro da
cidade . Tudo se explicita na exposi¢ao publica, sao “corpos em evidéncia”,
sdo simbolos em evidéncia. Ora, qual o papel do simbolo? Como coloca
Canevacci (1990: 133) o simbolo remete a outra coisa, em geral a um
conceito mais abstrato como uma religacdo a algo que j& foi superado, que
ja se “quebrou”. Desse modo, o simbolo remete a uma alteridade, a uma
auséncia. Quando as gangues se expdem em publico, esta tudo ali, posto,
explicito, dito. Nada fica como duplo, quase nada permanece nas sombras

a nao ser sua presenca de morador do “lado invisivel”.

Ocorre, entre as gangues, uma “des-simboliza¢do do corpo em
publico” (Canevacci, 1990) , uma necessidade de “agressao visual” através
dos mesmos referentes globais do consumo : exibimos tanto os itens de
consumo, que des-sacralizamos a magica do consumo de massa; Somos
tdo excessivamente iguais a todos o consumidores , que tornamo-nos
diferentes. Observa-se “uma intolerdncia socializada por simbologias
delicadas e sutis : uma prepotente presséo social quer unir logo o simbolo
a ‘“coisa”, o sinal alusivo ao ato consumado, quer des-simbolizar

...(Canevacci: 1990: 134). Tal qual as cidades modernas, os simbolos



281
estdo relacionados a um duplo, a um jogo claro escuro, certamente

esses atores das sombras , quando adentram as esferas iluminadas da

cidade, tendem a exacerbar seus sinais publicos de reconhecimento.

Nessa perspectiva, as gangues provocam um movimento duplo e
interligado: ao mesmo tempo em que se utilizam dos meios de aceitacdo
publica da sociedade de consumo para nela apregoarem sua existéncia;
super-utilizem esses meios, esgarcam seus efeitos de sentido, des-

fetichizam sua magica de poder para finalmente, “des-simboliza-los”.

Identidade : o corpo como sinal

A definicdo corrente de identidade esteve quase sempre
pautada, de forma restrita, por nocdes de definicdo sécio-espacial. Pode-
se afirmar que essas versfes sobre identidade se traduziam, de certo
modo, tendo por base, apenas, nocdes de fronteiras, limites, e
demarcagfes. Canclini (1995: 35) coloca a preméncia de se complementar
esse enfoque classico com uma definicdo comunicacional. Tal reformulacao
tedrica deveria significar, no nivel das politicas “identitarias” (ou culturais)
gue estas, além de se ocuparem do patrimdnio histérico, desenvolvam
estratégias a respeito dos cenarios informacionais e comunicacionais onde

também se configuram e renovam as identidade”. Nessa verséo, tendo em



282
vista 0 carater eminentemente visual da comunicacdo nas sociedades

complexas, o0 corpo em exposicdo publica, recortado por registros
comunicacionais, simbolos “em excesso”, seria 0 panorama exemplar de

marcas identitarias.

Verifica-se entre as gangues, além da super-exposi¢éo publica,
expressando o carater “panoramatico” do corpo, a utilizacdo de outras
artificios sinalizadores de diferenca. A tatuagem é uma marca que
diferencia, na linguagem das préprias galeras, o playboy de um cara

entendido. Um integrante de uma gangue , indicada em Fortaleza pelos

jornais como “perigosa”, explica o que seria para ele ser um cara entendido:

“Os jovens assim que me conhecem, me véem assim e ai o pessoal

pensa que garotdo entendido. Entendido € o que vence nha vida, € menino

de rua, chefe de gangues, de galeras”. '

Para ser reconhecido como um “cara entendido”, faz-se
necessario a visdo de uma marca identificatéria, como sinal de
reconhecimento. “O sujeito adquire identidade se tatuando ou se
tribalizando de qualquer forma ato ou pensamento. E a certeza méagica da
identidade : tatuei-me, agora sou eu” (Marques, 1987: 80). Um estudo de
Clastres (1990 ), acerca da “tortura nas sociedades primitivas”, pde em
relevo a importancia do corpo como uma “superficie de escrita”, como
escrita legivel da lei. Entre os prisioneiros quase sempre tatuados, o “corpo

se transforma em maquina de escrever a lei, e que a inscreve sobre seu



283
préprio corpo” (p. 124). O corpo marcado é também um corpo

iniciado, um corpo “entendido”. A tatuagem se inscreve no corpo como

sinal:

“Quase sempre o rito iniciatério considera a utilizacdo do corpo dos
iniciados. E, sem qualquer intermediario, o corpo que a sociedade
designa como Unico espacgo propicio para conter o sinal de um
tempo, o trago de uma passagem, a determinacdo de um destino”
(Clastres, 1990: 125).

A tatuagem é um sinal quase “obrigatério” entre as gangues. Elas
possibilitam expressar a diferengca entre um jovem "comum”, da sociedade
de consumo, e um iniciado no mundo das sombras. E como se o
participante da gangue precisasse ensejar uma dupla identificacdo: para os
integrantes do “mundo de fora” eles se incluem através do estilo global do

consumo jovem; para os habitantes do “mundo das sombras” eles se

identificam “entendidos” através, primordialmente, das tatuagens.

A mutabilidade nas sociedades complexas, a fluidez do tempo, a
des-solidificacdo de valores e de regras sociais cria, entre 0s outsiders,
marcas fixas, marcas eternas. “A marca € um obstaculo ao esquecimento,
0 préprio corpo traz impresso em si 0s sulcos da lembranca - o corpo € uma
memoria” (Clastres, 1990: 128). Foi através da entrevistas com as gangues
gue se pode perceber a importancia do corpo enquanto texto, enquanto
escrita, como também enquanto registro de identidade. Assim como o

jovem cacador “quaqui”, pesquisado por Clastres (Idem), proclama, com

163 A pesquisa relacionas as tatuagens foram realizadas com integrantes da “Galera da Quadra- GDQ”



284
seguranca, através de sua marca, 0 seu pertencimento ao grupo, o

representante de gangues parece reproduzir a mesma maxima : “és um dos

Nnossos e nao te esqueceras disso”.

Essa necessidade, de natureza primitiva, que reaparece nas
sociedades complexas, de uma “lei inscrita no corpo” ndo apontaria para o
declinio da comunicacdo verbal como estatuto de verdade e como
instrumento da tradicdo e da memoria? Na Biblia, encontramos no Génesis
(4, 15) , alusdo a uma marca identificatoria : E Deus colocou um sinal;

sobre Caim, a fim de que ndo fosse morto por quem o encontrasse”.

Na auséncia de uma lei, compactuada pelos homens, de carater
abrangente, universal, fazia-se necessario o uso de marcas identicatorias
que tivessem o corpo como texto. O que podemos denominar de marcas?
“...s80 exatamente estes estados inéditos que se produzem em nosso
corpo, a partir das composi¢cdes que vamos vivendo. Cada um destes
estados constitui uma diferenga que instaura uma abertura para a criacdo
de um novo corpo ...” (Rolnik, 1993). Por que motivo, nas sociedades
complexas, 0 corpo-texto, como “novo corpo” é retomado como forma de

se explicitar uma filiacdo, um reconhecimento?

Foi observado entre as gangues um modo de contar historias de
vida, através do corpo, através das marcas. A comunicagdo visual tornou-
se tdo recorrente que é como se as palavras funcionassem apenas como

ancora para que o corpo-linguagem pudesse exibir-se, para que 0s sinais



285
podessem explicitar os jogos de identidades. Um estudo acerca do

“Brasil tatuado” indica a linguagem-corpo emitida através das imagens
tatuadas -- talvez os modernos primitivos nem precisam responder. Basta
ler no corpo transformado em cartaz: somos excluidos, nos e os primitivos
antigos, originais...(Marques, 1997: 79). Quer saber quem eu sou ? Olho o

meu corpo e saberas.

Em um outro estudo realizado em Paris, com um grupo de

tatuados, Descamps (1983: 175) afirma que

“L’ acte de se tatouer ou de se faire tatouer apparit comme un
systeme de defense contre une situation anxiogéne et plus
paticulierement chez les adolecents une crise de
dépersonnalisation. Le tatouage fixe pour toujour une décision,
une partie de I' ideal du moi et permet d’entrer en relation avec
Soi, avec un groupe par une indentification simple et avec le
monde en montrant ce qui ne peut s’ exprimer autrement.”*%*

A tatuagem é uma das formas de comunicagdo visual utilizada
nas tramas da identidade juvenil, ela diz, ela revela por imagens o que as

palavras ndo conseguem exprimir, ela “retrata” as identidades.

164 «0 ato de se tatuar ou de se fazer tatuar aparece como um sistema de defesa contra uma situagéo que

causa ansiedade e mais particularmente entre os adolescentes numa crise de despersonalizacéo. A
tatuagem fixa para sempre uma decisdo, uma parte de um ideal de si e permite entrar em relacdo consigo,



286
Tatuagens : a escrita visual

E nas tatuagens que a duplicidade da comunicagdo visual
ensejada pelas galeras se explicita. Ao mesmo tempo em que o modo de
vestir marca um estilo, as tatuagens que nem sempre aparecem, remetam

a uma condicdo de diferenca. O estudo’®®

apresentado por
(Descamps:1983) acerca de pessoas tatuados conclui, dentro de um teor
negativo, “que la personnalité du tatoué se caractérise par la pauvreté de
I'éxpression verbale, la passivité, 'immaturité psycho-affective avec fixation

narcissique'®. Ha, indiretamente, uma correlacéo entre utilizacéo do corpo

como linguagem e refracdo da comunicacao oral propriamente dita.

Uma outra pesquisa realizada em 1980, com a ajuda de A.
Samerciyan, indica que as motiva¢des para o uso da tatuagem podem ser
as seguintes: a necessidade de virilidade, exibicionismo, o desejo de se
impor, de constituir uma nova pele (Descamps,1983: 168) . Esse desejo de
constituir uma “nova pele” aparece também supostamente entre as
gangues como forma de, ao criar uma escrita sobre o corpo, instituir uma
nova corporalidade. E desse modo que as tatuagens, assim como a histéria
do corpo, ndo sdo as mesmas sempre, qual seja, quase nunca

representam um texto acabado. Vétement écrit, le tatouage possede um

com uma grupo por uma identificagdo simples e com 0 mundo mostrando aquilo que ndo pode se

exprimir de outro modo.” Tradugéao da autora

185 Etude de Diligent de Den Petiet realizado, em 1973, com 100 tatuados.

166 A personalidade do tatuado se caracteriza por uma pobreza de expressdo verbal, a passividade, a
imaturidade fisico-afetiva, com fixac&o narcisica. Tradugéo da autora.



287
repertoire de signes bien élementaire et qui résist aux theories de la

représentation ( Khatibi, 1986: 93). Ao falar de como surgiram as tatuagens
€ comum emergir, nas falas das gangues, a alusdo a natureza incompleta
das suas formas, como uma escrita de signos elementares da histéria de

vida de seus participantes :

“Eu gostava muito da minha avo , ela morreu, ai eu ndo fui no
cemitério que eu era criangca e nao podia ir, essa tatuagem eu fiz
com oito anos, sO que agora eu vou aperfeigoar, vou botar o nome
da minha avé e do meu v6. Essa tatuagem eu fiz em trés turnos.
Primeiro eu fiz 0 sol, depois foi o morcego, por fim o pé de arvore e
a caveira.”

Na linguagem das gangues aquilo que precisa “aperfeicoar” néo
estd acabado, ainda se coloca como texto incompleto, de forma que outra

tatuagem, do mesmo jovem , parece ter sido “aperfeicoada” :




288
“Por enquanto eu fiz s6 o cogumelo mas ainda vou terminar. Vou

mandar fazer um duende fumando maconha. (Integrante da Galera da

Quadra)

“Essa outra aqui € um rato pegando um baseado, deitado em cima
de um cogumelo. E que ele t& muito doido. O rato é aperfeicoado”

(Integrante da Galera da Quadra).

As tatuagens , embora tenham um carater de irreversibilidade,
uma vez tatuado sempre tatuado, elas podem reproduzir , na
complexificagdo da mesma marca, imagens diversas da vida, podem
aperfeicoar-se. Verifica-se também que os “tatuados”, quando fazem
alusdo as tatuagens existentes, quase sempre, informam qual sera a
préxima a ser feita. Isso porque segundo eles “quando a gente faz uma
tatuagem quer fazer mais ainda”. As inscricdes nos corpos dos tatuados
cumprem a sua funcao, de falar por imagens, seguindo o curso da vida; até
gue algum dia , a palavra , como meio de identificacdo, de contrato social,

de reconhecimento publico possa retomar um estatuto perdido.



289

De que falam as tatuagens?

Descamps (1983) quando realiza o seu notavel trabalho de
classificacdo da ‘“linguagem das tatuagens”, pde em relevo as
imagens/figuras e suas significagfes . As tatuagens , na forma do uso das
gangues, pouco revelam a dimensdo dos simbolos, elas, tal qual
advertem seus usuarios, apenas “sdo o que sao”, “é viagem”167. Quando,
inicialmente, indagava-se o significado das tatuagens, observava-se uma
insisténcia em se ressaltar exatamente o que ela é, aquilo que o desenho
“fala”. Nao que ela ndo representa alguma coisa, € que para 0s integrantes

das galeras a representagdo esta colada a imagem, esté dita na imagem.

O rito de iniciagdo na galera, antes mesmo da pratica da violéncia,
tem seu ato inaugural no uso coletivo e compartilhado das drogas. O
“duente”(duende), como mencionam os jovens, € aquele que “vive muito

doido”, “vive lombrado”. Ter um “duente” tatuado, a folha da erva, o

167 «,

viagem”, na linguagem das galeras, significa o culto & beleza e ao prazer.



290
cogumelo, a aranha é a forma de “falar” da iniciacdo as drogas, € a

forma de se fazer “enturmado”, “iniciado” :

“O duente eu acho que ele é tipo a gente, ele é viciado na coisa,

gosta de um bagulho também”.

“A aranha é sinal de muito lombra”

O homoénimo “duente” ndo deixa de representar um “ato falho” da
linguagem; assim como eles, o duende, “doente”, gosta do “bagulho” , é
viciado. Desse modo, os integrantes das galeras vao constituindo os
“pedacos” de sua histérias através das imagens-palavras que se espraiam

pelo texto-corpo. A seqliéncia das tatuagens, realizadas no corpo € que vao



291
dando um meta-sentido, constituem um mapa simbdlico apenas

perceptivel para quem, junto com eles, tenta constituir nexos, interligagdes ,

mapas culturais da comunicacao visual.

Quase sempre a segunda tatuagem faz alusdo a morte, sao
caveiras , cruzes, cemitérios... E como se 0 corpo precisasse primeiro se
“lombrar”, eliminar medos e resisténcias para poder ‘“registrar’ a
possibilidade, quase sempre a espreita, da morte, que eles traduzem do

seguinte modo:

“A caveira é a morte. Porque o dilema é esse : quem ta pra’ rir ta

pra

chorar”

Essa frase aparece, recorrentemente, na fala dos integrantes das
gangues. Ela aparece quase como um lema, uma referéncia valorativa

primordial e significa dizer que ao adentrar a galera o jovem deve saber



292
gue esta ali pra se “divertir”, se “enturmar”, se fazer “entendido” mas que

a pratica recorrente da violéncia traz a morte sempre a espreita. Ele deve
estar ciente de que “riso” e “choro” estdo quase entrelacados na dinAmica
das gangues. Na pesquisa realizada por Descamps, a face da morte era
também usual entre tatuados. Ela representa uma adverténcia ou um
convite aberto a violéncia: “La téte de mort peut étre une promesse pour

les autres ou por soi” (Descamps, 1983 : 171).1%®

Panteras, tigres, serpentes aparecem como compondo O eixo

discursivo: estou lombrado, tenho um corpo que transcende o medo da

dor, da morte e como vé sou agil e perigoso:

“A pantera é cruel, é sinal de muito peia”

Descamps (idem: 171) verifica, entre os tatuados, que la téte de

tigre, de panthére, le dragon, le serpent , I'eclair sont un avertissemant -



293
attention je suis dangereux. O corpo- texto, ali onde a visibilidade das

ruas parece caricaturar a comunicacao, revela uma escrita possivel de ser
decodificada apenas entre os “iniciados”. As tatuagens representam uma
fala quase da natureza dos dialetos, elas pdem em evidéncia o carater
“tribal” de grupos que, ao mesmo tempo super-evidenciam referentes
globais da sociedade de consumo, escolhem “modos primitivos” de
comunicacdo ‘interna” . Ela parece reunir a um sé tempo arcaico e
moderno, sinais “des-simbolizados” e mitologias, projetando um inusitado

processo de sincretismo cultural.

Mitologia no corpo : tatuagem e sincretismo

E na antropologia visual (Canevacci, 1990) que podemos encontrar a
matéria-prima para se perceber como o fluxo incessante de mercadorias,
de idéias transmitidas em signos e imagens parece fundir tempos diversos,
numa simbiose entre passado e futuro. O vazio de referentes linguisticos
capazes de dar forma e sentido as relagdes sociais, estabelecer pactos e
funcionar como reservatério de tradi¢cdes, valores e normais sociais; cada
vez mais se esgarca nesse final de século. Considerando-se o0s
participantes de gangues, atores que caricaturam essas fissuras sociais,
sdo eles que parecem realizar, de forma mais expressiva, uma volta ao

passado, as dimensdes primitivas com uma dupla finalidade:

188 «A caveira”(a face da morte) pode ser uma promessa para 0s outros e para si”. Tradugao da autora.



294

A) De reativar formas “superadas” de comunicacdo e
reconhecimento, res-gatando, através da linguagem visual do corpo,
“novas” modalidades de comunicacdo social, diferenciacdo e identificacdo

no interior dos grupos ;

B) Como maneira de expressar o carater amalgamatico do gosto
incessante pela novidade nas sociedades complexas, onde o0 novo é quase
sempre apelo a novidade, é fusdo entre o arcaico e o moderno; sendo as
galeras o ator social que, por exceléncia, projeta a presenca do primitivo

nessa fusao.

Canevacci (1990) vai denominar esse processo, a luz do uso
desse conceito na antropologia classica, de sincretismo cultural. Nas
sociedades complexas, o sincretismo cultural projeta-se através das redes
de comunicacao visual. Imagens “modernas” fundem-se com referentes
arcaicos constituindo, através de efeitos visuais, novas modalidades de

comunicagéo.

“Nessa perspectiva, a antropologia visual aplicada as sociedades
complexas tenta repensar o conceito de cultura, com particular
atencdo a relacdo entre o passado, mesmo 0 mais arcaico e o
presente, mesmo o mais avancado, entre a expansdo de sistemas
reprodutiveis e a ‘ressurreicdo’ de formas arcaicas” (Canevacci,
1990: 135).



295
As tatuagens, dentro do marco das sociedades complexas,

aparecem como elemento visual de maior condensacdo entre o arcaico e
moderno, sendo um referente emblemético para a perspectiva de
“sincretismo cultural” desenvolvida por Canevacci. Observou-se, nas
grandes metropoles brasileiras, a recorréncia de veiculos estampando
adesivos com mensagens do tipo : “Eu acredito em duendes”, “eu acredito
em bruxas”. As bruxas, os gnomos, os duendes sdo reeditados pela
indUstria cultural como as mais patentes simbioses entre “passado” e
“presente”. O “sincretismo” evidencia assim o “duplo” efeito que a presenca
de “bandos” de jovens modernos, com adere¢os do consumo de massa e

com insignes arcaicas , parece apontar: um grito mudo de um passado

gue retoma toda a sua forga no mudo cenario do presente.

Poderia se falar no “retorno do mito” através do uso corrente de
tatuagens entre os participantes de gangues? Haveria mitos como, por
exemplo, o duende gosta de se “lombrar’, de que a pantera e o tigre
representam forca, de que a caveira € morte? Essa linguagem inscrita na
corpo é de natureza mitologica? Quando Descamps (1983: 174) realizou
sua pesquisa com grupos tatuados ele assim falou do processo de
significagdo das tatuagens: um éternel cri mut, le tatouage est la parole le
ceux que ne peuvent rien dire d’autre’®. Desse modo, as tatuagens “falam”

por si proprias e , de certo modo dispensam o uso da palavra.

169 «“UUm eterno grito mudo, a tatuagem é a palavra daqueles que ndo podem dizer nada de outro modo” .
Traduc&o da autora.



296
Traduzindo o mito como um sistema de comunicagdo, como

mensagem (Barthes, 1989 : 135) verifica-se que 0 o mito € uma fala (idem).
Tendo em vista que o significante do mito comeca quando nele ja esta
“incorporado” o processo de linguagem, que ele supbe dois sistema
semioldgicos, o mito € entdo uma metalinguagem (idem : 136). Sendo
assim, o uso de imagens mitolégicas entre os integrantes de galeras

possibilita atingir o efeito desejado, jA que, “a intencdo do mito é
demasiado obscura para ser eficaz ou é demasiado clara para que se

acredite nela” (idem : 150).

E assim que os mitos atendem ao apelo da necessidade de uma
comunicagdo visual nas sociedades complexas e, a0 mesmo tempo,
parecem ndo comprometer, pelo sentido de seus signos e pelas
“mensagens” “faladas” nas tatuagens, os seus portadores. O mito é “vivido
como uma fala inocente: ndo que as suas intengbes sejam escondidas; se
0 estivessem ndo poderiam ser eficazes; porque elas sdo naturalizadas”
(Idem : 152). Desse modo, o texto escrito através das tatuagens, no corpo
dos participantes de gangues, ao mesmo tempo em que fala de
mobiliza¢des para a violéncia, do uso das drogas, naturaliza essa forma de
linguagem e a inscreve no campo de aderecos do corpo. Além do que
como o0 mito é metalinguagem, sua clara enunciacdo pode também ser
estrategicamente transformada em obscura codificacdo de sentido, qual

seja, pode-se afirmar: isso aqui, tatuado no meu bragco ¢é apenas uma

caveira, nada mais que o desenho de uma caveira.



297
As sociedades complexas quanto mais provocam uma

derrocada dos simbolos presentes na linguagem, quanto mais exibem
imagens explicitas “de sentido”, parecem também necessitar resgatar,
pelos mesmos motivos, tradicdes mitoldgicas. Quanto mais a linguagem se
retrai, e a dimensao do olhar se faz presente no turbilhdo das grandes
cidades; mais parece ressurgir a forca dos mitos que, em siléncio, falam

elogiientemente.

Como se realizam as estratégias de enfrentamento das gangues,
através dos corpos que parecem tornar panoramaticos os coédigos de
violéncia? Quando a experiéncia de enfrentamento é relativa a um suposto
outro, ao diferente, como no caso da acéo policial, como as gangues
estrategizam esses corpos de cartografias cifradas, territérios em
movimento? Deixou-se esse embate para o final. O préximo capitulo é

acao, € movimento. O Palco é a cidade e nos todos contracenantes.



CAPITULO OITO

GANGUES E FfOLI'CIAZ CAMPOS COMUNS
ENFRENTAMENTO, ESTRATEGIAS DE DIFERENCIACAO

“O que a policia faz com os pobres?
Persegue e bate/n&o vou escolher
palavras/sao uns selvagens/ eles te
perseguem o tempo todo/ ndo te deixam
respirar/ se poder prove o contrario
do que agora vou falar"

(“Abuso de Autoridade”, Hip Hop do Morro Santa Terezinha)

298

DE



299
Os corpos dos iniciados e os investimentos da violéncia: sao
Jorge e o Dragéo

Chegamos ao Pirambu no final da tarde, para encontrar a
Gangue FIEL - Fanaticos Irreverentes Executando Loucuras. Na casa de
muro cravado de balas, fomos recebidos pela mde de um dos seus
componentes. Na sala, varias imagens de santos, sendo que S&o Jorge,
ocupava a espaco de maior devocdo de seus moradores. Ele estava
representado por uma imagem de gesso, bem maior que as demais e
ocupava o0 ponto de maior destaque da sala. Ao indagarmos sobre
violéncia, de imediato, todos falaram sobre as marcas no muro e acdo da
policia no bairro. Sdo Jorge aparece como protetor da casa e como
simbolo de coragem e ousadia. Na versao dos integrantes da FIEL,
apenas ele é capaz de vencer o0 dragdo e, nessa narrativa entremeiam-se
sdo Jorge, a policia, a coragem das gangues e o0s vesigios do

enfrentamento nos muros da casa.

Marcas de balas nos muros, marcas de balas nos corpos, cortes,
furos, fendas, cicatrizes, tatuagens. No territério acidentado do corpo, cujas
marcas contam uma histéria da violéncia, torna-se possivel o siléncio das
palavras. Sobre as marcas da violéncia nada se diz, elas falam por si
proprias. E como se os corpos pudessem falar através de sinais,
explicitando-se como texto legivel de signos de inscricbes mudas,
consentidas. Pode-se afirmar que esses registros silenciosos, assim como

as formac0es selvagens sdo



300

“...orais, vocais, mas ndo porque a elas faltem um sistema gréfico:
uma dancga sobre a terra, um desenho sobre a parede, uma marca
sobre o corpo sdo um sistema grafico, um geografismo, uma
geografia. Essas formacdes sdo orais precisamente porque elas tém
um sistema gréafico independente da voz, que néo se alinha sobre ela
e ndo se subordina a ela, mas lhe é conectado, coordenado ‘em
uma organizacdo de certa maneira radiante’ e pluridimensional” (
Deleuze e Guattari, 1976 : 239)

No corpo das gangues, assim como as inscricdes primitivas a
escrita da violéncia parece enunciar-se, através de seus registros muitas
vezes dispensando o uso da linguagem oral. Talvez, pelo exercicio de tal
linguagem observe-se entre as gangues um “pacto de siléncio” a respeito
da violéncia efetuada pelos membros de uma outra gangue, mesmo de
uma forma considerada arbitraria entre eles. Entre elas, o cddigo da
violéncia esta la cravado, visivel e naturalizado, vez que essas marcas

parecem constituir um “geografismo” particular no territério-corpo.

Nao se fala sobre violéncia, ndo se comenta sobre violéncia, no
sentido de um ato que produz dor, que possa parecer injusto, destrutivo.
Fala-se sobre mortes, roubos, “enxames”, “paradas”’, “cana’,
“apatolamento”. Fala-se sobre acontecimentos. E como se entre as
gangues a violéncia se projetasse enquanto experiéncia que de tao visivel
torna-se comum , como um ato que se dilui até desaparecer. Desse modo,
violéncia é o olhar do “outro”, sobre a natureza das acdes praticadas entre
as gangues, pelas gangues; um olhar que se concentra nos atos e desvia-

se do corpo “como superficie de escrita” (Clastres, 1990: 25).



301

Quando os integrantes da FIEL passaram a explicar como
aconteceram as marcas de balas nos muros, suas herdicas escapatérias
da policia, era através do corpo, de seus gestos, de suas marcas que a
narrativa ganhava sentido. No corpo estava registrado o “rito de passagem
“ do jovem “gado”, “bicho playboyzinho”, “otario” para os “iniciados” na vida
das ruas. Clastres (1990 : 125 ) ressalta a importancia, nas sociedades
primitivas, dos ritos de passagem de ingresso dos jovens na idade adulta.
Ora, quase sempre, 0 rito iniciatorio considera a utilizacdo do corpo dos
iniciados (...) Proximidade, cumplicidade do corpo e do segredo, do corpo e
da verdade revelada pela iniciacao (...) o corpo mediatiza a aquisi¢cdo de
um saber, e esse saber é inscrito no corpo (Idem : 125). Na perspectiva das
gangues, um corpo “marcado” € um corpo “iniciado”, inserido numa campo
de significados produtor de novos codigos de linguagem, de sinais de
insercao e aceitacdo nesse campo demarcado de sociabilidade. As galeras,
no geral, carregam apenas uma tatuagem de localizacdo mais discreta e os
Ccorpos nao carregam em si as marcas das experiéncia cotidianas da

violéncia. O corpo “iniciado” traz marcas que contam sua histéria,

condensam registros mudos de identidade.

Paradoxalmente, a policia vai aparecer nos relatos das gangues

cComo personagem que opera um movimento “dentro”/fora” do seu campo

170

de sociabilidade Ao se projetar como  “inimigo”,  propulsor de

70 campo de sociabilidade é a toda a extensdo territorial relativa a dinamica das gangues; o point, o baile,
a praias, os locais de enxame, dentre outros.



302
enfrentamentos, de embates dinamizadores de tensédo, da descarga da

adrenalina e da aceleracdo do BPM !, a policia se insere dentro de um
mesmo terreno, cujos meios de embate e enfrentamento ndo se
diferenciam, daqueles utilizados pelas gangues. A policia , como em um
jogo de espelhos, possibilita a existéncia a producdo e o registro “oficial “
da gangue enquanto agrupamento violento. A policia institui a gangue
enquanto grupo classificado e registrado. Por outro lado, ao se colocar
como agente repressivo das acdes ensejadas entre as gangues, a policia
se apresenta como um “outro”, estranho ao grupo. S&o entdo as acdes
provocadas por esse agente de “fora” do acontecimento, da dindmica das
“paradas” ocorridas no campo “interno” das gangues, que mobiliza entre as
mesmas um discurso sobre a violéncia. E através da ac¢&o da policia que as
gangues conseguem criar referentes de difetrenciacdo, entre o que é
considerado ou ndo violéncia; o que praticamente ndo vem a se definir nas

“tretas” que ocorrem nas gangues entre si.

Apenas com a evidéncia das marcas de balas nos muros, com as
marcas cravadas no corpo foi que os integrantes da FIEL fizeram emergir
nas suas falas o personagem “policia”. Caifa ( 1989 : 95) também percebe

entre os punks, a presenca, a marca do inimigo no territério-corpo.

“O inimigo esta inscrito no corpo. A acao do bando ( a roupa negra,
0s cabelos espetados, os pregos, o corpo furado, as correntes, a
danca violenta, o som rapido e seco ) reencena todo o perigo,
ritualiza com todos os signos agravando-os. O corpo é o suporte da
violéncia no instante dessa atuacao “

"1 Batida por minuto das contragdes do coragéo.



303

Como agente “primitivo” da lei, de uma lei que ndo se sustenta
nas palavras, nos coédigos, nos decretos, o personagem policia vem
“marcar” a lei nos corpos dos participantes das gangues, “como superficie
apta para receber o texto legivel da lei” (Clastres, 1990: 124). As marcas

“falam” da lei, as marcas séo tragos da lei.

“Essas marcas que tenho no corpo tudo é de apanhar, olha aqui o
GATE'"? pegou e bateu s6 na boca do meu estdmago. Agora existe
0 FATOR, é muito pior, deram outro nome mas a peia é a mesma.
Ta vendo esse chapéu aqui ? Eles pegam, rasgam, levam pra’ eles.
Se tiver dinheiro eles tiram e levam tudo também. S&o os piores
ladres, uns “comedor de toco™’*. Eles que fazem a gente roubar.
Se nos se indireitasse eles que eram os maconheiro. Se nos parar
de roubar, se nos tiver trabalhando eles tomam o dinheiro da gente”
(Integrante da Gangue FIEL).

“A gente vé muito neguim hoje que diz que é foda mesmo, quebra
pau, da 'porrada, cinco caras de um vez se vier o cara briga sozinho.
Ai vem um policial, mete o pau e ninguém diz nem que esta doendo.
Entdo como é que fica isso ? Que porra é essa de coragem que nés
temos , é s6 pro” pessoal aqui da area ?” (Integrante do Movimento
Hip Hop )

A policia aparece nos relatos das gangues como agente inscrito no
campo de acédo unificado, como participes de uma trama cujo cédigo é a
banalizac&o e a naturalizacdo do uso da violéncia. Na versdo da gangue, se
a mesma deixar de existir, a policia assume seu lugar : eles se tornam nds,

porque ja o sdo. Porém, dentro da dinamica da violéncia, o personagem

2 Grupo da Policia Militar - Grupo de Agdes Téticas Especiais, criado em maio de 1994 para o
enfrentamento as gangues.



304
policia assume um papel particular, especifico, como instancia de

engrenagem de inscricAo e demarcacdo da lei. Observa-se que no
imaginario das gangues a policia se reveste de um poder “marcador”,
identificador da iniciacdo do jovem nas gangues “naturalizado”, “consentido”
através do siléncio e da ndo expressao da sensacédo de “dor”. As marcas da
acéo policial sobre os corpos instituem e codificam o lugar do individuo, ndo
apenas no socius registrador das experiéncias de delinqiiéncia, do grau de

criminalidade e periculosidade, como também na trajetéria e terreno da

mutante hierarquia interna da gangue.

A diversidade e pluralidade das marcas, mesmo que estejam
silenciadas ou nao visiveis nos corpos, indicam os tracos de resisténcia e
coragem do jovem para sua insercdo na engrenagem de producdo e
potencializagcdo da violéncia. A maquina territorial primitiva codifica os
fluxos, investe os 6rgdos, marca os corpos. Até que ponto circular (trocar) é
uma atividade secundaria em relacdo a essa tarefa que resume todas as
outras: marcar 0s corpos que sdo da terra (Deleuze, 1976: 183), tornar

visivel os jovens “iniciados” nas gangues.

Desse modo, a dimensdo de territério, de area de dominio da
gangue vem a significar menos um espaco de liberdade de movimentacao

e mais um lugar produtor de uma marca, condensador de um sentido de

173 Essa expresséo se refere a possivel liberagéo da policia quando o integrante tem dinheiro para negociar
com o policial. Segundo os integrantes das gangues pesquisadas, no geral, R$ 10,00 resolve a “parada”.



305
turma, de unidade do grupo, cujo o cAdigo tem o corpo como instancia

de demarcacédo e campo cifrado de reconhecimento.

“O signo é posicdo de desejo, mas 0s primeiros signos sao signos
territoriais que fincam suas bandeiras nos corpos. E se queremos
chamar de ‘escrita’ a essa inscricdo plena em carne, entédo é preciso
dizer, com efeito, que a fala supde a escrita, e que é esse sistema é
cruel de signos inscritos que torna o homem capaz de linguagem a
da a ele uma memodria de palavras” ( Deleuze e Guattari, 1976 : 184

)

O territério fisico-geografico, como area de acdo e dominio da
gangue, investe-se de um sentido tdo abstrato como a nog¢éo da cidade e
do lugar em que vivem. As marcas e 0s signos do territrio-corpo tornam-se
invisiveis para os olhares cuja marca de instituicdo esteve quase sempre
pautada na idéia de lugar, de bairro, de regido. Assim, o ato de instituicdo é
um ato de comunicagdo de uma espécie particular ; ele notifica a alguém
sua identidade, quer no sentido de que ele a exprime e impde perante a
todos (...), quer notificando-lhe assim com autoridade o que esse alguém é
e 0 que dever ser” (Bourdieu,1988: 101). A inscricdo territorial € uma
marca definidora de uma identidade do grupo, de um registro no campo de
sociabilidade na ampliada e unificada rede de experiéncias dos “moradores
do lado de 14 da cidade”. Instituir através do registro local € um modo de dar

174 & notificar para os

operacionalidade a producéo de estigmas territoriais
moradores dos bairros de periferia 0 que devem ser. A esséncia do socius

registrador, inscritor, enquanto ele se atribui as forcas produtivas, e distribui

17 \Jer Loic Wacquant, Os Proscritos da Cidade, op. Cit.



306
0s agentes de producdo, reside nisso - tatuar, excitar, incisar, recortar,

escarificar, mutilar cercear, iniciar (Deleuze e Gutarri, 1976: 182). A nocdo
de territério ganha sentido na trama da necessidade de inscricdo das
gangues na producdo de um “socius registrador” que transponha as
barreiras e os espacos sombreados dos bairros de periferia das grandes
metropoles . Viana (1996: 207) observa que, entre os funks, a nogédo de
territério esta muito mais relacionada a dimensdo de uma expresséo de

estilo que mesmo a nocao de lugar.

“O territorio, entretanto, nem sempre se resume as suas Obvias
referéncias as bocas de trafico. O territério é praia, esquina, linha de
Onibus ou mesmo o baile que as galeras aliadas, dos “amigos
sangue bom” , freqiientam”

A “treta” entre a policia e as gangues, vai ocorrer em situacdes
aparentemente inusitadas onde, uma simples reunido de seus integrantes

na esquina do bairro, provoca quase sempre uma agao repressiva policial :

“As brigas maior com a policia € quando a negada, quando ta todo
mundo nas esquinas. Ai tem gente que ndo tem nada a ver, mora sé
no bairro, ai a policia chega bota todo mundo na parede e agora téo
botando pra’ se deitar no ché@o. Ai tem deles que ndo é de gangue, e
eles ficam dizendo que o cara usa droga, sem ele usar. Ninguém nao
pode olhar pra’ eles, se a gente ao menos olhar, eles descem o pau
na cara. As negada sempre se sente vigiada, quando vé a viatura de
longe, sai tudo correndo. E eles véo atras atirando, ai as gangues
gue tém fogo saem atirando também” ( Integrantes da Gangue Baixa
Pau)

A acéo policial se coloca como forma de tentar impedir o dominio

territorial das gangues, cujo ponto de apoio é quase sempre a “esquina” do



307
bairro. Dentro do suposto espaco de dominio da gangue no bairro, a

“vigilancia” da policia se manifesta como forma de intimidar a circulagdo dos
seus integrantes e de contencdo do registro de marcas territoriais como
expressdo concreta do poder da gangue sobre o espaco. As gangues criam
uma trama de dominio territorial, mobilizam enfrentamentos nesses campos de
acdo, canalizam energias vigilantes e violentas para a demarcacao de fronteiras
e, nessa coreografia de um poder sobre o espaco, estrategizam a visualizacéo

e a demarcacao do territorio corpo.

“Eles sdo uma gangue”

Quando se indaga as gangues acerca da acao policial, as narrativas
vém quase sempre mediatizadas através do corpo, de um modo que se
confunde a violéncia praticada entre um e outro assim como dos graus de

sofisticagdo no uso da violéncia entre 0s contracenantes da agao.

“Os policias bate, pede dinheiro, bate com a palmatéria. Quando é
de menor enrola num tapete e ai mete a chibata que ¢é pra’ néo
deixar hematoma. H& quatro anos atras me pegaram, algemaram
minha s méos pra’ trds, meus dois pés, me derribaram no chéo,
botou cémara de ar no meu rosto, eu desmaiei trés vezes” (
Integrante da Gangue FIEL)

Quando a acao policial ndo deixa “marcas” no corpo, a violéncia fica
precisamente cravada, fincada nos sulcos da memdria. Sem “marcas” a

violéncia , assim como o territério € mera abstracdo, e o corpo torna-se



308
mapa de experiéncias silenciadas, invisiveis, ndo compactuadas entre os

“enturmados”. Essa nao diferenciagcdo, no imaginario das gangues, entre a
policia e acdo dos seus componentes fica expressa em depoimentos

diversos registrados nos points dos bairros de periferia.

“A policia bota a gente de cabecga pra’ baixo, bate, da chute, amarra
e manda andar até a delegacia, e quanto mais eles batem, mais
cresce a revolta. Um dia desses, pegaram um colega nosso que era
de menor, algemaram e botaram ele pra’ andar no meio da rua. Foi
mais de uma hora de peia, deram chute na bunda, no estbmago, em
todo canto. Tapa na cara, ndo tém nem respeito com as pessoas que
estdo passando no meio da rua. Esses policiais € uma gangue pior
que a gente. Eles tomam dinheiro, rel6gio, tudo que tiver com a
gente fica pra’ eles. Eles sdo uma gangue” ( Integrante da Gangue
Sem Cérebro das Goiabeiras)

Na perspectiva das gangues nédo ha diferencas entre a agéo de seus
integrantes e os atos de violéncia cometidos pela policia. Desse modo, a
maior violéncia acionada pela policia, segundo os componentes das
gangues, é nado efetuar uma diferenca, € assemelhar-se a toda uma
dindmica da violéncia ensejada e produzida pelas proprias gangues.
Verifica-se que as ocorréncias acerca das acdes praticadas pelas gangues
e a reagdo dos esquemas de Seguran¢a Publica, assume nos jornais da
cidade de Fortaleza, esse carater indiferenciado, amalgaméatico. No dia 9
de marco de 1993, logo apds a ocorréncia de um “arrastdo no Morro Santa
Terezinha” o Jornal “Tribuna do Ceard” noticia na primeira pagina: Do outro
lado da TV: panico no Morro Santa Terezinha”. As primeiras linhas da
matéria destacam a ocorréncia inusitada no Morro : Luzes, cAmara, acao.

Gracas ao forte apelo da midia, os arrastbes ganham forca e tornam-se



309
parte do dia-a-dia das grandes cidades brasileiras. Dois dias depois, 0

Diéario do Nordeste noticia: PM faz arrastdées em Morros.

Ambos fazem “arrastdes”, ambos usam da violéncia, ambos
precisam ensejar acdes cujo objetivo é a tdo-proclamada “demonstracao de
forcas™ . Nessa “crise das diferencas” (Girard, 1990), a violéncia passa a
atuar como campo de expressao da auséncia de “marcas” produtoras de
diferencas, cuja esfera de inscricdo é o corpo como simbolo do sacrificio,

cujo “signo publico” é “marcado” pela auséncia da lei.

Policia e gangues: a crise das diferencgas

Nesse final de século , a violéncia parece assumir 0 epicentro das
preocupacdes relativas ao “ordenamento”, “disciplinamento” e “manutencéo
da ordem publica™ nas grandes metrépoles de todo o planeta. Nunca se
falou tanto em violéncia, nunca se “globalizou” de forma tdo extensiva as
preocupacdes em torno desse fendbmeno, muito embora existam muitas
concepgBes multiplas acerca desse fendmeno. De modo geral, pode-se
identificar uma usual e recorrente indagacdo, que balizam discussbes
“cientificas” até bate-papos informais : por que tanta violéncia ou porque

a violéncia intensificou-se tanto?



310
Nas “sociedades pré-escritas”, a violéncia ritualizada em

sacrificio publico exercia um papel de equilibrio da ordem social. Isso
porque diante de um crime cometido, face ao sangue derramado, a Unica
vinganca satisfatéria € o derramamento do sangue do criminoso ( Girard,
1990 : 28). Elegiam-se ‘“vitimas sacrificiais” para barrar o efeito cadeia da
vinganca. O sacrificio polariza sobre a vitima os gérmens da desavenca,
espalhados por toda parte, dissipando-lhes ao propor-lhes uma saciacao
parcial (p.31). A vitima condensa os sentimentos de vinganca e barra o
efeito cadeia da violéncia. A funcéo do sacrificio € apaziguar as violéncias

intestinas e impedir a explos&o dos conflitos” (p. 27).

Obviamente que isso tudo ndo pode ser enunciado desse modo. A
operacdo sacrificial exige um certo desconhecimento. Os fiéis nédo se
conhecem, e ndo devem conhecer, o papel desempenhado pela violéncia
(op cit : 31). O sacrificio parece atuar como muro de transposicao de limites
entre o bem e o mal, entre ordem e desordem, valendo-se da necessidade
de suas praticas, as diferencas eliminam-se. “O sacrificio ndo € apenas um
oferenda agradavel aos espiritos e aos deuses; é também apelo as proprias
fontes de vida, segundo a magia de morte-renascimento; é enfim, dentro de
certas condicbes, a transferéncia psiquica das forcas do mal, de
infelicidade e morte, para um vitima expiatéria (...) que exorciza o rito

operatorio da morte” (Morin, 1990: 81-82)

175 No dia 13 de margo de 1993 o Jornal O Povo registra que 0 GASA -Grupo Anti-Sequestro, o batalhdo
de choque, a cavalaria subiram ao Morro Santa Terezinha como motivo de “demonstracdo de forca para a



311
Nas “sociedades primitivas” a violéncia se institui pelo suposto

carater purificador dos seus rituais. Ela ndo é expressa como violéncia, ela
recebe sempre outras nomeacdes, ela se funde ao plano “purificador” de
dimensbes sagradas. A pratica da violéncia exige entdo um certo
mascaramento, uma idéia generalizada, consensualizada da “inocéncia”
dos seus rituais. Transpondo essa tese de Girard (1990 ) para as
experiéncias “generalizadas” de violéncia, nesse final de século, poder-se-
ia indagar : que “discurso justificador” assumem as praticas de violéncia
ensejadas por “representantes da ordem” e do “equilibrio” social
essencialmente nos grandes centros urbanos? Temos como foco de
observacao a experiéncia das gangues, o imaginario das gangues sobre a
acdo policial, o que opera um vacuo numa relagdo “comunicacional” de
praticas de violéncia. Por outro lado, através desses relatos, da visdo das
supostas “vitimas” acerca da seus algozes , como se poderia identificar
referentes de praticas “purificadoras” da violéncia e qual sua ldgica

“justificadora” contemporanea?

Voltando novamente no tempo, torna-se pertinente evocar a fungéo
dos suplicios em meados do século XVIII. Os “castigos” publicos a que séo
submetidas as gangues muito se assemelham aqueles registrados por
Foucault ( 1983) no final do século XVIIl. Verifica-se que a dinamica da
acdo preventiva mobilizada pelos aparatos policiais, em relagdo as
gangues, quase sempre assumem uma natureza de “espetaculo da

violéncia”, onde os bairros tornam-se cenarios do velho oeste americano,

manutencdo da ordem publica”



312
0s insurretos sao “supliciados” em publico, assumindo, nas varias

circunstancias, 0 mesmo ritual.

“O suplicio tem essa func&o juridico-politica. E uma cerimonia para
reconstituir a soberania lesada por um instante. Ela a restaura
manifestando-a em todo o seu brilho. A execucéo publica, por rapida
e cotidiana que seja, se insere em toda a série dos grandes rituais do
poder eclipsado e restaurado ( coroacéo, entrada do rei numa cidade
conquistada, submissédo dos suditos revoltados) : por cima do crime
gue desprezou o soberano, ela exibe aos olhos de todos uma forca
invencivel” ( Foucault, 1983 : 46)

Por que essa evocacdo de rituais supostamente arcaicos ?
Certamente, por uma necessidade de “demonstracdo de forca invencivel”
capaz de suplantar o “poder eclipsado” dos esquemas de Seguranca
Publica postos em funcionamento. Os “supliciados” do final do século XVIII,
tém em comum com a violéncia policial acionada sobre as gangues,
apenas o fato de tornarem o ato de repressdo uma experiéncia publica e
ostensiva de punicdo. Porém, faz-se necessario assinalar um divisor de
aguas nessas duas dindmicas de exposigdo publica da puni¢do - a acao
policial, embora alardeando e aterrorizando suas a¢es nos bairros, quando
se efetua sobre os corpos, tem como proposito ndo deixar marcas.” A
policia sabe bater rapaz. Eles sabem bater no canto certo, eles ndo deixam
marcas ndo. Tem uns policias que sdo uns bicho cruel sabe? Ai tem bicho
gue faz a coisa errada, quando ele pega um bicho ele lasca, massacra”

(Integrante da Galera da Quadra- GDQ ).



313
“Fazer a coisa errada” € uma alusao relativa ao ato de “bater”

“descontroladamente”, deixando vestigios, deixando marcas. O “massacre”,
a “crueldade” é relacionada a idéia de que o agressor ndo “sabe bater no
lugar certo”, sendo assim, na trama da violéncia, sdo os dois identificados
como “bichos”, néo se diferenciam. Os jovens pertencentes as gangues,
marcados pelo estigma territorial, a0 ensejar com a policia uma relagédo de

violéncia estabelecem liames com o “mundo oficial”.

“Unico grupo social a liga-los a uma sociedade que, evidentemente,
ndo é a sua : a policia. Mas, nesse caso, trata-se de uma relacéo
tdo intima, em que o jogo geralmente tragico de um dos dois lados,
previsivel do outro, inscreve-se de tal modo na mesma rotina, nas
mesas brutalidades, nas mesmas armadilhas, que esses rituais
parecem até de ordem incestuosa” ( Forrester, 1997 : 75)

A relagcdo gangue-policia torna-se um campo de enfrentamento nao
apenas relativo as praticas de violéncia mas, fundamentalmente, de
construcao de referentes de semelhanca/diferengas, qual seja, de jogos
identitarios. E nessa articulagio de diferencas, nesses campos diversos de
enfrentamentos que as gangues, entre si, montam seus espetaculos. Na
dindmica da violéncia entre as gangues, observa-se através dos relatos,

gue as ‘rivalidades” entre as mesmas mobilizam-se no acionamento de

um “efeito cadeia”, cadenciadas por uma série infindavel de vingancgas.

“Porque se eu pegar, por exemplo, se eu pegar um cara das
barreiras, ai eu vou ter que fazer alguma coisa com ele, porque se
ele me pegar ele vai ter que fazer o mesmo comigo ne? Mas, ai,
antes dele me pegar eu vou antes que € pra’ ele nao fazer primeiro.
Porque ele vai fazer comigo também se ele me pegar. Ai eu faco
primeiro. Eu acho que isso ndo tem fim ndo, porque ele 14 j& matou
um aqui, e ndo faz nem dois meses e nos ja matamos um la.. Ai tem



314
dois amigos nossos que estdo presos que mataram os de la.
Eram trés horas da madrugada e nés invadimos la e pegamos... s6
gue esses que 0s cara pegaram, ndo era pra’ ter sido eles, era pra”
ter sido outro, era pra’ ter sido o cabeca de 1a” ( Integrante da Galera
da Quadra)

A ‘“violéncia em cadeia” se amplia quando, no imaginario das
gangues, os policiais adentram esse mesmo campo de percep¢do ou seja,
guando tornam-se, assim como eles, agentes de uma violéncia cotidiana,
reativa as “tretas” e as “paradas” realizadas entre gangues, fomentando,
tal qual as mesmas, uma percep¢do imaginaria de revolta, rivalidade e

vinganca: ” Eu acho que isso ndo tem fim"*"®

. O rap dos “Conscientes do
Sistema”, integrantes da posse do Hip Hop do Morro Santa Terezinha,
possibilita identificar a percepcao acerca da acgéao policial, de um jovem que

pertenceu a uma gangue e, atualmente, participa do referido movimento.

Abuso de Autoridade

“Abuso de autoridade, sdo uns covardes,

Abuso de autoridade, isso é verdade ( refrao )

Olhem, vejam s6 o que foi que aconteceu

Um guarda ndo foi com a minha cara e,
s6 por isso me bateu/ ai eu perguntei -

Por que é que estou apanhando ?

e ele respondeu - vocé tem cara de malandro/

E ter cara de malandro é o suficiente para apanhar?/
Isso é tudo que eles querem para poder te pegar,

por que sem d@, nem piedade, nem respeito ou compaixao

%8 |ntegrante da Galera da quadra



315
te encostam na parede e te enfiam logo a mao. ( refrao)

E se for filho de rico pego com drogas em flagrante?
Dai meu amigo Russo veja sO que interessante/ se for filho de papai
a coisa muda de figura e, com licenga, por favor entre aqui na viatura/ que
vamos conduzi-lo até a nossa delegacia/ s6 nessas horas que eles
lembram de usar educacao, pois eles sabem que quem tem grana é dono

da situacéo. (refrdo)

O que a policia faz com o pobre?/ Persegue e bate/ ndo vou escolher
as palavras sdouns selvagens/eles te perseguem o tempo todo, nado te
deixam respirar/e se poder provar o contrario do que agora vou
falar/quando eles chegam na favela se sentem o dono de tudo/agridem,
falam alto e humilham todo mundo/espancam muito gente sem motivo e
sem razao/ sera que essa € a tal da policia cidada? E se vocé os denuncia
nao tera sossego nunca mais/ pois essa é a diversdo desses fardados
marginais/que dizem manter a ordem e proteger o cidaddo/ isso é sé na

teoria a pratica € bem outra meu irmao( refrao).

Ao meu amigo Juca bala onde quer que ele esteja, nhdo vamos

desaponta-lo que a chama continua acesa/ e através dessa chama é que o

Hip Hop vai. Um grande abraco.”

1

O rap de “Lobao” fala do que ¢ ‘“suficiente” para que a dinamica
da violéncia policial, nos bairros de periferia, possa se enunciar, possa se
“justificar”. “Ter cara de malandro” € “tudo que eles querem para poder te

pegar’, ou seja, a “marca” do “malandro”, antecede e é pressuposto



316
“justificador” para as marcas relativas a acao policial. A “selvageria” da

acao policial, enunciada no rap acerca do “abuso de autoridade”, se traduz
em atos como : “te encostam na parede e te enfiam logo a mao”, “eles te
perseguem”, “ndo te deixam respirar’, “agridem”, “falam alto”, “humilham
todo mundo”, “espancam muita gente”. Essas praticas de violéncia,
destacadas no rap de Lob&o, sdo semelhantes as denuncias policiais e
jornalisticas relativas as acdes ensejadas pelas préprias gangues. Um
delegado de policia , declara para o Jornal “Tribuna do Ceara”, (10/3/1993)

“Gangues sdo uma ameaga crescente, existem bandos com mais de 200

animais”.

“Selvagens” e “Animais” sdo todos personagens da “selva”
pantanosa e mimética das praticas de violéncia que recortam o dia-a-dia de
Fortaleza. Verifica-se que, diferentemente dos ritos supliciais, onde existe

“um cerimonial para reconstituir a soberania por um instante .."'"’,

“manifestando-a em todo o seu brilho” (op cit :46) a violéncia policial , nos
bairros de periferia, como é recorrente, cotidiana e utiliza-se das mesmas
praticas ensejadas pelas galgues, ndo se diferencia, propiciando a
intensificacdo de uma violéncia em cadeia, de uma violéncia

interminavel.

O Poder que se expressa nessas “demonstracdes de forcas”,
consubstanciadas numa Politica de Seguranca Publica essencialmente

repressiva/punitiva, tem como suporte basico a idéia hobbesiana da “guerra



317
de todos contra todos”, uma orientacdo politica centrada

fundamentalmente na légica da guerra. O periodo da ditadura militar no
Brasil, € um momento exemplar na producdo de vitimas sacrificiais, na

instituicdo de lugares permitidos de tortura e violéncia letal.

“Os militares , desde 1964, controlam todo o servigo policial no pais,
a nivel estadual e federal tendo generais e coronéis do exército
como chefes da policia e Secretarios de Seguranga Publica (....)
como resultado as forcas armadas sempre trabalharam com a idéia
de um inimigo que deve ser destruido ou neutralizado pela for¢ca ou
pela inteligéncia militar, as forcas policiais desistiram de estudar
assuntos policiais e se concentram em um tipo de treinamento
baseado nos principios militares : taticas militares, cerco, supremacia
armada, blitzen, operacGes de contra-inteligéncia, amigos versus
inimigos (Jorge da Silva, s/d, s/n, Conferéncia ).

A ideologia militar, remanescente do golpe de 64, esta
profundamente enraizada nas mentes dos policiais e, de forma mais
abrangente, na sociedade como um todo. A idéia que se forjou é que se
tem sempre que instituir inimigos, suspeitos, ameacadores da ordem
publica, marginais , malfeitores. Qual a idéia central de uma mecanica de
poder cujo campo o de “demonstracdo de forca” sdo os corpos dos

sentenciados ?

“...de um poder que ndo s0 se furta a se exercer diretamente sobre
0S corpos, mas se exalta e se reforca por suas manifestacbes
fisicas; de um poder que se afirma como poder armado, e cujas
funcdes de ordem ndo séo inteiramente desligadas de sua fungéo de
guerra; de um poder que faz valer as regras e as obrigacbes como
lagos pessoais cuja ruptura constitui uma ofensa e exige vinganca;
de um poder para qual a desobediéncia € um ato de hostilidade, um
comeco de sublevacdo, que ndo é em seu principio muito diferente

77 Grifos nossos



318
da guerra civil; de um poder que nao precisa demonstrar por que
aplica suas leis, mas quem s&8o seus inimigos, e que forcas
descontroladas os ameacam; de um poder que na falta de uma
vigilancia ininterrupta, procura a renovacao de seu efeito no brilho de
suas manifestacbes singulares; de um poder que se retempera
ostentando ritualmente sua realidade de super-poder”. (Foucault,
1983: 52).

Esse poder que necessita de “demonstrar sua for¢a” continuamente,
necessita registar, nomear, codificar e territorializar os seus inimigos, os
seus “campos de batalha”. A sociedade procura desviar para uma vitima
relativamente indiferente, uma vitima sacrificavel, uma violéncia que
talvez golpeasse seus préprios membros, que ela pretende proteger a
qualquer custo (Girard, 1990: 16). Pobres, pretos, favelados, moradores de
rua, gangues, homossexuais, prostitutas, criancas : grupos malditos,

vulneraveis, sao eles as vitimas sacrificiais do mundo moderno.

O que mudou da ditadura militar para os nossos dias? Sofisticou-se
a necessidade de identificacdo e producdo de ‘“vitimas sacrificiais”.
Diversificaram-se as estratégias classificatorias de identificacdo e
nomeacédo do que se considera violento, ndo se elege apenas uma vitima
capaz de condensar, canalizar e simbolizar o sentimento de vinganca e
revolta. A violéncia , como fome devoradora, vai deixando de localizar-se,
de produzir-se a partir de um espetaculo marcante, de brilho absoluto,
como os suplicios publicos. Ela globaliza-se na multiplicidade do “ brilho de
suas manifestagcfes singulares”. Como bem exemplificou um policial, parte
da tropa do GATE, “precisamos agir e ndo esta escrito na testa se ele é

marginal, trabalhamos por amostragem”. Nesse sentido, condensou as



319

caracteristicas de insercdo no campo do “grupo maldito”, é

potencialmente sacrificavel.

Pode-se dizer que mesmo tendo o exercicio da violéncia policial
tendo pautado-se na idéia de uma certa identificacdo do segmento
“sacrificavel “, alvo privilegiado da violéncia policial, ndo ha uma ciéncia na
tentativa de selecdo das possiveis vitimas, embora haja uma “cultura
policial” que desenvolve um conjunto de classificacbes acerca do
denominado mau elemento . Nessa dinamica da violéncia, “a criatura que
exercitava sua furia € repentinamente substituida por outra, que ndo possui
caracteristica alguma que atraia sobre si a ira do violento, a ndo ser o fato
de ser vulneravel e estar passando a seu alcance.”(Girard, 1990 : 14) O
gque mobiliza essa violéncia que parece exigir cada vez mais vitimas

sacrificiais?

A necessidade de demarcacdo de diferencas, de hierarquias, de
posi¢des sociais para ndo deflagragdo de uma violéncia interminavel. A
violéncia é uma crise das estruturas de diferencas que dédo sentido e
configuram o corpo social. Quando ndo h& diferenciacdes, ndo ha
distingBes de papéis, de lugares sociais, ndo ha lei. A reflexdo de Paixao
(1988: 183) acerca do “crime e controle social” destaca que “A lei, € assim,
um relato mitico de um mundo social governado por principios morais e
regras publicas que tornam predicaveis os comportamentos - um dominio
de ordem, potencialmente ameacado pela transgressao e revificado pelos

rituais punitivos”



320

Com a transposi¢do do periodo relativo a Ditadura Militar o lugar
“mitico” relativo ao poder, a autoridade e a lei, esvaziou-se. A pratica
“legitima” da violéncia perdeu sua institucionalidade. E nessa mudanca de
exercicio da violéncia que podemos afirmar nossa tese: Na ditadura militar,
0 sistema de seguranca nacional funcionava como uma fonte Unica de
violéncia institucional, de certo modo ele detinha a exclusividade da
vinganca e da nomeacdo das vitimas sacrificiais. Era por isso que nessa
ordem autoritaria, tanto a violéncia exercia seu papel como instancia oficial
do sistema judiciario como a ordem hierarquica, as desigualdades e as
diferengas sociais mantinham-se disciplinadas e “sob controle”. O que vem

acontecer nos anos 907?

O uso “permitido” da  violéncia deixa de ser assunto do sistema
judiciario, como fonte Unica de represaélia e vingancga e se alastra por todo o
corpo social. A militarizagdo do sistema de seguranca publica faz de cada
agente fonte “legitima” de represdlia e de uso da violéncia no sentido das
suas estratégias de contencdo e enfrentamento. Desse modo, o carater
“inocente” de um sistema Unico de represdlia, de punicdo desvela-se e
expressa-se através da banalizacdo e arbitrariedade ampliada do uso da
forca. Des-sacraliza-se, torna-se tarefa de todos, indiferenciadamente. O
vazio de credibilidade em relacdo a justica vem a ocorrer devido a
vinculagdo e também, a uma certa indiferenciagdo entre a mesma e 0s
setores da Seguranca Publica. Ao se amparar em agentes violentos, a

justica, torna-se na esfera dos setores considerados delinqiientes, também



321
arbitraria. E impossivel usar a violéncia quando se quer liquida-la mas

justamente por isto ela é interminavel (Girard, 1990: 40).

Por que o uso cada vez mais espetacularizado da violéncia? Por que
simplesmente essa sociedade homogeinizadora, que lanca para as
sombras do esquecimento das favelas, dos espacos segregados das
cidades, seus moradores, nao possibilita o exercicio cidaddo da vivéncia
das diferencas. Ao ndo diferenciar, ao ndo projetar em cada individuo suas
marcas, suas identidades, ela mobiliza ondas interminaveis de afirmacao,
cujos meios efetivos se introduzem e se ampliam através da violéncia.
Com o descrédito na justica, com a indiferenciacdo entre “agentes da
ordem” e o segmento considerado “delinqiiente, a violéncia passa a

representar o campo possivel de explicitacéo das diferencas.

Giria : linguagem secreta, demarcacéo das diferencas

Entre as gangues, a palavra assume a estrutura semantica relativa a
frases curtas, enunciados compactos, quase telegréaficos. Pode-se observar
gue a producdo de girias, na sua maioria, sdo concernates a necessidade
de criacdo de coédigos que como escudos, esconderijos, mascaras,
produzem uma linguagem apenas compreendida entre os enturmados.

Palavras escudos, palavras fortaleza. O estudo de Wacquant (1997: 77),



322
acerca dos guetos negros de Chicago, vem pontuar o lugar que ocupam

as girias na vida local.

“As mudancas, as migracdes dos simbolos, as criagbes de novos
codigos de linguagem integram a dindmica da giria. Uma vez
conhecida ou usada a revelia, ela corre o risco de perder seu carater
secreto, seu lugar de uma possivel dissidéncia, seu corpo
transgressor. O conhecimento e o falar da giria - por uma elite ou
pela midia - representam ndo apenas uma “assimilacdo” de cima
para baixo, mas uma recuperacdo, em forma de possessao, de um
capital lingiistico ou simbdlico (Bourdieu), producdo impar de um
outro as voltas com o significado cristalizado da diferenca”

Nas gangues, as girias possibilitam a formacdo de seu “carater
secreto”, de seu modo cifrado de comunicacado e articulagéo e disputa. Ndo
h& uma linguagem relativa a cada gangue, ou a cada bairro, elas criam
coédigos, mesmo entre as ‘“galeras sujeira’, capazes de possibilitar a
percepcdo das tramas territoriais que se tecem no labirinto das cidades.
Quando se trata de fazer uma emboscada, uma armadilha o “ cheiro do

gueijo” coloca em cena um rato, um ser que parece sair dos esgotos, do

mundo sombrio das cidades.

O “cana” (o policial ) quase sempre, na versdo das gangues,
“escarra” (menospreza) seus integrantes e, quando se aproximam as
mesmas sempre assinalam: “sujou”. Os “chapa” (amigos) s&o “limpeza”,
nao “cabuetam” (entregar alguém suspeito) e nao fazem “cruzeta” (cruzar
territorios). E assim que “ganhar”, numa forma de adaptacdo ao universo
l6gico das gangues, passa a ser um termo correlato a roubar. Pode-se

" ow

imaginar o seguinte discurso : Estava “colado” “, a galera saiu pra fazer



323

uma “parada”, aproximou-se um “peludo”, “nos pano”, tinha um “bobo” ,

mas na hora de “apatolar” nés vimos que era “paia” . Passou um “cambé&o”
e houve um “vacilo”, com o “peludo”, ele tinha “fogo”. Subimos o “cambao”,
tinha uma “mocréia” com um ‘“vinte”, “descolamos” um. Logo pintou o
“rafael” e ainda deu vontade de “passar um fax” e “tirar a Agua do joelho”, ta
ligado ? Descemos e cambdo e a galera “deu um rolé”, encontramos o
“cana” que furou um “chapa” e fomos “cobrar o furo”, houve “vacilo” e

fomos todos para o “casaréo” com “pulseiras” nos bracos.*"®

Lins ( 1997 : 76) pontua a instituicdo da giria como “linguagem do

odio” diante de efeitos perversos de uma “apologia da diferenca”

“com a qual construimos nossas ‘reservas’ de indios, nossos guetos
urbanos, nossos exeércitos de desempregados - pobres, negros,
nordestinos, homossexuais, desclassificados, sem-terra, loucos etc.
Para esses, um Iéxico foi elaborado em forma de gramatica
envenenada pela inocéncia parandica do falar da giria como maneira
de dizer o indizivel, escrever o 6dio..”
Essa estrutura de signos lingiisticos utilizada pelas gangues, como
se percebe, atua ndo apenas como modo de criar um cédigo secreto, como
“maneira de dizer o indizivel”, compactuado apenas entre os personagens

da sociabilidade juvenil das ruas, mas também é uma forma de dar a

palavra, ou de devolver a palavra a idéia de acdo, de acontecimento, de

1% Colado : havia inalado cola de sapateiro; parada , roubo; peludo - homem forte ou com dinheiro; nos
pano- bem vestido ; bobo- rel6gio; apatolar - roubar; paia - sem valor; camb&o- énibus; vacilo- erro; fogo-
arma; mocreia - mulher feia; vinte -cigarro; rafael - fome; passar um fax - ir no banheiro; tiara gua do
joelho - urinar; dar um rolé - dar uma volta; casaro - presidio; pulseiras- algemas.



324
narrativa. Cada giria, separadamente, ao ser enunciada, explicita uma

situacdo, contextualiza um acontecimento.

Observa-se que a producdo da giria como narrativa tem quase
sempre 0 corpo como territdrio ou como referéncia do acontecimento, da

experiéncia vivida. O “peludo”, “os pano”, ter “fogo”, o “furo”, “pulseira nos
bracos”, “tirar agua do joelho”, “colado” ; todas essa girias sao referentes a
registros de sensacfes, de percepgdes vividas e projetadas através das
experiéncias registradas no corpo, através do corpo. A linguagem das
gangues é um modo de delimitar ndo apenas a simples idéia do territorio-
bairro, de circunscricbes da cidade mas, fundamentalmente, do territério-

signo, poténcia secreta de sentidos. Caifa (1985: 62) p6e em relevo a

linguagem dos bandos e gangues

“na medida em que eles possam articular uma lingua irrelativa ao
centro, que afirma desde o inicio a multiplicidade enquanto
experiéncias que nos permitem enunciar isso de que ha muitas
linguas, enquanto um black-english que trabalha de dentro a
pretensa lingua-méae”.

A linguagem das girias € um modo ndo apenas de criar uma
fortaleza das palavras, uma linguagem secreta que permita a compreensao
apenas entre 0s enturmados. Significa, essencialmente, um campo
propulsor das diferencas cujo corpo em acdo, “corpo panoramatico”
(Canevacci, 1990), expressa a sua existéncia através de uma fala-
movimento, fala-corpo, fala, expressdo da diversidade, de uma “lingua

irrelativa ao centro”.



325

As girias utilizadas pelas gangues sdo quase todas palavras-
simbolos relacionados a corporalidade, a vitalidade do corpo, um registro
de sua diversidade. Assim como as tatuagens, as palavras remetem a
tentativa de restauracdo de um ruptura de sentido, de um vazio de

significacéo.

“Na palavra simbolo, no seu interior mais profundo, subjaz a tenséo
a religagdo com algo que foi separado, que se “quebrou”: como uma
unidade originaria que um drama césmico, historico ou individual
despedacou e que justamente o “simbolo” evoca com a forca
apaixonada da reconciliacdo” ( Canevacci, 1990: 133).

As girias utilizadas entre as gangues, sdo nucleos de resisténcia,
significam a legitimagdo ndo apenas de uma forma outra de linguagem, ou
de modo cifrado de entendimento mas a demarcagcdo, no campo da
semantica social, de um modo diverso de viver, de situar-se na cidade e de
enfrentamento em relagdo ao segmento que condensa, no imaginario das
gangues, a idéia de oposicado, de cristalizacdo da percepgdo do inimigo: a

policia.

A policia, os delinqlientes juvenis e a justica

Observa-se que a violéncia juvenil nos bairros de periferia parece

intensificar-se na mesma propor¢cdo da dinamizagdo e sofisticacdo da



326
utilizacdo de aparatos de repressivos. Pode-se indagar - por que 0s

conflitos parecem eternizar-se ? “Se o conflito eterniza-se é por ndo haver

diferenca alguma entre os adversarios”(p. 65). ...

“O GATE é muito violento, manda todo mundo se deitar no chéo, ai
eles pisa em cima, manda a gente ficar de frente um pro’ outro e da
na cara um do outro. Tem um colega meu que “roeu uma serra”,
porque eles obrigaram a brigar. Outros mandam a gente correr,
brigar com outro, bater na cara de quem nédo tem nada a ver e, se
ndo bater, eles batem na gente. Eles despertam muita vinganca em
nés. Eu apanhei mas no dia que eu pegar aqueles cara que me fez
apanhar vou descontar” (Integrante da galera “Boys fera”)

Para as gangues, os agentes da seguranca publica expressam-se no
mesmo campo de dindmica da violéncia “em toda parte h4 o mesmo
desejo, 0 mesmo 6dio, a mesma estratégia, na mesma iluséo da diferenca,
enorme na uniformidade mais completa. A medida que a crise se exacerba,
todos os membros da comunidade tornam-se gémeos da violéncia. Nos
préprios afirmaremos que eles sdo uns duplos uns dos outros.”(Girard,
1990 : 103). Na indiferenciagcdo, todos denominam-se gangues, todos sdo
marginais. Para os jovens integrantes das gangues a policia é a justica,
sdo “gémeas” entre si, gémeas entre eles, todos tém em comum a
necessidade de afirmacdo e demonstracdo de forca e poder através do

uso ostensivo da violéncia.

Como ocorre na pratica do processo de apreensdo da jovem
delinqliente e sua inser¢cdo no campo da Justica? O Programa “Justica J&”",

concebido e posto em pratica em junho de 1997, inicia sua justificativa



327
ressaltando que “a situacdo de flagrante inoperancia pelo Juizado da

Infancia e da Juventude em Fortaleza na observancia do primado bésico
consagrado pelo Estatuto da Crianca e do Adolescente no campo das
relagdes processuais, que trata da abordagem juridica da questdo da
crianca e do adolescente em situagao de risco pessoal e social, bem como
dos infratores ndo pode perdurar...”. A “inoperéncia” da justica extrapola a
dimensao restrita do campo juridico vez que o “flagrante delito”, momento
em que a crianca ou adolescente sdo observados cometendo alguma
infrac@o a Lei, inicia-se na rua, na presenca do policial. Um depoimento de
um adolescente apreendido, enquanto aguarda a decisdo da Justica,

expressa a idéia que ele tem da Lei.

“Rapaz vocé tem mais € que roubar. Porque a maioria das pessoas
ndo liga pra’ vocé ndo. Eles encaram vocé como marginal. Mesmo
vocé sendo um cara diferente. Se vocé for um cara de familia e vocé
andar de chinela e cal¢do , assim meio sujo, vao pensar logo que
vocé é vagabundo. Vocé tem mesmo é que roubar. Essa vida de
trabalho, eu também trabalho mas ndo da em nada. As vezes
recebam dinheiro e me assaltam” (Pesquisa direta na Unidade de
Recepcéo Luiz Barros Montenegro )

Ele cometeu um roubo, uma mulher que passava no local viu e

denunciou ele para o policial , e o rapaz continua relatando

“Entdo ele chegou e pediu para eu passar o dinheiro. Eu falei que
passava se ele me liberasse. Disfarcadamente, ele pegou 0s meus
sessenta reais e falou para a mulher que euiaparao S. O . S. E
nao fez nada comigo. O cara la queria_agir com violéncia. O cara
rouba a carteira, eles pedem o dinheiro e se a gente ndo der eles
matam, mesmo_a pessoa sendo _de menor” (Pesquisa direta,
Unidade de Recepc¢éao Luiz Barros Montenegro)




328
Observa-se que na versao do adolescente, o “ato inaugural” de

iniciacdo da sua experiéncia de delingiiéncia vai ocorrer sob o crivo da néo-
diferenciacdo entre o roubo cometido por ele e, o roubo posterior, realizado
pelo “homem da lei”. O imaginario que o adolescente “infrator” constréi em
relagcdo a justica vai iniciar-se na experiéncia vivida na rua onde , nesse
momento, ndo é possivel estabelecer para 0 mesmo um discernimento
sobre 0 que significa politica de seguranca publica e sistema judiciario. O
adolescente ressalta, mesmo sendo encaminhado para o SOS, que o
policial ndo fez nada com ele, qual seja os R$ 60,00 passados para o
policial ndo tinha como intuito a “compra” de sua a liberdade e sim a

garantia de um pacto de nao-violéncia.

Ao ser flagrado o delito, o jovem é encaminhado a Delegacia da
Crianca e do Adolescente para apuracdo do ato cometido, “com vistas a
comprovacdo da materialidade e autoria da infracdo”.!’*"Ora, essa
comprovacgdo da materialidade e da autoria da infragéo vai ser praticamente
baseada na versdo do policial que flagrou o delito. Ao passar pelo
Ministério Publico, é aplicada sob o mesmo, se comprovada a autoria da
infracdo, uma medida socio-educativa (conforme art. 180 do Estatuto da
Crianca e do Adolescente) que ndo Ihe é explicada, esclarecida. Nesse
momento, o adolescente experimenta a “abstracdo” e o “vazio” da lei, pois
seu processo € entdo remetido a autoridade judiciaria com vistas a sua

homologacéo.



329
Depois tramitarg, se for o caso, o processo de conhecimento para

a producdo de provas, ao ser proferida a sentenc¢a, quem informa , ndo esta
mais nos limites do campo judiciario, no geral sdo as assistentes sociais
gue atendem nas unidades da Febemce. Para o jovem infrator tudo isso é
indiferenciado, é percebido como um mesmo campo de acdo e de

intervencdo: Policia, sistema judiciario e acao social.

Analisemos o paradoxo. O adolescente exerce a violéncia por um
vazio de palavras que sejam mobilizadoras de nomeacdo e
reconhecimento social. Por um descrédito na legitimidade das palavras. E
como se pudéssemos pensar em acdes destituidas de palavras. A¢des que
inclusive operam um terrorismo das palavras. Falam por si s6. Através dos
gestos, dos codigos, das roupas, dos aderecos, das tatuagens. Como
afirmou-se anteriormente, a linguagem das gangues é uma fortaleza das
palavras. Palavras enclausuradas de significantes. Quando a policia realiza
o enfrentamento as gangues, mobiliza-se através da légica da guerra,
muita acdo, nada de palavras. A justica se tece na muda “aplicagdo” dos
artigos do Estatuto, concebida na idéia que a Lei nada tem a dizer, apenas

cumprir-se.

Vazios de palavras, vazios do tempo. Para as gangues, cada acao
tem o sentido de preencher o nada que habita em cada morador dessas
metropoles do espetaculo urbano. A violéncia é assim um ato de

expressao de vazio, de uma auséncia de sentido, de um nada. Quando as

179 Programa “Justica Ja



330
gangues mobilizam-se; “vamos detonar o ABC*®°, quebrar as telhas, a

tv” essa violéncia, tal qual analisada nessa tese, ndo tem uma natureza
instrumental, ela € também puro espetaculo. Quase nada ha que possa
mobilizar a credibilidade do ator-gangue através da violéncia, por uma
razdo muito simples : a violéncia é a prépria auséncia, € um nada , um
vazio, um furo na cadeia de significantes. Um nada a dizer. O que a

violéncia das gangues revelam entdo? Que nada mais ha a dizer.

E assim que o vazio do tempo, o vazio das palavras, passa a ser
preenchido com a¢cBes mobilizadores de mais a¢fes, acbes que parecem
ndo ter fim. Esbarra-se entdo no paradoxo inicial, as reacdes dos
esquemas de seguranca publica também dispensam a palavra. Elas se
constréem na perspectiva do enfrentamento e do combate , acionando
um aparato repressivo cuja tbnica tem sido o terror e 0 uso da
violéncia. As politicas de seguranca publica, que se desencadeiam na
cidade de Fortaleza, e esta é certamente a situacdo de quase todas as
metropoles brasileiras, adentram na mesma ldgica, sdo pura acao.
Dispensam o uso das palavras. Eles re- agem a violéncia mobilizada pelas
jovens, mobilizando ndo apenas uma ‘violéncia em cadeia” mas |,
essencialmente, reforcando o vazio das palavras e, consequentemente, o

vazio de autoridade e de Lei.

As politicas sociais , por outro lado, atuam na valorizagdo das

palavras. S&o palavras que tendem a priorizar a “injecdo” de valores, de

180 Centros comunitarios da Febemce que congregam atividades diversas : esportes, cultura e educagéo



331
normas, de regras, de condutas ‘“esquecidas” pelos participantes de

gangues. Palavras normativas que se pautam na idéia de como os jovens
deveriam ser, que comportamentos precisam tomar como modelos para si.
Trata-se de uma légica das palavras negadas pelas gangues. N&o toca,
nao sensibiliza, ndo mobiliza novas atitudes. Sdo, quase sempre, palavras

mudas. Palavras sem acédo, acdo sem palavras.

O sistema judicial vem acumulando um enorme descrédito devido a
sua ineficiéncia e a falta de autonomia. As rebelides que ocorrem nas
Unidades da Febemce s&o quase sempre mobilizadas por uma néo
observancia do prazo de contencdo previsto em Lei e, no mais das vezes
uma extrapolacdo dos periodos relativos a aplicacdo das medidas sécio-

educativas previstas no Estatuto.

Alem desses fatores observa-se que “a impunidade é quase
assegurada por aqueles que cometem crimes contra quem é considerado
“indesejado” ou subumanos. Como resultado os responsaveis por estas
violacdes continuam a cometer outras violagdes.” (Pinheiro, conferéncia
s/d,). E dentro desse carater de impunidade, que o Estatuto passa a ser
assinalado por varios setores da sociedade, inclusive dos esquemas de
seguranga publica, como instrumento fomentador da delinqiiéncia infanto-
juvenil. Tornam-se usuais manchetes jornalisticas indicando o ECA como
propiciador das préaticas de violéncia. O Jornal “ Tribuna do Ceara” (23
/01/94) traz como manchete: “Tumultos deixam PM impotente” e no corpo

da matéria esclarece: “PM diz garantir controle sobre a atuacéo de



332
gangues mas se vé de maos atadas quando esbarra na legislacdo de

protecdo ao menor...”.

Os policias, de modo geral, parecem “brigar” com a lei, pois a vém

como mais um obstaculo do que como efetiva garantia de controle social .

“A logica-em-uso” do policial em sua atividade pratica de vigilancia

de ‘locais’ e ‘criminosos’ conhecidos descola-se da ‘aplicacéo estrita

da lei’ por parte dos tribunais. A disjuncdo de métodos e critérios de
avaliacdo e julgamento é compensada pelo estabelecimento de uma

‘l6gica-de-confianca’, pela qual o judiciario abre médo do controle

sobre as praticas policiais e justifica as acusacdes de morosidade e

elitismo apelando para razbes praticas - a crbnica caréncia de

recursos materiais e humanos” (Paixao, 1988 : 185)

O sistema judiciario ignora a arbitrariedade relativa a violéncia
policial e, a a¢éo social ndo interfere e ndo tem como agir no campo relativo
a seguranca e a justica. Entrelacam-se trés campos de racionalidade
instrumental: a “l6gica-em-uso” do policial; a “logica-da-recuperacdo” das
politicas sociais e a “légica-de-confianca” do judiciario. Desse modo, as
acbes sociais, no sentido da acionamento das medidas s6cio-
educaticavas, aplicadas apos a sentenca, dinamizam-se ad hoc a todo o
sistema de seguranca e justica. E como se palavra e agédo estivessem
dissociadas de tal forma que o sistema de acdo social, a cada ato de
rebeldia, de uso da contencdo, da forca, da “tranca” e, no caso de
rebelibes; ou seja , quando o0 uso da palavra mostra-se realmente vazio,
convidam para adentrar o espaco “isolado” da a¢éo social o policial, que

fica sempre a espreita, do “lado de fora” do campo da acdo social. A

“demonstracédo de forca” é acionada como agdo complementar e exterior,



333
como um poder que é recorrido para potencializar a percep¢édo de que

por detrds das falas de teor normativo, de objetivo “recuperador”,
disciplinador, estdo acopladas acdes baseadas na forca e no

enfrentamento.

Tudo extremamente préximo, cujo ponto central é a violéncia, tudo
extremamente distante, jA que cada acdo parece ignorar e se processar
sem as demais . Esse efeito descontinuo entre seguranca Publica, Justica
e Acdo Social vem a desencadear agbes, em cada uma dos campos, de
maneira isolada, autbnoma. Essa situacdo tem gerado esquemas privados
de seguranca. Atualmente, no Ceara temos 6. 000 jovens sendo treinados
em grupos paramilitares. “Conselhos comunitarios de seguranca, grupos de
vigilancia, linchamentos, justiceiros, atos privados de justica consolidam o
circuito da ilegalidade e da violéncia “(Pinheiro, conferéncia s/d). Essa
necessidade de uma “violéncia privada” vai ocorrer a partir da percepcédo de
gue a ‘“violéncia esta em todo lugar”, que ela expressa-se em todas as
esferas. “ A violéncia atinge uma extensa rede social. Uma pesquisa do
PNAD diz que 67% das pessoas que sdo agredidas por parentes ou
pessoas conhecidas, ndo recorrem a policia .Verifica-se que 66% das
vitimas sao mulheres; 28% sao menores de idade. “Se temos um quadro no
gual se admite a violéncia, o conflito, e a arbitrariedade no ambito das
relagBes privadas e familiares, a ocorréncia da desordem no ambito publico
geram demandas que admitem a atuagdo discricionaria e arbitraria da
policia” (Paix&o, conferéncia s/d). A violéncia banaliza-se ndo apenas na

rua, no campo da acéo policial ou na esfera das “tretas” entre as gangues.



334
O que esta em jogo é a producdo semiolégica de um discurso “racional”

acerca da necessidade do uso da violéncia.

“A conjuncdo da violéncia e da razdo é potencialmente tensa e,
gracas a essa conjuncao, a violéncia pode tornar-se um terror. E a
partir dai que comec¢a um desencadeamento da violéncia que nada
pode diminuir; por sua racionalizacdo, ela se difunde, e o aumento
cada vez maior da criminalidade, da inseguranca urbana faz parte de
sua instrumentalizacdo” ( Maffesoli, 1987 : 18)

A “conjuncao da violéncia e da razdo” vai gerar, de forma ampliada
uma banalizagdo da violéncia. Lob&o relata como reagiu a morte de seu

primo através de policiais:

“Quando o rapaz me falou que mataram meu primo eu estava
almocando e fui ver meu primo arquejando, abrindo a boca e cheio
de sangue no chdo. Eu voltei pra’ casa pra” almocar e tomar um
caldo de feijao. Quer dizer, isso pra’ ca esta normal. Agora o0 que me
revolta € quando vai l& e matam um velhinho... Isso me revolta
porque isso é uma covardia, porque era um velhinho indefeso”
(Integrante do Hip Hop do Morro Santa Terezinha)

A violéncia contra alguém que pode defender-se ou seja, que pode
adentrar um campo de ‘“racionalidade” passivel de vivéncia dessa
experiéncia, € seu alvo é seu agente, estd imerso na ampliada e
normatizada dindmica da violéncia urbana. Uma pesquisa realizada pela
“Casa Militar” do Governo do Estado do Ceara, em 1997, acerca de
policiais infratores, detectou que os delitos mais freqientes sdo “lesdo
corporal” , com 43% e “homicidio”, com 38%. A pesquisa também verificou

gue a avaliagdo do comportamento do policial, através de seu Comando,



335
estava entre “6timo, bom e excepcional”’, com o percentual de 96.7%,

guando os mesmos praticaram os delitos. Esses dados indicam que o “bom
comportamento” do policial esta circunscrito a disciplina interna da policia,
onde predominam critérios como : cintos bem afivelados, fardamento
completo, sapatos lustrados e limpos etc. As praticas de violéncia
desencadeadas pelo corpo policial ou sdo consideradas “normais”, comuns,
habituais ou tém uma utilidade e eficacia, portanto sao “justificadas” na

conducao do sistema de seguranca publica local.

Difunde-se a idéia de uma sociedade que parece estar aprisionada
e aterrorizada com a violéncia. Essa violéncia difusa, sem um lugar preciso,
gque parece ndo obedecer a qualquer estrutura de regulacdo instaura um
clima ampliado de terror. “Qualquer comunidade as voltas com a violéncia,
ou oprimida com uma desgraca qualquer, ird se lancar, de bom grado, em
uma caca cega ao bode expiatério. Os homens querem se convencer de
gue todos os seus males provém de um Unico responsavel, do qual sera
facil livrar-se” (Girard, 1990: 104). Em Fortaleza, as gangues de periferia,
como um fonte Unica, passam a condensar o imaginario de violéncia e de

ameaca a ordem social.

No dia 8 de maio de 1994,'8! apés trés dias de formacéo do GATE, a
policia prende 46 integrantes de gangues : foram apreendidas duas facas
e um revélver de brinquedo. Nos jornais, as manchetes continuam a

apregoar o perigo que as gangues de periferia provocam para a cidade.



336

Nesse campo de significacdo do que passa a ser considerado ou
nao violento, da producao social das gangues como simbolo da violéncia e
do terror que a acdo policial age “sobre a amostragem” : todos s&o, em
principio, suspeitos. Cada participante de gangue é ciente dos
“agenciamentos” da violéncia que incidem sobre o seu corpo, sobre as

suas mentes.

“Eu vinha de uma festa e sentamos na cal¢cada de uma casa. Ai, de
repente parou o camburdo e mandou nés, tudinho, se encostar na
parede. Ai eu olhei pro’ lado e eles disseram - ‘que que tu ta olhando

, vagabundo'. Virei a cara para tras. Ai passou um pedacinho , eu

olhei de novo. Ai eles me deram uma duas chicotadas de fio elétrico”

(Gangue Baixa Pau )

N&o precisa ter cometido nenhum ato de delingiiéncia, ndo precisa
reunir a “materialidade e autoria da infracdo” para que sejam indicados
culpados. Na légica da producédo de “vitimas sacrificiais”, eles séo, desde
sempre, autores de infracdes. Basta apenas que eles, como atores-simbolo
da violéncia urbana iniciem seus espetaculo, suas encenacgbes e

possibilitem para a cidade como um todo a visdo de que a violéncia tem um

lugar, um ator especifico, um outro fora de mim, longe de mim.

18 Jornal O Povo, dia 8 de maio de 1994



337

Consideracgdes Finais

ACONTECE TUDO AO MESMO TEMPO AGORA



338
Acontece tudo ao mesmo tempo agora

O trem chega a estacao. Nao é fim de linha, ele segue sua rota. Para
mim € apenas o momento do desembarque. A viagem para o inesperado
continua ou, de outro modo, pode ser subitamente interrompida. Com as
gangues percorri um roteiro que, em nenhuma circunstancia, pareceu
enunciar um ponto de partida ou chegada. Essa idéia de um tempo linear,
passado, presente e futuro, ganha uma outra densidade na vivéncia das
gangues. Elas néo planejam o dia de amanha e pouco se referem ao peso
das experiéncias passadas. Tudo se condensa em um sé momento, assim
como uma bomba atémica que chama atencao pelo seu esplendor fugidio e
atemoriza diante da ameaca de outras que a possam suceder. Por isso,
cada tempo vivido, tem o0 gosto do excessivo e o brilho das experiéncias

épicas e fugazes.

Esse carater ambiguo e fugidio redunda na dificuldade de se apontar
um conceito totalizador das experiéncias ensejadas pelas gangues. A
perspectiva da existéncia da gangue, como se pbde observar no momento
de transicdo da linguagem de visitacdo urbana experimentada pelas
pichacdes até a eclosdo da violéncia encenada nas saidas dos bailes
funks, passa a ser produzida a partir de uma série de nomeacdes e
construgbes instituidas de “fora” para “dentro”. E nesse esteio de
observacao que os proprios integrantes da gangue apontam a produgéo e

registro do fendbmeno gangue ao ressaltarem - gangue quem chama a

gente sdo os de fora, gangue quem chama é jornalista (... ) s6é chama a



339
gente de gangue aqueles que tem raiva, aqueles que sao otario”. O

registro ampliado da nomeacédo passa a se colocar como 0 campo produtor
do fenébmeno gangue. O nome faz a coisa. E desse modo que a idéia
generalizada da gangue, enquanto dimensdo publica, visivel e
compactuada de forma ampliada, ganha dimensfes diferenciadas no
interior da gangue. Quando os componentes da gangue indicam que a
mesma nao existe a luz do dia, nos momentos de desagregacéo da turma,
no espago isolado da vida cotidiana, eles querem traduzir, para aqueles
cujo olhar apenas consegue captar generalidades, a perspectiva nao
totalitaria e abstrata do fendmeno gangue. A gangue institui-se na
dindmica dos encontros e atuagdes do grupo; ela ndo possui uma
existéncia autbnoma. A gangue € acontecimento, ato tipicamente magico

de manifestacgédo, ela se traduz na agéo, ela nomeia-se na repeticao.

E no momento de manifestacdo que as gangues mobilizam o
olhar do espectador para traduzir sua inscricdo social e instituir-se
enquanto gangue. E nessa trilha de acdo e producdo de sentido, na
construcdo da fenomenologia gangue, que torna-se simplificador o registro
de um conceito unificador e totalizador da gangue. Vale ressaltar que a
necessidade de se realizar uma interlocu¢do com o Movimento Hip Hop,
tendo em vista que alguns de seus representantes fizeram parte de turmas
de pichacdo e de gangues, se deu na perspectiva de apreensdo de um
olhar de quem ja vivenciou a experiéncia e pode percebé-la “de fora para
dentro”. Quem faz parte de gangue, no geral, parece desconhecer, des-

credenciar ou até mesmo naturalizar a existéncia da mesma. Para quem é



340
de gangue o que existe € a gangue dos “pilantra”, dos pertencentes as

areas “sujeira”. Gangue é o outro. O outro traz como marca distintiva o
uso recorrente as praticas de violéncia e, no geral, as experiéncias de
violéncia no interior da prépria gangue parecem invisiveis. Nao que elas
sejam negadas ou ocultadas é que elas simplesmente parecem carecer de
identificagcdo, elas expressam um “furo” na cadeia de significantes acerca
das representacdes sobre violéncia. Tornam-se mudas.*®> Como ndo ha um
discurso acerca da violéncia, no interior da propria gangue, pode-se
observar que o imaginario sobre a violéncia apresentado nessa tese, se
produz a partir de dois campos de instituicdo: os participantes do
Movimento Hip Hop, aquele relativo ao discursos dominantes reproduzidos

nos jornais e através do aparato policial.

Se a violéncia torna-se uma dimensdo muda, em nivel de discurso
produzido no interior da prépria gangue, sua manifestacdo publica acaba
ganhando uma positividade e instaurando diferencas®®®. E quando os
moradores dos bairros proscritos registram sua existéncia, tornam publicas
as suas redes de excluséo social. Pode-se afirmar que identificou-se nessa
tese dois campos de contestagcdo distintos mas que guardam uma certa
perspectiva de continuidade: as gangues e o movimento Hip Hop. Nas
gangues a violéncia ndo esta simbolizada, € muda de significantes, ela nao
tem um projeto e ndo aponta, intencionalmente, um outro cddigo de

conduta. No Hip Hop, produz-se um ideario acerca da violéncia direcionada

182 Hannah Arendt discute acerca da dimensio muda da violéncia, no seus estudos acerca da Crise na
Republica, 1973.



341
e, portanto nomeada, simbolizada, apontando, assim, para uma outra

ordem da cultura politica. Paradoxalmente percebeu-se que no campo das
producbes imaginarias acerca da violéncia nas ciéncias sociais, essa
expressdo particular de violéncia ensejada pelas gangues parece sem
lugar no interior das mesmas, na vida social, como no conjunto de estudos
acerca das préaticas relativas ao crime e a delinqgiiéncia. Poder-se-ia
afirmar que a gangue é um objeto sem lugar no conjunto de
teorizacbes acerca da violéncia. Ela enuncia um modo especifico,
embora centre-se na dinamica global da violéncia urbana, de exercer e
manifestar a violéncia. Outras marcas identificatérias vao sendo acionadas
na dindmica de manifestacdo da gangue e instituem diferencas. Quais

seriam elas?

A pressa usual das sociedades do trabalho, a idéia de correr atras do
tempo vai sendo substituida pela perspectiva de que ele se disp8e inteiro
a cada momento vivido. A temporalidade das gangues é regida por
instantes que se condensam na otica do absoluto, plenos no aqui e agora.
A rigor ndo ha nas suas vivéncias o sentido de percurso, de linearidade.
Recortando os varios ambitos de experiéncias das gangues - 0 processo
rotativo de seus membros, o desaparecimento subito de alguns de seus
componentes, o0 aperfeicoamento interminavel das tatuagens, a giria que se
renova a cada estilo, a permanéncia instavel nas atividades que iniciam -
pude empreender uma inusitada aventura de tentar montar pecas,

naturalmente desarticuladas, de um quebra-cabeca .

183 \er Theophilos Rifiotis, op. Cit, 1997.



342

Sdo corpos panoramaticos dando visibilidade e movimento a
territérios movedicos. Tudo se articula dentro de um tempo amalgamado e
em espacgos que escapolem a condicao da fixidez. Por isso mesmo, evitei
construir uma investigacdo cuja légica se estruturasse a partir de uma
cadeia de acontecimentos evolutivos: entrar na gangue, estar na gangue,
sair da gangue. Observei que os trabalhos de pesquisa referenciados
nesse encadeamento de acontecimentos, ficam muitas vezes aprisionados
nas teias superficiais dessa temporalidade, desse suposta légica evolutiva.
Percebi, durante o meu contato com as gangues, que 0s rituais de
instituicdo e producdo da fenomenologia gangue extrapolam a dimensé&o
local e factual de suas formas usuais de constituicdo. Desse modo, evitei
explicar os porqués da existéncia das gangues ou, de outro modo,
restringir-me a reproducdo dos discursos de seus integrantes acerca da
gangue em si. Procurei identificar como a gangue se institui , que rituais
desenvolve até ser reconhecida como gangue, entre si e, através de seu
principal contracenante, a policia e, finalmente, como alcanca uma
classificac&o™® e um registro social. Fazer uma arqueologia da producéo e

185

dos campos de positividade™> mobilizados através da existéncia-gangue,

tornou-se o nlcleo central dessa investigagao.

Foi nessa perspectiva que percebi a necessidade de realizar

“escavacdes”, nexos de sentido capazes de extrapolar a linguagem “vazia”

184 \/er Pierre Bourdieu. O Poder Simbélico, 1989.
18 \/er Michell Foucault. A Microfisica do Poder, 1984.



343
ensejada pelas gangues. Imagino a rea¢do que iSSO possa causar a

pesquisadores que acreditam, firmemente, que a verdade esta na fala literal
do narrador. Como ja afirmei anteriormente, a linguagem das gangues é
uma fortaleza das palavras, ela opera uma clandestinidade na criagdo de
cbdigos outsiders e se reproduz na fala pautada nos estilos dominantes da
cultura de massa. Ela é profundamente diferenciada no uso de girias de
producdo e apropriacdo exclusiva entre enturmados, concomitantemente, é
radicalmente homogénea, baseada na repeticdo de juizos de valor que
permeiam os discursos dominantes da vida social. Esse paradoxo entre

diferenca e repeticdo é enunciado por Deleuze (1988: 85) :

“Retornar é, pois, a Unica identidade, mas a identidade como
poténcia segunda, a identidade da diferenca, o idéntico que se diz do
diferente, que gira em torno do diferente. Tal identidade, produzida
pela diferenga, é determinada como repeticdo. Do mesmo modo, a
repeticdo do eterno retorno consiste em pensar 0 mesmo a partir do
diferente”

Na gangue, a identidade produzida pela diferenga centrada no

estigma territorial*®

, de ser proscrito da cidade, torna-se um modo
determinado de repeticdo dos estilos, marcas e ondas que pontuam o
cenario da cultura de massas. Ser de gangue torna-se um modo
diferente de tentar tornar-se igual. Dai o carater fluido e ambivalente das
falas que pontuam as representacdes das gangues. Foi assim que

centramos nossa observacdo no relato de acontecimentos relativos ao dia-

a-dia da experiéncia de “ser de uma gangue”. Observei que a linguagem

186 \Jer Loic Wacquant, Os Proscritos da Cidade, 1995.



344
relativa aos acontecimentos, descolava-se de um jogo de

representagfes centrado na producdo de uma imagem do jovem “nos
pano”, na producao de um ator contracenante de um estilo global juvenil. A
perspectiva do acontecimento remetia ao carater mais concreto da vida dos
participantes das gangues, desde fatos corriqueiros até os momentos de
maior densidade da gangue enquanto tal. Além da propria observacao da
gangue ter me revelado a necessidade de utilizagdo dessa estratégia, Gertz

(1989: 28) indica pistas metodolégicas valiosas ao ponderar:

“Se a interpretacdo antropoldgica esta construindo uma leitura do
gue acontece, entdo divorcia-la do que acontece - do que, nessa
ocasido ou naquele lugar, pessoas especificas dizem, o que elas
fazem, o que é feito a elas, a partir de todo o vasto universo do
mundo - é divorcia-la de suas aplicag6es e torna-las vazias”

Uma leitura do que acontece pode ser pensada como campo
mobilizador da necessidade restrita de reproducdo do que acontece.
Estamos diante da mais sutil das armadilhas. No dialogo de Gertz com
Paul Ricouer (p. 29) percebe-se que interessa investigar o “significado do
acontecimento, ndo o acontecimento como acontecimento”. Desse modo,
passei a perceber a violéncia enquanto acontecimento, assim como a
linguagem. Na dindmica das gangues, a violéncia divorcia-se da sua
percepcéo classica de algo utilizado para se conseguir alguma coisa sendo
assim, ela ndo possui uma natureza instrumental. Pude identificar que as
experiéncias de violéncia encontram-se diluidas nas varias redes de
acontecimentos que dinamizam a existéncia da gangue como um todo.

Assim como a violéncia, a linguagem das gangues possibilita formar



345
atitudes, mobilizar novas formas de acédo, induzir posturas morais,

traduzir estilos. A linguagem das gangues é acontecimento. As girias
utilizadas s@o quase relatos de como se faz a coisa certa, funcionam em
seu conjunto como um mapa comportamental, como um manual de atitudes
indicativo de como fazer para tornar-se gangue. A perspectiva de
investigar o acontecimento, que dinamiza a experiéncia das gangues,
exige do pesquisador um olhar em movimento. Esse olhar estratégico
permite visualizar a experiéncia das gangues dentro de uma ampla rede de
sentidos. E como tentar situar-se em um mapa cultural gestado na “luta

"187 todos eles invisiveis e

pela classificacdo” e nos “rituais de instituicdo
desconectados ao olhar que se atém a versdo mais imediata e factual dos

acontecimentos.

Sendo assim, querer entender a linguagem da gangue enquanto
traducéo pontual de significados, a violéncia como fenébmeno autbnomo, os
rituais de entrada e saida da gangue isolados da perspectiva do “significado
do que acontece”; pode remeter certamente o0 investigador em
encruzilhadas de dificil prosseguimento. At¢é mesmo a linguagem das
gangues pode se construir como emboscada pois, se por um lado, por
exemplo, rechacam a ética do trabalho por outro, produzem um discurso
I6gico acerca da importancia dele. Falam “na moral” acerca dos
vagabundos como modo de tecer uma rede discursiva de carater
normativo; passam o tempo a julgar o certo e o errado, quem € bom ou

mau elemento. Pude verificar que o discurso dos participantes das gangues



346
€, em muitas situacdes, semelhante a natureza do discurso construido

pela policia e a sociedade em geral acerca da figura do “jovem pobre e
marginal’. Perceber a trama dessas cadeias discursivas, sua redes de
sentido que extrapolam falas isoladas, situacdes e fatos pontuais e poder
penetrar na perspectiva de interpretacdo de como passam a existir as
gangues e serem classificadas enquanto tal, se colocou como desafio

central dessa investigacao.

Poderia afirmar que na vivéncia da gangue quase tudo € ambiguo,
guase tudo condensa uma face real e virtual como pratica inerente aqueles
gue tanto necessitam apregoar e alardear sua existéncia como, ao mesmo
tempo, enclausuram-se no signo territério e no coletivo-gangue enquanto
marca identitaria. O territério € um referente que movimenta-se através de
corpos outdoors. Por outro lado, esse referente em acdo, torna-se
aprisionado por imprimir na gangue o registro produzido através das
fronteiras rigidas dos estigmas territoriais. Vir para gangue é alcangar uma
classificacdo nomeada através do grupo e projetada para um campo mais
amplo de sociabilidade. Embora adentrar a gangue implique a obtenc¢éo de
uma marca identitaria, isso ndo estd decididamente vinculado a
perspectiva relativa a “tornar-se pessoa”, verificada por Mauss (1974)
através da observagdo dos “Zuni”. A gangue permite ocupar um lugar, um
registro que independe das marcas proprias de seus novos integrantes; tal
qual a percepcéo de Mauss, cada integrante parece ocupar o lugar de um

ancestral, recebendo entdo um nome (de guerra) e um registro no grupo.

187 \/er Pierre Bourdieu



347

As nomeacdes das gangues possibilitam perceber como as mesmas
se auto-classificam e que signos acionam a partir dessas denominacdes. A
maior parte das nomeacdes *®® esta relacionado ao nome do bairro como
confirmacéo da tese, aqui desenvolvida, acerca do uso do estigma territorial
como um modo de inclusdo social as avessas. E a turma do Reino
Encantado, Gangue do Lagamar, Gangue do Trilho, Gangue do Campo do
América, turma do Jardim Iracema, dentre tantas outras a projetar lugares
relegados as sombras e ao esquecimento. Outros nomes enunciam formas
alternativas de reconhecimento que ultrapassam a dimenséo restrita de
territorio. O nome que assume cada gangue, diante das demais, € como
um passaporte para a percep¢do de uma trama que transcende relatos
isolados, narragBes grandiosas dos feitos operados em campos distintos
de embates e enfrentamentos. E na associa¢&o entre paraiso e perdicdo
gue se instituem as varias denominagbes das gangues. Os nomes das
gangues condensam pulsdes de vida e morte, do puro e do maldito: sdo os
“canibais da nova geragéo”, a “galera da maldade”, os “condenados pelo

vicio”, “lideres do spray destruidor”, “espirito das trevas” que convivem com

0s “anjos”, os “lindos sonhos dourados”, os “paquitos”...

E nesse terreno contraditério que se forjam os bandidos/heréis da
nova era da rebeldia urbana juvenil. E com orgulho que eles enumeram as
tretas com as gangues rivais, 0 enfrentamento a policia, as peripécias dos

enxames, o ato de eliminacdo do “pilantra”, o dominio da &rea e,



348
fundamentalmente, a banaliza¢do da vida e a coragem de conviver com

a morte, a cada momento.

Os integrantes das gangues, re-simbolizam a autoridade e a Lei que
parece se forjar, de forma extra-legal, nas periferias da cidade. Nessas
organizacdes paralelas de poder e ordem social, vende-se uma ilusdo e
se produz no individuo 0 gozo magico, o gozo onipotente, da considerada
fascinante, experiéncia cotidiana da violéncia®®®, porque nao mediada pelos
constrangimentos sociais. A producdo de micro-territorios de leis apenas
pode ser mediado através de delimitagdes constituidas sob o signo da
violéncia; o que significa dizer que ao invés da lei existe sim a iluséo e o

gozo magico de tudo poder e de tudo ser.

A rebeldia urbana, vivenciada entre os jovens participantes das
gangues, sinaliza a sociedade moderna que o seu ideal de globalizagéo e
de integracdo transnacional provoca zonas de profundo des-enraizamento.
A formacdo de micro-territérios de reconhecimento coletivo e de
demarcacdo de atitudes, coédigos e valores, opera uma resisténcia em
relagdo a um processo generalizado de homogeneizagdo dos gostos, das

condutas e dos anseios da sociedade de consumo.

Os rebeldes urbanos ocasionam uma ruptura, um corte no projeto

civilizatério da modernidade, que se expressa, exatamente, no segmento

188 \/er em anexo
189 FREIRE COSTA, Jurandir, Entrevista ao Jornal do Brasil,, Domingo, 12 de marco de 1995



349
gue cristaliza a idéia de novo, no caso, os jovens. Em detrimento da sua

diluicho na cultura de massa e do seu isolamento e invisibilidade no
espetaculo moderno, os jovens buscam um nova identidade pautada no
estigma territorial, uma “nova pele”, através de marcas e tatuagens; e se
reconhecem dentro das violentas, porém seguras, areas de atuacdo das

gangues.

Os meios de comunicdo de massa apregoam, aos quatro cantos, a
existéncia desses “novos bandidos”, ameacadores da ordem e da
tranquilidade dos bairros populares. Por outro lado, as gangues colocam-se
como protetores e garantidores da seguranca do bairro, her6is da
resisténcia. Ao conversar com uma lideranca de um ABC®°, espantei-me
com a sua colocacdo de que se sentia mais seguro encontrando, na
madrugada, um integrante da gangue que alguém da policia. Tentei situar-
me para além de uma sociologia da denuncia, construida a partir da idéia
de criminalizacdo da pobreza e da defesa dos oprimidos. Nem bandidos,
nem herdis. Como foram construindo-se as teias do percurso de producéo
da gangue, as relagdes que a instituem, e 0os meios mais eficazes para

traduzir essas dinamicas, mobilizaram todo o esfor¢o de investigacéo.

Ao saltar do trem, mal posso esconder uma certa sensagdo de
auséncia. Através desse olhar em movimento, me foi permitido exercitar
uma visdo do excessivo, do que faz acordar e retirar as névoas brancas

gue, ao longo do tempo, protegem mas, também, anestesiam o olhar. Essa



350
estranha linguagem em acdo que parece se afirmar pela caricatura e, ao

mesmo tempo, pela linguagem muda das marcas cravadas no corpo,
silenciadas na alma. Esse saudavel desassossego € apenas
experimentado na vida que se tece no burburinho das ruas. Ele, as vezes,
incomoda, é verdade. Mas, na maior parte dos momentos, nos faz entender
a fascinante aventura de ser pesquisador, exercer a curiosidade e a
perplexidade como atitudes vitais da observacdo . Quero prosseguir a
viagem do olhar. Espero manter a vibragdo que dele é necessaria para se
estar diante de atores imersos na ldgica do movimento. Ser pesquisador
transcende os campos de investigagdo e possibilita perceber cada fato,
aparentemente irrelevante e banal da vida social, como condensador de

sentidos, rede entremeada de acontecimentos.

N&o seriam as gangues porta-vozes de uma forma de violéncia constituida
sobre um terreno ambiguo, como bem exemplifica Harvey (1992),
“destrutivamente criativas”, “criativamente destrutivas”? Esse terreno
movedico, ndo totalizador, recortado de ambiglidades, ndo teriam as
gangues como emblemas de sinais significativos de dissidéncia da
sociedade moderna do trabalho, ndo seriam elas signos da pés-

modernidade?

1% Entidades situados no bairros periféricos, ligadas a FEBEMCE, Governo do Estado do Ceara



351
BIBLIOGRAFIA

ALVES, Maurenizia Alves. A violéncia e suas representacdes no
cenario das gangues de Fortaleza, Fortaleza, UFC, 1997,

mimeo.

ADORNO, Sérgio, “A experiéncia precoce da puni¢cao”, in: SOUZA
SOUZA MARTINS, José de (org.) O Massacre dos Inocentes,

Sao Paulo, Hucitec, 1993.

ARENDT, Hannah, A Condi¢cdo Humana, Rio de Janeiro, Forense,
1987.

Sobre la revolucion, Madrid, Editorial Revista do

Ocidente, 1967.

Crises da Republica. Sdo Paulo: Perspectiva,

1973.

ABRAMO, Helena Wendel. Cenas Juvenis- punks e darks no espetaculo

Urbano. Sao Paulo, Sritta, 1994.

BECKER, Howard S. Uma Teoria da A¢édo Coletiva, Rio de Janeiro,

Zahar, 1977.



352
Qutsiders, Paris, Metalité, 1985

.Métodos de Pesquisa em Ciéncias Sociais. S&o

Paulo, Hucitec, 1994.

BRANDAO, Carlos Rodrigues, Identidade e Etnia, S&o Paulo,

Brasiliense, 1986.

BARTHES, Roland. Mitologias . Rio de Janeiro, Bertrand Brasil, 1989.

BENJAMIN, Walter. A Modernidade e os Modernos. Rio de Janeiro:

Tempo Brasileiro, 1975.

BERMAN, Marshall. Tudo que é Sé6lido Desmancha no Ar - Aventura

da Modernidade. S&o Paulo, Companhia das Letras, 1989.

BOURDIEU, Pierre, O poder simbdlico, Lishoa , DIFEL, 1989.

. Espaco Social e Poder Simbdlico, in: Coisas Ditas. Sdo Paulo,

Brasiliense, 1990.

,A economia das trocas lingiisticas, Sao Paulo,

EDUSP, 1996.
CAIAFA, Janice. Movimento punk na cidade- a invasdo dos bandos sub.

Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 1989.



353
CALVINO, ltalo. Seis Propostas para o Proximo Milénio. Sao Paulo:

Companhia das Letras, 1993.
. As cidades Invisiveis. Sdo Paulo, Companhia das

Letras, 1991.

CANCLINI, Nestor Garcia Canclini. Consumidores e Cidadaos. Rio de

Rio de Janeiro, UFRJ, 1995.

CANEVACCI, Massimo . A Antropologia da Comunicacéo visual. Sdo

Paulo, Brasiliense, 1990.

. A Cidade Polifénica. Sdo Paulo, Studio Nobel,

1993.

CALLIGARIS, Contardo. A escuta do sintoma social, Anuario Brasi-

Leiro de Psicanalise, Vol. 1, n. 1, Rio de Janeiro, Relume Dumara,

1991.

CASTORIADIS, Cornélio, A instituicdo Imaginaria da Sociedade, Rio

de Janeiro, Paz e Terra, 1992.

. As encruzilhadas do labirinto, Rio de

Janeiro, Paz e Terra, 1987.

CLASTRES, Pierre. Entre siléncio e didlogo. In Lévi Strauss, Sdo Paulo,



354
L' arc Documentos, 1968.

. A Sociedade Contra o Estado. Rio de Janeiro, Francisco

Alves, 1990.

COHEN, A. K. A delinqtiéncia como subcultura. IN: Brito, Sulamita,

Sociologia da Juventude lll, Rio de Janeiro, Zahar, 1968.

DA COSTA, Méarcia Regina. Os Carecas do Suburbio - Caminhos de

um Nomadismo Moderno, Petrépolis, Vozes, 1993.

DELEUZE, Giles. Diferenca e repeticéo, Rio de Janeiro, Graal, 1988.

.et GUATTARI, Félix. O anti-édipo, Rio de Janeiro,

Imago, 1976.

DA MATA, Roberto, A Casa e a Rua, Rio de Janeiro, Guanabara

Koogan, 1991.

DE MATOS ,Wagner Neves. Gangues : Protesto a marginalidade ?
Um estudo sobre a formacé&o de grupos de jovens denominados

gangues em Corumb4, Corumba, s/d, mimeo.

DESCAMPS, Marc-Alain. L’ invention du Corps, France. Press

Universitaires de France, 1983



355

DIOGENES, Gléria. Por Uma abordagem Hermenéutica da Violéncia in:

Poder e Violéncia, Fortaleza: Edi¢gdes UFC, 1996.

----------------------- . Historias de vida : desafios de um método. In: Cultura

e Subjetividade, Jodo Pessoa, UFPB, 1996.

. Rebeldia Urbana: Tramas da exclusao e da violéncia

Juvenil In : HERSCHMANN, Micael, org. Abalando os anos 90:

Funk e Hip Hop, Rio de Janeiro: Rocco, 1997.

DUBET, Francois. La Galére : Jeunes en survie, Paris, Points, 1987.

DUMAZEDIER, Joffre, A revolucdo cultural do tempo livre, Sdo Pau-

lo, Studio Nobel : SESC, 1994.

EGLER, Tamara Tania Cohen, Cidade virtual, XX Encontro anual da

ANPOCS, Caxambu, outubro de 1993.

ERIKSON, H. Erik. Identidade Juventude e Crise. Rio de Janeiro, Zahar,

1972.

FORACCHI, Marialice, A juventude e a realidade nacional, in : Revista da

Civilizag&o Brasileira, n°5/6 ano |, margo de 1966.



356
A juventude na sociedade moderna, Sao Paulo,

Edusp, 1972.

FOUCAULT, Michell, Vigiar e Punir, Petrépolis, Vozes, 1977.

A Microfisica do Poder. Rio de Janeiro : Graal,

1984.

FORRESTER. Viviane, O Horror econdémico, Sao Paulo, UNESP, 1997

FREUD, Sigmund. Além do Principio do Prazer. Rio de Janeiro, Ima-

go, Volume XVII, 1976.

FERRARO, Lucrécia D’'Alesio. O olhar Periférico. Sado Paulo, EDUSP,

1993.

FREIRE COSTA, Jurandir. “Narcisismo em Tempos Sombrios” in : Tempo

do Desejo - Sociologia e Psicanalise. FERNANDES, Heloisa (org.),

Sao Paulo, Brasiliense, 1989.

GADELHA, Silvio. Desvio e Divergéncia em Merton e nos Interacionistas

Simbdlicos in: Poder e violéncia. Fortaleza: Edicdes UFC, 1996.

GAJOP-CCI, Galeras - Analise de comportamentos na adolescéncia,



357
Recife, s/d, mimeo.

GAUTHIER, Madaleine, Entre I'excentricité et I' exclusion : las marges

comme revélateur de la societé, IN: Socilologie et socie-

tés,Vol. XXVI, n° 2, automne, 1994, p. 177-188.

GIDENS, Antony. As Consequéncias da Modernidade. Sdo Paulo:

Companhia das Letras, 1991.

GERTZ, Cliford. A interpretacéo das culturas. Rio de Janeiro:

Guanabara Kogan, 1989.

Les sens Comun en tant que Systéme Culteral, in: Les

lieux de Savoir, Paris: PUF, 1986.

GARCIA-ROZA, Luiz Alberto. Palavra e Verdade - na Grécia Antiga e

na psicanalise, Rio de Janeiro, Zahar, 1990.

GINZBURG, Carlo. Mitos, Emblemas e Sinais. S&o Paulo: Companhia

Das Letras, 1990.

GIRARD, René. A violéncia e o Sagrado, Sédo Paulo: UNESP/Paz e

Terra, 1990.



358
GOOFMAN, Erving. Estigma - Notas sobre a manipulagéo da identidade

deteriorada, Rio de Janeiro, Zahar, 1975.

. A representacéo do eu na vida cotidiana,

Petrépolis, Vozes, 1975.

GUATTARI, Félix et ROLNIK, Suely. Cartografias do Desejo. Rio de

Janeiro, Petropolis, 1986.

GUATTARI, Félix, A Revolucdo Molecular: pulsacdes politica do desejo,

Sao Paulo, Brasilense, 1981.

GRACIANI, Maria Stela, Resumo moédulo : violéncia das gangues,

PUC, S&o Paulo, mimeo.

. Grupo Organizado de Periferia do Bairro

Jardim Vista Alegre- Zona Norte de Sdo Paulo, Projeto de Pes-

Quisa, Sao Paulo, 1994.

HABERMAS. Jurgen. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro, Zahar,

1982.

. O conceito de Poder em Hannah Arendt in

Habermas -Sociologia, Freitag, Barbara et Rouanet, Sérgio org.

Sao Paulo, atica, 1980.



HARVEY, David. A Condi¢cdo Pés-Moderna. S&o Paulo, Loyola, 1992.

HELLER, Agnes. “Existencialismo, Alienacién, postmodernismo : los
Movimentos culturales como vehiculos de cambio en la configu-
racion de la vida cotidiana :, in : Politicas de la postmodernidad,

Barcelona, Penisula/ideas, 1988.

HERSCHMANN, Micael org. Abalando os anos 90 : funk e Hip Hop -

globalizagéo, violéncia e estilo cultural; Rio de Janeiro, 1977.

HOBSBAWN, Eric. “A Turba Urbana”, in: Rebeldes e Primitivos -
Estudo de formas arcaicas de movimentos sociais nos séculos

XIX e XX, Rio de Janeiro, Zahar, 1978.

KOWARICK, Lucio. Capitalismo e Marginalidade na América Latina,

Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1981.

JATENE, Izabela. Quem séo os skatistas e os intocaveis?, Belém,

1995, mimeo.

JEFFREY ALEXANDER, C. “O Novo Movimento Teo6rico”, in: Revista

Brasileira de Ciéncias Sociais, n° 4, Vol. 2, Junho de 1987.

359

KHATIBI, Abdelkebir. La Blessure du nom propre. Paris, Denoel, 1986.



360

LACAN, Jacques. O Seminario, Livro I. Rio de Janeiro: Zahar, 1992.

LAPASSADE, Georges, Os rebeldes sem causa, In: Sociologia Da

Juventude lll, Rio de Janeiro, Zahar, 1968

LASCHE, Cristopher, Refagio num mundo sem coracéo, Rio de Janei-

ro, Paz e Terra, 1991.

LECHNER, Norbert, Estado, Mercado e Desenvolvimento na América

Latina, In: Lua Nova, n° 28/29, Sao Paulo, CEDEC/Marco

Zero, 1993.

LENIN, V. I. O Estado e a Revolucédo - O conceito marxixsta de poder,

Rio de Janeiro: Dialogo, s/d.

LEVI, Giovani et SHCMITT, Jean. Introducé&o. Histéria dos Jovens |, Sao

Paulo, Companhia das Letras, 1996.

LEFEBVRE, Henri. Introducdo a Modernidade. Rio de Janeiro, Paz e

Terra, 1969.

LINS. Daniel. Org. Cultura e Subjetividade. Sao Paulo, Papirus, 1997.



361
MAFFESOLI, Michell. A Dindmica da Violéncia. Sdo Paulo: Vértice,

1987.

MATA, Roberto da, Relativizando : Uma introducéo a Antropologia

social, Petropolis, Vozes, 1993.

MATZA, David. As tradi¢bes ocultas da Juventude. IN: Brito, Sulamita,

Sociologia da juventude lll, Rio de Janeiro, 1968.

MARX, Karl et ENGELS, F. O Manifesto do Partido Comunista. Rio de

Janeiro : Zahar, 1978.

MARQUES, Toni. O Brasil Tatuado. Rio de Janeiro, Rocco, 1997.

MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia , Volume |, Sdo Paulo,

EDUSP, Séo Paulo, 1974.

MICHAUD, Yves. A Violéncia, Sao Paulo, Vértice, 1987..

MOLLAT, Michell, Os Pobres na Idade Média, Rio de Janeiro,

Campus, 1989.

MORIN, Edgar.Cultura de massas no século XX, Volume 1: Neurose,

Rio de Janeiro, Forense, 1990



Ciéncia com consciéncia, Rio de Janeiro, Bertand

Brasil, 1996.

NASCIMENTO, Elimar. A exclusdo Social na Franca e no Brasil :
SituacOe (aparentemente) invertidas,resultados (quase)

similares?, XVII Encontro Anual da ANPOCS, Caxambu, 1993.

O’ DONNELLL, Guillermo, Reflexdes sobre o Estado burocratico-

autoritario, Sa&o Paulo: Vértice, 1987

OLIVEIRA, Luciano, Os Excluidos existem ?, Recife, 1995, mimeo.

PAIXAO, Luiz Antonio. Crime, Controle Social e Consolidacdo da
Democracia In: Reis, Wanderley et O'Donnell org. A demo-
cracia no Brasil : Dilemas e perspectivas. , Sdo Paulo,

Vértice, 1988.

PERLMAN, Janice E, O mito da Marginalidade. Rio de Janeiro, Paz e

Terra, 1997.

PERLONGHER, Nestor. Antropologia das sociedades complexas in:

Revista Brasileira de Ciéncias, n° 22, ano 8, 1993, Sao Paulo.

PIERRUCI, Flavio, Ciladas da Diferenca. In: Revista tempo Social, USP,

Volume 2, nimero 2, 1990.

362



363

PRZEWORSKI, Adam. A Falacia Neoliberal in : Lua Nova- n ° 28/29, Sao

Paulo, CEDEC/Marco Zero, 1993.

PERROT, Michelle. Os excluidos da Histéria - operarios, mulheres e

prisioneiros. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1992.

QUEIROZ, Maria Isaura org. O Imaginario em terra conquistada,

CERU, Sa0o Paulo, 1993.

RIFIOTIS, Theophilos. Nos campos da violéncia: diferenca e

positividade, Floriandpolis, 1997, mimeo.

ROLNIK, Suely. Pensamento, corpo e devir- Uma perspectiva

ético/estético/politica no trabalho académico, Sao Paulo, s/ed, 1993.

Cartografia Sentimental.: Transformagdes

Contemporaneas do Desejo. S&o Paulo, Edi¢cGes Liberdade, 1989.

Uma insdlita viagem a subjetividade, in : LINS,

Daniel, Cultura e subjetividade, Campinas: Papirus, 1997.

ROUANET. Sérgio Paulo. As razfes do lluminismo, Sao Paulo:

Companhia das Letras, 1987.



364

ROGERIO, Sebastifo, Fortaleza, Belle Epoque - A disciplinarizag&o da

pobreza, Fortaleza: Fundacao Demécrito Rocha, 1993.

ROSZAK, Theodere, A contracultura. Petropolis, Vozes, 1972.

RUBEN, Guilermo R., Identidade e Politica : a permanéncia do

irredutivel, Campinas, Novembro de 1996, mimeo.

SANTOS, Wanderley.Cidadania e Justi¢ca, S&o Paulo, Campus, 1979.

SARTRE, Jean Paul. Franca, 1968 : o que restou de maio. In: Revista
da Civilizac&o Brasileira Ano IV, n °s 19 e 20, maio/agosto de

1968, Rio de Janeiro.

SCHINDLER, Norbert. Os tutores da desordem : rituais da cultura juvenil
nos primordios da era moderna . IN: Historia dos Jovens,

S&o Paulo, Companhia das letras, 1996.

SILVA, Heronilza Nascimento. Comportamento Juvenil : A
representacdo dos jovens transgressores cons-

truida pela imprensa de Natal, Natal, UFRN, 1997, mimeo.

SILVA, José Borzacchiello. Os Incomadados ndo se retiram, Fortaleza,

Multigraf, 1992.



365

SENNETT, Richard. O Declinio do Homem Publico - As tiranias da

Intimidade, Sao Paulo, Companhia das Letras, 1988.

SOUSA SANTOS, Boaventura de, Pela méao de Alice, Séo Paulo,

Cortez, 1995.

SPOSITO, Marilia. “A sociabilidade juvenil e agc&o coletiva na cidade”, °

in: Tempo Social , S&o Paulo. V. 5, n° 1-2, nov. de 1994,

SOREL, Sarah, Excluséo Social no Brasil Contemporaneo — Um
fendmeno social totalitario ?, XIX Encontro Anual da

ANPOCS, Caxambu, 1995

TELLES, Vera. Pobreza, Movimentos Sociais e Cultura Politica, XVII

Encontro Nacional da ANPOCS, Caxambu, outubro de 1993.

THIOLLENT, Michell. Critica Metodoldgica, Investigacdo Social e

Enquete Operaria, Sao Paulo, Polis, 1982.

VIANA, Hermano. O mundo funk Carioca, Rio de Janeiro, Jorge Zahar,
1988

.O funk como simbolo da violéncia carioca, In:VELHO,

Gilberto et ALVITO, Marcos, Cidadania e violéncia, Rio de



366
Janeiro, UFRJ/FGV, 1996.

VELHO, Gilberto. Desvio e Divergéncia, Rio de Janeiro, Zahar, 1974.

. Projeto e Metamorfose - Antropologia das Sociedades

Complexas, Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 1994.

. Violéncia, reciprocidade e desigualdade. In: VELHO,

Gilberto et ALVITO, Marcos. Cidadania e violéncia. Rio de

Janeiro, Ed UFRJ/ editora FGV, Rio de Janeiro, 1996.

WALDMAN, Mauricio. Racismos e arquétipos espaciais. Mestrado

em antropologia, USP. mimeo.

WACQUANT, Loic D. “O Retorno do Recalcado”, in Revista Brasileira

de Ciéncias Sociais. N° 24, ano 9, fevereiro/1994.

, Proscritos da Cidade, in Novos Estudos n° 43,

Sao Paulo, novembro de 1995,

WEBER, Max. Economia y Sociedad. México: Fundo de Cultura

Econdmica, 1974.

XAVIER, Mario Jorge Brasil. Caracterizacdo das chamadas gangues



367
dentro contexto urbano de Belém, Belém, fevereiro de 1995,

mimeo.

ZALUAR, Alba. Medo do Crime, medo do diabo, XVII Encontro Anual

ANPOCS, Caxambu, 1993.

A globalizacdo do crime e os limites da explicacédo local, IN:
VELHO, Gilberto et ALVITO, Marcos, Cidadania e Violéncia, Rio de

Janeiro, FGV/UFRJ, 1996.

Teleguiados e chefes in : Condominio do diabo, Rio de

Janeiro, Revan, 1994.



368

ANEXO




369

Relacdo das gangues de Fortaleza identificadas durante a
pesquisa

GANGUES

MUCURIPE

01- Santa Teresinha (PROAFA)

02- Castelo Encantado

03- Serviluz

04- Cidade 2.000

05- Beco do Zigue-Zague

06- Aviao

07- Cacimba dos pombos

08- Gangue do Homem-Aranha

09- Gardenal

PIRAMBU

10- Formigbes

11- Aventureiros

12- Gangue da Pracinha

13- Ratos do Pirambu

14- Areia Grossa

15- Santa Inés

16- Arte Proibida (AP)

17- Guerreiros do Morro Proibido

TIROL

18- Aldeia

19- Detentores do Spray

20- Buraco da Gia

21- Rua do Gaviao

22- Canibal

23- Avido

24- Turma do Scorpion

25- Areia Grossa

26- Thec

27- Pitombeiras

28-vasp

29- Fiel

PLANALTO DAS GOIABEIRAS
30- Da Barra

31- Turma da Noite

32- Turma do Coiote (sé mulheres)
33- Cacimba dos Pombos
PARQUE ARAXA

34- Galera do Parque Araxa



CARLITO PAMPLONA

35- Lindos Sonhos Dourados
36- Vigiada

37- Liberdade

38- LSD - Lideres Spray Destruidor
39- Galera dos Cinco

JOSE BASTOS

40- Os Guerreiros

41- Os Metralhas

BEZERRA DE MENEZES

42- Morro do Oitéo Preto

43- Zem Grinismo

44- Galera do Mundo Rebelde
REINO ENCANTADO

45- Turma do Reino

46- CVR (Comando Vermelho do Reino)
47- Galera do Chico
ALDEOTA

48- Galera da Quadra

49- Legido do Mau

50- Do Trilho

51- Favela Baixa Pau

52- Gangue da Praca dos Verdes Mares
53- Campo do América

54- Barreiras

55- Piedade

COLONIA

56- Turma do Pé Quente

57- Turma do Reino Encantado
BENFICA

58- Canibais da Nova Geragéo
59- Rua Larga

NOVA METROPOLE

60- Sem Cerébro

61- Gangue de Baixo
MONTESE

62- S.S.- Spray Satanico

63- Do Sal

64- Sombras da Meia —Noite
65- Gangue do Spray

66- Gangue Espirito das Trevas
67- Turma do Sal

68- G.C — Geracao Crucificada
PIOXII

69- Pau Pelado

70- Floro Bartolomeu

71- Gangue do Piloto

72- Lagamar

73- Do Maguila

370



371
BOM JARDIM
74- Turma do Bom Jardim
75- Santa Cecilia
76- Santo Amaro
77- Zé Bastos
78- Dos adultos
QUINTINO CUNHA
79- Guerreiros do Quintino Cunha
JOAO XXII
80- Dragédo 44
PARQUE TABAPUA
81- Jaqueta Preta
82- Gangue do Lameiral
ANTONIO BEZERRA
83- Paquitos
84- Anjos
85- Sepultura
.JARDIM IRACEMA
86- Condenados pelo Vicio
87- Turma do Jardim Iracema
88- Arrastdo do Franzé
ARATURI
89- Sem Cérebro
RIACHO DOCE
90- Sem Cérebro
JARDIM UNIAO
91- Sem Cérebro
PARANGABA
92- XR ( Xixi de Rato)
93- Turma da Lagoa
94- X2
OTAVIO BONFIM
95- Alienados da Rua
96- Mercado dos Pedes
97- Beco dos Pintos
98- Gangue da Metralha
ALVARO WEYNE
99- Caozinho
PARQUE RIO BRANCO
100- Falange Vermelha
101- Turma do PR
OLAVO OLIVEIRA
102- Q.C.
103- Inferninho
JARDIM GUANABARA
104- Guanabara
JACARECANGA
105- GM (Galera da Maldade
106- CMG — (Canibais da Nova Geragéo)



372
PRESIDENTE KENNEDY
107- Temberg
108- Conjunto
LAGAMAR
109- Gangue do Lagamar
JOAO ARRUDA
110- Exército de um Homem Sé
AVENIDA JOAO PESSOA
111- Escrotos da Jodo Pessoa
112- Turma do Tapa
JARDIM UNIAO
113- MA - 2 - Manipuladores do Ano 2.000
JARDIM CASTELAO
114- MAP - Manipuladores da Arte Proibida
JOSE WALTER
115- Geragédo Satanica
116- Anjos Rebeldes
117- Gangue do Ba
CONJ. JOAO PAULO I
118- RAC - Renascidos da Arte Condenada
SERRINHA
119- Turma dos Monstros
120- Garotos Anjos
121- Geragédo Urbana
PARQUE DOIS IRMAOS
122- Crucificados do Sistema Urbano
PRAIA DE IRACEMA
123- Baixa Pau
124- Da favela da Graviola
125- Mercado dos Pinhdes
PARQUE GENIBAU
126- Gangue da Cacimbinha
PAPICU
127- Beco da Teleceara
128- Polo de Lazer do Papicu
AUTRAN NUNES
129- Turma do Autran
CENTRO
130- Turma do Coragdo de Jesus
131- Turma da José de Alencar
132- Turma do Polo Central
133- Gangue do Centro
PIEDADE
134- Rebeldes da Noite
FAVELA DO BURACO DA GIA
135- Buraco da Gia
CONJUNTO PALMEIRAS
136- Turma do Palmeiras
PARQUE SANTA ROSA



373
137- Turma do Parque Santa Rosa
138- Atroz
CRISTO REDENTOR
139- Gangue do Cristo Redentor
HENRIQUE JORGE
140- Turma do Henrique Jorge
PROXIMO AO COLEGIO JULIA JORGE
141- Os Reis

GANGUES SEM REFERENCIA DE LOCAL
142- Fim da Linha

143- Garibaldi

144- Gaviéo

145- Rabo da Gata

146- Turma do mau Elemento
147- Relegando os Mortos Vivos
148- GRP

149- Garotos Selvagens

150- Juventude Perdida da Pichagéo
151- Pé Quente

152- Ruaceiros da Noite

153- G.F ( Guerreiros do Fogo)
154- Trigo

155- Maloca

156- Tartaruga

157- Comando Vermelho

158- Rebeldes do Spray

159- Galera das Areias

160- DAM

161- Turma do Cheiro

162- Mangue Vermelho

163- Turma da Rampa

164- Gangue da UFC

165- Turma da Fumaca

166- Turma do Jandro

167- Batalhdo Vermelho

168- Espirito das Trevas

169- Turma do Dom Ratinho
170- G.D.L.

171- S.N.

172- C.P.V.

173- G.N.

174- Cabecas Peladas

175- Abelhas

176- Peséo

177- G.S.

178- Turma do Nenem

179- Turma da Chibata

180- Turma do Leéo



181- Turma do Mobral

182- Turma do Carléo

183- Morro do Moinho

184- Turma do Alvorada
185- Gangue Mirim

186- Turma da 31 de Margo
187- Astronautas

188- Boca Quente

189- Do Poréao

190- Gangue dos Arrastdes
191- Gangue do Maluco
192- Gangue do DJ

193- Gangue do Jodo Vicio

374



GLOSSARIO

A
ABA- Tabua de madeira com suporte utilizada para surfar
ABALAR - arrasar
AFOGUETAR - dedurar, fazer maldade;
AGITO - dancar
APAGAR - matar
APATOLAR - tomar; roubar
ARREPINADO - ingeriu roiphinol
ARROCHAR - bater
ARRUMAR UM TRAMPO - trabalho
AVIAOZINHO - pessoa que passa droga
ASILAR - mendigar, pedir

B

BACULEJO - forma de revistar

BAD BOY - garoto mau

BAGULHO - maconha

BALANCO - som que rola no baile com batida lenta
BASEADO - cigarro de maconha
BATALHAR - prostituir-se, ganhar a vida nas ruas, roubar
BATER UM FLIP - jogar fliperama
BECA - camisa

BARAO - Como chamam o companheiro
BERRO / OITAO - revélver

BIIL- policia

BOBO - rel6gio

BOCA CHEIA DE FORMIGA - morto
BOCADA - local de venda de drogas
BOIOLA - homossexual

BOLA - Correr

BOTA PRA FODER - nédo estou nem ai
BOTAR PRA FORA - abortar
BROTHER’S - amigo

BROTIM - garota

BYKE - bicicleta

BUNDAO - covarde

C

CABECA - o lider, o mais valente
CABUETA - delator

375



CAIR FORA - sair do local

CAMBAO - 6nibus

CAMELO - bicicleta

CANA - policial

CANO- revoélver

CANECO - anus

CARA DE MAFIOSO - danadéao

CASA ARRUMADA - casa pronta para o assalto
CASARAO - presidio

CERVA - cerveja

CHAPA - amigo

CHAPADO - drogado

CHEIRO - cocaina

CHEIRO DO QUEIJO - emboscada, tocaia
CHEIROSA - cela

CHEGADO - amigo conhecido

COBRAR O FURO - descontar o que o outro fez
COLINHA /COLADA - Drogar-se com cola
COMER - manter relagfes sexuais

COMER O BOI DO HOMEM - comer as custas do governo
COROA - pessoa mais velha

CUSAO - covarde

CRUZETA- que ultrapassa as fronteiras das areas das gangues

D

DAR UMA BARRUFADA - cheirar cola
DANCAR - morrer

DAR GERAL - namoro intimo (mé&o boba)

DAR LAVANDO - sai fora

DAR ROLE - andar por ai

DAR UMA - fazer sexo

DAR UNS PAUS - tragar

DAR UNS DOIS - fumar um cigarro de maconha
DE CIMA - armado

DESCOLAR - levar porrada

DESDOBRAR - querendo enrolar

DETONAR - arrasar, mostrar alguma coisa rebelde, pichar
DE CARA - quando esta consciente

DE PARADA - de briga

DE ROCHA - legal, de confianca

DOIDO - modo de cumprimentar o companheiro

E
E MOLE - é facil
EMBACAR - provocar
EMPAIOLADO - abastecido de droga

376



377
ENTOCA O FLAGRANTE - esconde a droga ou arma
ENCARAR- enfrentar
ENXAME - a galera quando esta reunida, geralmente é relativo a
uma agao, tirar onda
ESCARRAR - menosprezar
ESCORAR - com uma arma pegar alguém como refém
ESTA ROLANDO - esta acontecendo
ESTICAR — correr, fugir.
EU VOU DAR UMA FERRADA - dar uma facada
EU VOU TE FAZER - eu vou te furar, matar

F

FALO - Entendimento do recado dado, ta decidido
FAZER A ELZA - roubar

FAZER VARAL - roubar roupas

FAZER LIMPEZA - levar tudo, roubar tudo
FAZER UMA PARADA - roubar

FAZER PRESENCA - usar o companheiro sexualmente
FECHAR - matar

FECHAR UM CARA - matar

FERRO - faca

FICAR DE CARA - sem usar drogas

FICAR ESPERTO - alerta

FICAR SUJO - marcado, estigmatizado

FOGO - arma

FOI EM ROSA - foi preso

FRUTINHA - homossexual masculino

G

GADINHO - cara roubavel

GALO CAMPINA- tropa de choque

GANHAR - roubar

GANHACAO - roubo

GANSSANDO - observando

GOIABA - homossexual masculino

GERAL - revista da policia

GORO - bebida alcodlica

GRANDES - referéncia aos membros pioneiros das gangues, mais
velhos que abandonaram as gangues

GUENTA - roubar, afrontar, enfrentar

GURIZADA - referéncia aos membros das gangues

I
IRACEMADO - muita fome



378

J
JOGA NA MINHA - dividir

L
LACO- cordao
LER UM TEXTO - fumar maconha
LOMBRADO - estar drogado
LUPA- 6culos

M
MAIOR LIMPEZA - coisa boa; situaco tranquila
MALA - chefe de gangue
MALACA - companheiro entregou os demais
MALUCO - muito drogado
MARGAR - dormir
MASSA - coisa bacana, legal
METER OS NOMES- pichar
MENINADA - garotas
MINA - garota
MEU CHAPA - amigo
MOGCADA - seus amigos
MO MENTIRA - falar uma coisa que ndo tem nada a ver
MOCREIA - mulher feia
MULHER DE MALA NA CADEIA - homossexual

N

NA MORAL - comportado
NO- anel

o
OS HOMENS - policia
OS PILANTRAS - membros de uma outra gangue rival
OS PISOS - sapato, ténis
OTARIO - pessoa boba, facilmente enganavel

P

PA - forma de linguagem utilizada nos didlogos dos membros das
gangues .
Ex: “Eu estava fazendo um negdcio, pa...Ai, coisa e tal ...”
PAIA - ndo esta com nada
PACA/PACOSA - homossexual



379

PALUDO - fonte com dinheiro

PANCADAO - som com batida acelerada

PARDAL- policia

PAPO QUEIXO - mentira

PAQUETAO - cigarro de maconha

PARADA - drogas

PARADA - entrar no jogo

PARADA - furtos ou situagéo dificil

PASSAR A MAO - roubar

PASSAR UM FAX - ir ao banheiro

PASSAR PANO - bem vestido

PASSAR OS PANOS - ficar atento

PEGAR BASEADO - fumar maconha

PEGAR ALGUEM - bater em alguém

PEGAR O BECO - sair

PICO- point, local de encontro

PILANTRA - mau carater

PIPOCO - tiros

PISANTE - ténis

PORRADA - briga

PREGO - otério

PROBLEMA - referéncia a individuos mais violentos, valentes

PULSEIRA - algemas

PUXA FILA - referéncia aos individuos que vao a frente das brigas, o
cabeca

Q

QUAL FOI - o que é

QUAL E O PO - qual é o problema

QUE LOMBRA E ESSA - algo que para alguém é complicado
QUEBRADA - bairro

QUEIMAR - atirar

QUEIMAR A ROELA - fazer sexo anal

QUEIMOU O FILME - falou coisa que ndo agradou
QUEIXUDO - aquele que tenta resolver no dialogo

R

REBARBA - resto de Comida

RABO DE FOGUETE - fazer uma coisa que com certeza que nao
dara certo

RALO - agressao, bater em alguém

RANGO - Comida

RAFAEL - fome

RAPA - rapaz

RAPEZ - rapazes



380
RAUL - ladréo
REVISTADOS - embriagados, bébados
ROCHA — comprimido, droga
RODAR NA PAULISTA - dividir algo com o grupo
ROLO- confuséo, rivalidade, briga

S

SAI DESSA TIO - tira vocé de um determinado assunto
SAIR DE VOADA - sair depressa

SANDALHINHA - homossexual feminina

SATANO - mau carater

SE GARANTE - sabe tudo, é valente

SE TOCA, DEIXA DE ONDA - atencéo deixa disso
SOM - festa funk

SUJEIRA - alguém ruim

SUJOU - chegou alguém

T

TA NAS ENTOCAS - escondido

TA LIGADO - esta entendendo o que esta acontecendo
TA SUJO - cometeu um erro, esta marcado

TA VACILANDO - fazendo algo errado

TER MORAL - ter respeito

TESOURO - fofoqueiro

TIO - adultos

TIRA - policial

TIRAR A CARA - sair do estado normal através de droga
TIRAR AGUA DO JOELHO - urinar

TIRAR DE TEMPO - disfarcar, fazer algo para preencher o tempo
TO LIGADO - prestar aten¢éo

TRAIRA - um companheiro que traiu 0 grupo

TRAMPO - quer dizer trabalho

TRETA - briga

U
UM FURO - fazer um roubo e nao repartir como foi combinado
URUBU- Gate

\%
VACILO - descuido
VALEU - agradecimento
VAMOS SE PICAR PELO SEU MURILO - vamos sair pelo muro
VINTE - cigarro
VOU DAR UM SAL - dar uma surra

z



381
ZERADA/ SELADA - garota virgem



	APRESENTAÇÃO
	A NÉVOA BRANCA E O MONSTRO DA NOITE: TERRENOS DA SUBJETIVIDADE
	INTRODUÇÃO
	GANGUES :   “INCLUSÃO”  SOCIAL ÀS AVESSAS?
	Anotações do diário de campo: fragmentos de um objeto de investigação
	Retalhos de um objeto “construído”
	A violência como mapa cultural

	CAPÍTULO UM
	O TERRITÓRIO E A FESTA:  ESTÉTICA JUVENIL GLOBALIZADA E OS JOVENS EXCLUÍDOS
	A vacância do referente trabalho
	Os signatários de uma estética  global
	O trabalho e a rebeldia urbana
	O tempo livre é festa
	Exclusão e violência: os olhares indiferentes

	TRAJETÓRIAS DA VIOLÊNCIA E DA REBELDIA:
	OBJETO E METODOLOGIA
	Como mapear o impreciso?:  A violência difusa e o nomadismo jovem
	Como conhecer  o outro?:  O  estranhamento de si
	Como delimitar o desconhecido?:  O “retardamento da categorização”
	Como olhar o diferente?  A imagem visual como mapa cultural
	Como abordar o diferente?  : “A teoria em atos”40F ”
	De frente às gangues
	As entrevistas : conversas em grupo

	CAPÍTULO TRÊS
	REFLEXÕES ACERCA DO IMAGINÁRIO DA VIOLÊNCIA
	NAS CIÊNCIAS SOCIAIS
	Por que a reflexão acerca do imaginário das ciências sociais?
	As ciências sociais e a violência no  mundo moderno
	Margens  reveladoras da violência
	Violência e Diferença

	CAPÍTULO QUATRO
	JUVENTUDE E ESTILO: A REBELDIA COMO LEMA,  A VIOLÊNCIA COMO MARCA
	A  juventude e a era da recusa
	A  juventude  e  estilos culturais  da sociedade do consumo
	As galeras e gangues : fronteiras tênues
	A gangue e o olhar do pesquisador
	Gangues : a violência é a diferença
	Entrar na gangue: o emblema da instituição
	Sair da gangue : novos rituais institucionais
	Da gangue para o Hip Hop :  histórias de transição
	Estética e imaginário juvenil : as gangues e o Hip Hop
	CAPÍTULO CINCO
	A TERRITORIALIDADE  E AS FRONTEIRAS DA VIOLÊNCIA: A DINÂMICA DE FORMAÇÃO DAS GANGUES URBANAS
	Normalização Social e Repressão em Fortaleza
	A cidade dividida;   a cidade sitiada
	O Mundo de Fora e o Mundo de Dentro: a territorialidade das gangues
	A cidade e as inscrições da pobreza e da riqueza
	A rebeldia urbana e a ação juvenil
	A cruzetagem :  quebra dos pactos territoriais
	Gangues e Hip Hop: a rua como território privado, a rua como posse coletiva

	CAPÍTULO SEIS
	GRUPOS IDENTITÁRIOS E FRAGMENTAÇÃO SOCIAL :
	A VIOLÊNCIA COMO MARCA
	Grupos identitários e fragmentação social : quando ser violento, ser rebelde,  faz diferença
	As gangues e delinquência: limites entre a exclusão e a  violência
	O mundo oficial e o mundo subterrâneo : a “luta pela classificação”
	Solidariedade e  Identidade: a dimensão local como referência.
	Identidade  e a autonomia

	CAPÍTULO SETE
	INSCRIÇÕES SOBRE O CORPO:
	VIOLÊNCIA E MITOLOGIA
	As cidades modernas e a dimensão do olhar
	Comunicação Visual : o corpo como texto
	Super-exposição : refluxo dos símbolos?
	Identidade : o corpo como sinal
	De que falam as tatuagens?
	Mitologia no corpo : tatuagem e sincretismo
	CAPÍTULO OITO
	GANGUES E POLÍCIA: CAMPOS COMUNS DE ENFRENTAMENTO,      ESTRATÉGIAS DE DIFERENCIAÇÃO
	Os corpos dos iniciados e os investimentos da violência: são Jorge e o Dragão
	“Eles são uma gangue”
	Polícia e gangues: a crise das diferenças
	Gíria : linguagem secreta, demarcação das diferenças
	A polícia, os delinqüentes juvenis e a justiça

	Considerações Finais
	ACONTECE TUDO AO MESMO TEMPO AGORA
	Não seriam as gangues porta-vozes de uma forma de violência constituída sobre um terreno ambíguo, como bem exemplifica Harvey (1992), “destrutivamente criativas”, “criativamente destrutivas”? Esse terreno movediço, não totalizador, recortado de ambigü...
	ANEXO
	Relação das gangues de Fortaleza identificadas durante a pesquisa
	GLOSSÁRIO


