
12 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                         GLÓRIA DIÓGENES 

 

 

                                                    

 

 

 

 

             FORTALEZA,  ABRIL DE 1998 

 

 

     CARTOGRAFIAS DA CULTURA E DA VIOLÊNCIA: 

     GANGUES, GALERAS E O MOVIMENTO HIP HOP  

 



 

  

 

      GLÓRIA MARIA DOS SANTOS DIÓGENES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                     

 

 

            FORTALEZA,  ABRIL DE 1998 

 

      CARTOGRAFIAS DA CULTURA E DA VIOLÊNCIA: 

       GANGUES, GALERAS E O MOVIMENTO HIP HOP  



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

Essa dissertação foi submetida à Coordenação do Programa de Pós-

Graduação em Sociologia, como parte dos requisitos necessários à 

obtenção do grau de Doutor, outorgado pela Universidade Federal do 

Ceará e encontra-se à disposição dos interessados na Biblioteca 

Universitária da referida Instituição. 

 

___________________________________________________ 

Glória Maria Dos Santos  Diógenes 

 

Dissertação aprovada em  17 de abril de 1998 

BANCA EXAMINADORA:  

 

__________________________________ 

José Borzacchiello da Silva, Dr. 

_______________________________________ 

Suely Rolnik, Dra. 

________________________________________ 

Teophilos Rifiotis, Dr. 

_______________________________________________ 

Daniel Lins, Dr. 

______________________________________________ 

Irlys Alencar Firmo Barreira, Dra. 

Orientadora e Presidente da Banca Examinadora 

 

 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Escrever é um longo período de introspecção, é 

uma viagem até às cavernas mais escurasda 

consciência. Uma lenta meditação. Escrevo 

apalpando o silêncio e pelo caminho descubro 

partículas de verdade, pequenos cristais que caem 

na palma da minha mão e justificam minha 

passagem pelo mundo” 

( Isabel Allende) 

 

 

 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao Tiago, Davi, Isadora e Alexandre, 

fachos de luz 

 

À minha mãe  que sempre gostou  de 

dançar a vida e foi me revelando os 

ritos de ser mulher. 

 

                                              

 



 

  

                                 AGRADECIMENTOS  

 

À minha família, especialmente meu pai,  que, como um farol, tem 

iluminado caminhos e descortinado possibilidades; 

A Irlys, minha orientadora, no percurso de cumplicidades; 

Ao Zezé, por sempre estar disponível para trocar idéias sendo assim 

um companheiro fundamental no entendimento da vida nas periferias; 

A Angélica, minha amiga e apoiadora; 

A Ana Consuelo e Neidinha, que estiveram presentes em todos os 

momentos dessa trajetória como guardiãs dos afetos e sinalizadoras de 

que na vivência da amizade a vida é quase plena; 

A Ana Ângela, minha amiga, mulher curiosa de vida, companheira de 

caminhadas e revisora, junto com Wellington Junior de parte dessa tese; 

A Lídia que quando entra na minha casa traz sempre luz e calor. O 

brilho dos seus olhos, reparem quando a virem, é de quem sabe da alma 

humana; 

A Francisa Helena sempre pronta para ajudar ; 

A Nízia que assim como eu e , às vezes, comigo adentrou o universo 

das periferias e fez dessa presença um carinho e aconchego; 

A Lourdes que quantas vezes, de forma gratuita e espontânea, 

ajudou-me seja na pesquisa em jornais, seja em outras dificuldades que 

apareceram ao longo da trajetória; 

A Cirlene , amiga do coração, que me auxiliou na parte relativa ao 

glossário e localização das gangues; 



 

  

Ao Leonardo que leu parte desta tese e teceu comentários que 

contribuiram na parte relativa à revisão; 

A Ticiana, que pacientemente colaborou na tradução de livros da 

língua francesa; 

Ao Renato Roseno que nas horas mais inusitadas, e muitas tantas 

inoportunas, propiciou-me o entendimento dos recursos a serem utilizados 

no computador. 

A Irmã Helena, minha bolsista e responsável pelos primeiros 

contatos das gangues, minha gratidão e respeito pelo trabalho que 

desenvolve; 

A alguém muito especial, que apareceu apenas no final desse 

percurso, e  certamente de outros,  enchendo-me de carinho e  amor, o 

nome dele é Expedito; 

Ao Henrique, por acreditar, acreditar , acreditar e fazer renascer 

mulher;  

Ao João Alfredo que esteve presente em quase toda a trajetória 

dessa tese, pelo companheirismo e admiração que sempre depositou em 

mim; 

Ao Marcos que é para mim um fiel e dedicado amigo; 

A Neide e Toinha que moram comigo e a cada olhar me enchem de 

carinho e não terminou, vejam:  fazem meus chás, arrumam minhas 

intermináveis desorganizações, fazem comidas gostosas, ajudam com 

meus filhos, sem elas tudo seria muito mais difícil; 



 

  

A Suely Rolnik , Daniel Lins e  Teophilos Rifiotis que estimularam 

essa tese com sugestões, indicações de leituras e com suas produções 

específicas; 

A Zaíra Ary ,  César Barreira, Ismael Pordeus e Sílvio Gadelha que 

se colocaram disponíveis a ajudar e a pensar junto comigo; 

A Teresa Haguette que acompanhou os meus primeiros passos 

como pesquisadora. Ela era uma mestra na acepção da palavra. Exigente, 

rigorosa e muitas vezes, perfeccionista. Comigo foi sempre de uma extrema 

dedicação e carinho, in memorium. 

A vocês que, de princípio, achei que viviam do lado de lá, que por 

serem atores da violência seriam estranhos, inexplicáveis e estariam 

sempre longe de mim. Com vocês pude viver tudo junto, pude perceber 

tudo Articulado, caos e ordem, incerteza e certeza, vida e morte.  Com 

vocês, rompi a casca do ovo. 

Ao Hip Hop chapas de todo o processo de investigação, 

mobilizadores de  um trabalho nas periferias de Fortaleza que é certamente 

o grande campo de inovação político-cultural para os jovens proscritos 

nesse final de século; 

À Funcap por ter me agraciado com uma bolsa de estudos o que 

viabilizou essa investigação; 

 

 

 

 

 



 

  

RESUMO 
 

 
Esta tese trata de um estudo acerca das relações entre cultura e violência  
no campo das experiências juvenis de bairros de periferia de Fortaleza. 
Deve-se ressaltar que não se investigou a violência enquanto 
acontecimento, enquanto observação direta de uma dinâmica concreta de 
práticas e relações sociais. O eixo central dessa investigação colocou-se 
no desafio de identificar o imaginário das gangues acerca da violência e 
suas construções culturais. As primeiras incursões no âmbito de 
investigação de dinâmicas juvenis no campo específico da violência, se 
projetaram  sob o objetivo de identificar pistas, recorrências capazes de 
compor, dentro do contexto cultural desses bairros,   mapas de significado 
cultural. A questão central  dessa observação e da construção de um 
objeto de investigação foi a de pensar o seguinte : o que os jovens de 
periferia, participantes de gangues e galeras consideram violência? Como 
se articulam as tramas da violência e, fundamentalmente,  que significados 
elas assumem? o que querem expressar as gangues quando encenam um 
modo territorializado de violência na cidade? Que referentes culturais dão 
suporte e produzem a experiência das gangues ? A trajetória metodológica  
desse estudo seguiu um roteiro etnográfico, constituído a partir de 
mapeamento prévio do campo e das conexões e encontros com gangues e 
galeras em múltiplos territórios da cidade. Essas mediações locais quase 
sempre foram efetuadas por representantes de "posses” do movimento hip 
hop organizado. No final da pesquisa, escolheu-se uma galera específica 
(Galera da Quadra) como paisagem etnográfica.  Desse modo, à medida 
em que a pesquisa foi se desenvolvendo,  lentamente foi também se  
delineando o escopo da investigação.  A gangue  institui-se na dinâmica 
dos encontros e atuações do grupo; ela não possui uma existência 
autônoma. A gangue é  acontecimento, ato tipicamente mágico de 
manifestação, ela se traduz na ação, ela  nomeia-se  na repetição. Sendo 
muitas vezes a gangue o olhar do outro sobre um conjunto de práticas 
juvenis.  É no momento de manifestação que esses jovens mobilizam o 
olhar do espectador como meio de traduzir sua inscrição social e  instituir-
se enquanto gangue. É nessa trilha de ação e produção de sentido, na 
construção da fenomenologia gangue, que torna-se simplificador o registro 
de um conceito unificador e totalizador da gangue. Concluímos que se a 
violência torna-se uma dimensão muda, em nível de discurso produzido no 
interior da própria gangue, sua manifestação pública acaba ganhando uma 
positividade e instaurando diferenças. É quando os moradores dos bairros 
proscritos registram sua existência, tornam públicas as suas redes de 
exclusão social e desafiam novos olhares e pesquisas.   
 
Palavras-chave: Periferias. Juventude. Arte. Tatuagem. Polícia  
  
 
  
 
 



 

  

ABSTRACT 
 
  
This thesis presents a study on the relationship between culture and 
violence within the realm of youngsters’ experiences found in poor areas of 
Fortaleza.  It should be noticed that it is not properly an investigation of 
violence as an occurrence, but as a straight observation of actual dynamics 
of social practices and social relations.  The central challenge of the 
investigation was to identify the imaginary world of gangs with relation to 
violence and their cultural background.  The first incursions in search of 
youngsters’ dynamics within the field of violence itself aimed at identifying 
tracks which would lead to occurrences of meaningful cultural maps within 
the environment of targeted areas. The major issue of the observation and 
construction of an object of investigation was the following: What it is 
considered violence by poor youngsters who have joined gangs and 
groupings?  How do machinations of violence are articulated and especially 
which meaning do they take? What is the gangs’ aim when they point to 
violence-dominated area in the city? What cultural references give support 
to violence and create the gangs experiences question.  The 
methodological path of this study followed and ethnographic script that was 
mounted from a previous mapping of the field and a planning for 
connections and meetings with several territories of the city.  Those local 
mediations were almost always arranged by representatives of 
“possessions” within the organized hip-hop movement.  By the end of the 
research a specific group (The Courtyard Grouping) was selected as 
ethnographic landscape.  In this fashion, while the research developed, so 
slowly grew the investigation’s major objective.  The gang is the breeding 
grounds for dynamics related to meetings and actions of groups; it does not 
have an autonomous existence.  The gang is an occurrence, a typical 
spellbinding manifestation; it reveals itself by action, it names itself 
according to repetition. Many times, the gang is the other’s perception about 
a set of juvenile practices.  It is at the time of manifestation that youngsters 
attract the eye of the public in order to translate their social inscription and 
imprint their status as members of a gang. As a conclusion, it is advanced 
that violence becomes a voiceless dimension within the discourse produced 
in the interior of the gang itself; its public manifestation ends up gaining a 
positive evaluation and establishing differences.  It is at this time that those 
residents of banned areas register their existence, make public their social 
exclusion grouping and challenge society in search of a new vision and 
research of their condition.       
 
Keywords: Poor Areas, Youth, Art, Tattoo, Police 

 

 

 

 



 

  

SUMÁRIO 

APRESENTAÇÃO .........................................................................12 

A NÉVOA BRANCA E O MONSTRO DA NOITE : TERRENOS DA 
SUBJETIVIDADE ..........................................................................12 

INTRODUÇÃO ...............................................................................25 

GANGUES :   “INCLUSÃO”  SOCIAL ÀS AVESSAS ? ...............25 
ANOTAÇÕES DO DIÁRIO DE CAMPO : FRAGMENTOS DE  UM OBJETO DE 
INVESTIGAÇÃO ..................................................................................26 
RETALHOS DE UM OBJETO “CONSTRUÍDO” ...........................................30 
A VIOLÊNCIA COMO MAPA CULTURAL ..................................................40 
CAPÍTULO UM .................................................................................. 

O TERRITÓRIO E A FESTA :  ESTÉTICA JUVENIL 
GLOBALIZADA  E OS JOVENS EXCLUÍDOS .............................47 
A VACÂNCIA DO REFERENTE TRABALHO ..............................................48 
OS SIGNATÁRIOS DE UMA ESTÉTICA  GLOBAL ................................... 5252 
O TRABALHO E A REBELDIA URBANA ...................................................60 
O TEMPO LIVRE É FESTA ....................................................................63 
EXCLUSÃO E VIOLÊNCIA : OS OLHARES INDIFERENTES ..........................69 
 
CAPÍTULO 
DOIS................................................................................................ 
TRAJETÓRIAS DA VIOLÊNCIA E DA REBELDIA: ......................... 

OBJETO E METODOLOGIA .........................................................75 
COMO MAPEAR O IMPRECISO ?  : A VIOLÊNCIA DIFUSA E O NOMADISMO 
JOVEM .............................................................................................76 
COMO CONHECER  O OUTRO?  : O  ESTRANHAMENTO DE SI ..................80 
COMO DELIMITAR O DESCONHECIDO? : O “RETARDAMENTO DA 
CATEGORIZAÇÃO” .............................................................................85 
COMO OLHAR O DIFERENTE  ? A IMAGEM VISUAL COMO MAPA CULTURAL88 
COMO ABORDAR O DIFERENTE?  : “A TEORIA EM ATOS”” .......................91 
DE FRENTE ÀS GANGUES ...................................................................94 
AS ENTREVISTAS : CONVERSAS EM GRUPO ..........................................97 
 

CAPÍTULO TRÊS .............................................................................. 

REFLEXÕES ACERCA DO IMAGINÁRIO DA VIOLÊNCIA ............. 

NAS CIÊNCIAS SOCIAIS............................................................ 102 
 
POR QUE A REFLEXÃO ACERCA DO IMAGINÁRIO DAS CIÊNCIAS SOCIAIS?103 
AS CIÊNCIAS SOCIAIS E A VIOLÊNCIA NO  MUNDO MODERNO ................ 104 



 

  

MARGENS  REVELADORAS DA VIOLÊNCIA........................................... 119 
VIOLÊNCIA E DIFERENÇA ................................................................. 129 
CAPÍTULO QUATRO ........................................................................ 

JUVENTUDE E ESTILO  : A REBELDIA COMO LEMA,  A 
VIOLÊNCIA COMO MARCA ....................................................... 138 
A  JUVENTUDE E A ERA DA RECUSA ................................................... 139 
A  JUVENTUDE  E  ESTILOS CULTURAIS  DA SOCIEDADE DO CONSUMO ... 147 
AS GALERAS E GANGUES : FRONTEIRAS TÊNUES ................................ 156 
A GANGUE E O OLHAR DO PESQUISADOR ........................................... 166 
GANGUES : A VIOLÊNCIA É A DIFERENÇA ........................................... 170 
ENTRAR NA GANGUE: O EMBLEMA DA INSTITUIÇÃO ............................. 172 
SAIR DA GANGUE : NOVOS RITUAIS INSTITUCIONAIS ............................ 178 
DA GANGUE PARA O HIP HOP :  HISTÓRIAS DE TRANSIÇÃO .................. 184 
ESTÉTICA E IMAGINÁRIO JUVENIL : AS GANGUES E O HIP HOP ............. 196 
 
 
CAPÍTULO CINCO ............................................................................ 
A TERRITORIALIDADE  E AS FRONTEIRAS DA VIOLÊNCIA: A 
DINÂMICA DE FORMAÇÃO DAS GANGUES URBANAS .......... 201 
NORMALIZAÇÃO SOCIAL E REPRESSÃO EM FORTALEZA...................... 202 
A CIDADE DIVIDIDA;   A CIDADE SITIADA ............................................. 206 
O MUNDO DE FORA E O MUNDO DE DENTRO: A TERRITORIALIDADE DAS 
GANGUES ....................................................................................... 207 
A CIDADE E AS INSCRIÇÕES DA POBREZA E DA RIQUEZA ...................... 212 
A REBELDIA URBANA E A AÇÃO JUVENIL............................................. 218 
A CRUZETAGEM :  QUEBRA DOS PACTOS TERRITORIAIS ....................... 221 
GANGUES E HIP HOP : A RUA COMO TERRITÓRIO PRIVADO, A RUA COMO 
POSSE COLETIVA ............................................................................ 225 
 

CAPÍTULO SEIS ............................................................................... 

GRUPOS IDENTITÁRIOS E FRAGMENTAÇÃO SOCIAL : ............. 

A VIOLÊNCIA COMO MARCA ................................................... 235 
GRUPOS IDENTITÁRIOS E FRAGMENTAÇÃO SOCIAL : QUANDO SER VIOLENTO, 
SER REBELDE,  FAZ DIFERENÇA ........................................................ 236 
 GANGUES E DELINQUÊNCIA : LIMITES ENTRE A EXCLUSÃO E A  VIOLÊNCIA

 ............................................................................................................... 239 
O MUNDO OFICIAL E O MUNDO SUBTERRÂNEO : A “LUTA PELA 
CLASSIFICAÇÃO” ............................................................................. 242 
SOLIDARIEDADE E  IDENTIDADE : A DIMENSÃO LOCAL COMO REFERÊNCIA.

 ............................................................................................................... 249 
IDENTIDADE  E  AUTONOMIA ............................................................. 259 
CAPÍTULO SETE .............................................................................. 

INSCRIÇÕES SOBRE O CORPO: .................................................... 



 

  

VIOLÊNCIA E MITOLOGIA ......................................................... 268 
AS CIDADES MODERNAS E A DIMENSÃO DO OLHAR ............................. 269 
COMUNICAÇÃO VISUAL : O CORPO COMO TEXTO ................................ 275 
SUPER-EXPOSIÇÃO : REFLUXO DOS SÍMBOLOS? ................................ 279 
IDENTIDADE : O CORPO COMO SINAL ................................................. 281 
DE QUE FALAM AS TATUAGENS? ....................................................... 289 
MITOLOGIA NO CORPO : TATUAGEM E SINCRETISMO ........................... 293 
 
CAPÍTULO OITO ............................................................................... 
GANGUES E POLÍCIA : CAMPOS COMUNS DE 
ENFRENTAMENTO,      ESTRATÉGIAS DE DIFERENCIAÇÃO . 298 
OS CORPOS DOS INICIADOS E OS INVESTIMENTOS DA VIOLÊNCIA: SÃO 
JORGE E O DRAGÃO ....................................................................... 299 
“ELES SÃO UMA GANGUE” ................................................................ 307 
POLÍCIA E GANGUES : A CRISE DAS DIFERENÇAS ................................ 309 
GÍRIA : LINGUAGEM SECRETA, DEMARCAÇÃO DAS DIFERENÇAS ........... 321 
A POLÍCIA, OS DELINQÜENTES JUVENIS E A JUSTIÇA ........................... 325 
CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................... 

ACONTECE TUDO AO MESMO TEMPO AGORA ..................... 337 

 BIBLIOGRAFIA .......................................................................... 351 

ANEXO ........................................................................................ 368 
RELAÇÃO DAS GANGUES DE FORTALEZA IDENTIFICADAS DURANTE A 
PESQUISA ...................................................................................... 369 
GLOSSÁRIO ................................................................................ 375 
 

 

 

 
 

          

 
 

 

 
 
 



12 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

              APRESENTAÇÃO 
 

 

 

 

A NÉVOA BRANCA E O MONSTRO DA NOITE: TERRENOS DA 
SUBJETIVIDADE 
 

 

 

 

 

 

“Ele é grande, tem ombros largos, anda um pouco curvo : isto passa 
é  o peso da adolescência. Ele é lento, ele é profundo, ele semeia 
devagar.  Ele é desastrado, quebra coisas sem querer, pede 
desculpas com meio sorriso assustado. É preciso ter paciência com 
ele. Com os que são grandes como ele. Tanta paciência porque ele 
pode  vir a ser esse silencioso desastrado a vida toda, e não passar 
disso. É dum dos tipos de adolescência mais perigosos : aquele em 
que muito cedo já se é um homem curvo, e também se sente a 
grandeza sem palavras” 
(Clarice Lispector. A descoberta do mundo, p. 743) 
 
 
 



 

 

13 

 

 
A névoa branca e o monstro da noite  

 

 A minha avó paterna era uma  contadora de estórias. Não sei bem 

porque mas, a maior parte das estorias narradas por ela, envolvia morte, 

fantasmas e  madrastas malvadas. Eram almas, esqueletos, bichos-papão, 

gigantes que engoliam crianças, florestas e bruxas ardilosas. Uma delas 

chegava ao requinte de enfocar o caso de uma menina que fora enterrada 

viva pela madrasta “pelo figo da figueira que o passarinho picou”.  

Aterrorizada,  pedia narrativas de amor com final feliz.  Um dia vovó 

resolveu  contar a estória de Maria que espera, interminavelmente,  um 

noivo para casar. Nas noites, é assaltada por uma voz que diz: Maria abra 

a porta que eu quero entrar. Um gatinho, que com o desenrolar da narrativa 

se revela como um anjo da guarda, responde: Maria já jantou, já rezou e já 

foi se deitar. Eis que um dia Maria mata o gato e, sem o impedimento dele, 

abre a porta e é engolida pelo monstro da noite. Esse monstro passou a 

rondar  minhas noites. Tornou-se  preferível deixar a porta sempre fechada  

para fugir da ameaça de ser devorada pelo imprevisível monstro. 

 

 A casa em que fui crescendo  localizava-se em frente a uma favela 

e, de vez em quando,  ocorriam discussões, desde bate- boca de vizinhos 

até brigas mais violentas. Todos corriam para o jardim com a finalidade de 

apreciar o desenrolar dos acontecimentos. Eu não,  procurava o local mais 

distante e escondido da casa para de nada participar. As situações que 

envolvessem qualquer tipo de agressão física ou verbal mobilizavam em 



 

 

14 

 

mim um profundo sentimento de medo e angústia.  Eu tentara, durante 

muito tempo,  fazer  de conta que nada disso existia, criara uma névoa 

branca que filtrava experiências e dava-me a impressão que impedia a 

visão do lado sombrio  dos acontecimentos. 

 

No curso de Doutorado, quando resolvi estudar as gangues, sabia 

que essa decisão traduzia uma demanda de natureza simbólica. 

Investigamos  temas que estão mobilizando processos internos, 

investigamo-nos.  Ao visitar a primeira gangue, senti que, ali também, 

embora a névoa  não impossibilitasse a visão, revestia tudo de uma 

tonalidade que não era própria. Esse mesmo véu que parecia encobrir tudo, 

impedia-me fitar o olhar dos participantes das gangues, era como se eu 

estivesse lá e não interagisse com a dinâmica dos acontecimentos. Eu 

sentia como se tivesse um tipo de olhar congelado1, capaz de reparar 

apenas aquilo que já conhece, que lhe é familiar. Antes de estranhar as 

gangues, eu me estranhara. Tudo isso estava me causando um profundo 

mal-estar.  A sensação que tinha, cada vez que adentrava as áreas das 

gangues, era que experimentava profundos processos de des-

territorialização, faltava chão. 

 

    Quando cheguei na “gangue sem cérebro das goiabeiras” 

deparei-me com rapazes visivelmente drogados, reforçados pelo 

                                                        
1 Suely Rolnik ( 1997 : 26) numa “insólita viagem à subjetividade”, traduz a importância do olhar, ao 
convocar do olho uma potencialidade que chamará de ‘vibrátil’, “que faz com que o olho seja tocado pela 
força que vê” 



 

 

15 

 

sentimento de grupo a planejar o próximo “enxame”2.  Eu não conseguia 

ver, meu olho buscava refúgio. Eu ouvia mecanicamente como quem 

sinaliza, logo ao começar, que tem pressa, que não suporta estar muito 

tempo ali. 

 

 Eles sentiam os anteparos que  utilizava para não estar diante 

deles. Vestira uma roupa simples, sem relógio, brincos mas esquecera dos 

anéis nos dedos. Olhavam uns para os outros e faziam o gesto de quem 

coloca o anel no dedo, como quem planeja ficar com o que é do outro. 

Concomitantemente, ligaram um som com um volume alto, música funk, 

falavam todos ao mesmo tempo,  pediam-me trocados aliás, insistiam por 

trocados  e ameaçavam acabar a aula  e depois “detonar” tudo, no Centro 

Comunitário.  Era a própria situação  tantas vezes evitada que se 

desenrolava, ali, na minha frente e eu situada bem no centro dos 

acontecimentos. Queria correr, cerrar os olhos,  tapar os ouvidos , queria 

simplesmente estar longe de tudo aquilo. Pensei que poderia ter escolhido 

uma pesquisa documental, bibliográfica  ou ter continuado em temas que já 

vinha trabalhando. Paciência, o projeto já havia sido aprovado a minha 

bolsista contratada e eu estava ali, especificamente, como pesquisadora, 

para ficar , ver e ouvir. Todos os canais sensitivos deveriam, ao contrário 

do que sempre ocorrera nessas situações, ampliar meu campo de abertura 

e percepção. Eu estava diante de núcleos de resistência:  meus diante das 

gangues, das gangues diante de mim. Estávamos perplexos. 

 

                                                        
2 Examinar, a cada termo relativo à linguagem utilizada pelas gangues, o glossário em anexo 



 

 

16 

 

 Fiquei e conversei. Continuei percebendo os olhares sobre os 

anéis e, ao invés da reação  de esquivar o olhar e fazer de conta que não 

estava percebendo a  trama,  decidi expressar que estava vendo e ficar. 

Quanto mais eles observavam meus anéis,  mais eu os olhava e retomava 

as perguntas sobre suas vidas. Sem me dar conta , fui,  lentamente, 

retirando os véus, a névoa branca dessipava-se e o monstro da noite 

parecia ficar menos amedrontador. 

 

 Ao voltar para casa experimentei uma estranha sensação, um 

alívio por não estar mais ali e uma vontade enorme de voltar. Porque e para 

que voltar ? Não era apenas pela tarefa de realizar a pesquisa, algo parecia 

enunciar-se do seguinte modo: eu quero ver. Fui ao Pirambu entrevistar os 

“fanáticos irreverentes executando loucuras”. Nesse segundo momento, ao 

ser necessário entrar em uma casa e perceber que um cadeado trancava o 

portão,  senti que a minha visão estava mais aguçada3, identificava 

detalhes, ouvia conversas que me conduziam a pontos  antes não 

observados, e essa visão parecia,   também, sinalizar que ali eu estava 

segura. Vi os santos nas paredes, as fotos de família,  as redes armadas 

em todos os cômodos que da sala podiam ser visualizados, uma única 

panela no fogão com o “de comer”  intacto até aquele final de tarde, quando 

todos pareciam acordar. Vi as marcas nos corpos e as tatuagens. Comecei 

a trilhar a linguagem dos sinais, linguagem do  silêncio que apenas se 

                                                        
3 Roberto da Mata  (1983 : 187), ao falar da sua experiência de pesquisa entre os “apinayé” , coloca que a 
importância de uma velha frase citada pelos cineastas do passado - diretor, guia meu olho - “Isso  para 
indicar que não é a máquina de filmar que realmente enxerga a realidade, mas o olho do diretor, 
encarregado de ‘ver’ o mundo como uma unidade em estado de drama permanente. Do mesmo modo todo 
etnólogo só poderá enxergar aquilo que está preparado para ver” 



 

 

17 

 

evidencia nos olhares aguçados e nas escutas atentas. Essa aventura de 

tudo ver e escutar é paga com energia. Todo o corpo parece vibrar com a 

percepção que esses sinais vão apontando. Cortes, queimaduras, furadas, 

marcas de tiros, tatuagens como gritos mudos. Essa estranha linguagem do 

silêncio que como num movimento arqueológico foi reconduzindo-me às 

minhas marcas,  cicatrizes,  vivências de dor e violência. Ao traduzir com as 

gangues essas marcas, ao adentrar as cartografias do corpo, fui 

recodificando os signos da violência.  

 

  Removida a névoa branca, a nitidez da minha  visão traduzia-se 

num movimento de tudo querer ver. Imaginava-me como um cego que em 

um dado momento recupera a visão e sai ávido de cor e de formas. Fui 

então  identificando uma curiosa interrelação - quanto mais eu me dispunha 

a ver e ouvir, a estar realmente ali com eles, até mesmo a ser informada 

acerca de tudo que eles seriam capazes de fazer, sentia-me mais segura e, 

consequentemente,  entre eles  tornava-me mais considerada, como 

costumam falar das pessoas que respeitam. Passaram a falar dos roubos, 

dos assassinatos que cometiam, das tretas com as gangues e a polícia  em 

tom heróico, como quem faz relatos de batalhas vitoriosas, estratégias de 

luta bem articuladas. Queriam impressionar-me, queriam mostrar “quem se 

garante no bairro”. 

 

 Fui pouco a pouco percebendo a necessidade de tomar  novas 

precauções no meu contato com as gangues. Se antes eu não ouvia 

porque não conseguia escutar plenamente relatos recortados por 



 

 

18 

 

experiências de violência, passei a ouvi-los sem a capacidade de 

discernir o acontecimento em si e  as versões  caricaturais que as gangues 

costumam empregar  às suas narrações.  Pude compreender que a 

violência para as gangues é um grande espetáculo e que parte dele é pura 

encenação. Não que elas mintam, adulterem os fatos. É que, para elas, a 

sensação do excesso, do exagero, do que resvala e transgride ritimiza todo 

o conjunto de suas experiências. Elas são a caricatura da sociedade do 

espetáculo e do medo. Foi curioso perceber que tanto as gangues 

alardeiam sua presença, tentam aterrorizar a população do bairro e das 

áreas “sujeira”, como a polícia e a imprensa também adentram e 

protagonizam os espetáculos da violência urbana. O  medo se instala em 

cada um de nós porque somos partícipes de uma ampliada e estratégica 

engrenagem cuja sustentação é o terror. Fechamo-nos na redoma do 

individualismo, na crença do salve-se quem puder, tentando eliminar 

qualquer ameaça de perigo à nossa suposta estabilidade. 

 

 Cada vez que dizia pesquisar gangues, seja nas universidades, 

seja em entrevistas para a imprensa, ouvia sempre a mesma pergunta - 

como você tem coragem de conversar com componentes de gangues ? Eu 

então lembrava-me da trajetória de pesquisa em que,  não apenas, a noção 

de medo adquirira novos sentidos como também o significado do termo 

coragem. Enquanto percebia que vivia cada vez mais em um mundo 

assolado pelo medo do diferente, do morador do lado de lá, das turbas 

urbanas juvenis que alardeavam sua presença nos points da cidade, ouvia 

dos participantes das gangues depoimentos sobre ausência total de medo. 



 

 

19 

 

 

 Fui então decodificando outras teias do discurso sobre o medo e 

recompondo cartografias da coragem. Vejam: de um lado percebia que 

parte do espetáculo da violência era um grande dínamo para uma 

sociedade com medo, refugiada em muros e fortalezas. Sem o medo não 

se teria que segregar os diferentes, que estigmatizar os proscritos.  De 

outro, percebia que parte dessa coragem exaltada, panoramática, advinha 

da mesma caricatura do medo que constitui as bases da vida social como 

um todo. Dentro do esforço de investigação, todos esses âmbitos  

passaram a ser percebidos como uma intrincada rede de relações. Cada 

depoimento, cada notícia, cada nova ação de enfrentamento policial 

deveria ser interpretada em uma densa cadeia de acontecimentos e de  

construções de sentidos. 

 

 Comecei a perceber que os relatos das gangues acerca de 

mortes, de brigas  eram muitas vezes recortados por justificações 

religiosas. Um menino dizia que após realizar roubos ia, às noites, dormir 

no pátio da Igreja da Sé, Catedral de Fortaleza, porque sabia que lá 

dormiria sob o olhar protetor e vigilante de Nossa Senhora. Mesmo estando 

interessada na dimensão da violência entre as gangues, passei a perguntar 

sobre tudo: passeios, namoros, família, crenças, times preferidos, etc. 

Parecia descortinar a tão- propalada idéia de que a violência é, de forma 

restrita,  a dimensão destrutiva que recorta a vida social;  que   violência e  

não violência atuam de modo  separado. Ora, essa divisão esboçou-se, 

logo inicialmente,  nas minhas  primeiras impressões acerca do caráter de 



 

 

20 

 

exterioridade dos acontecimentos relacionados à violência. Tudo estava 

se recompondo na minha cabeça, eu descobrira que violência e ordem 

convivem lado a lado. Pensava também que a violência sinalizava apenas 

destruição, que era  expressão isolada da ausência de normas e 

descontroles pessoais e sociais, como projeção de uma ação 

intrinsecamente irracional. Com as gangues entendi que a dinâmica da 

violência induz experiências, institui grupos, ritualiza e positiva os estigmas 

territoriais4. Ao ler estudos sobre violência senti falta de enfoques que 

pudessem responder a essas percepções que se desenhavam  nas 

experiência com as gangues. Fui compondo o meu campo conceitual à 

medida que era mobilizada por dimensões que emergiam no relato das 

gangues. As teorias eram fertilizadas nas experiências, transformavam-se e 

assumiam tonalidades relativas à dinâmica própria das gangues. 

 

 Penso, ao finalizar essa tese, que todo processo de investigação 

requer do pesquisador uma abertura. Abertura para ver, escutar, deixar 

mobilizar-se por processos pessoais que possam emergir nessas 

circunstâncias e que estão, assumidamente,  relacionados aos movimentos 

esboçados no esforço da investigação . O desafio é deixar-se levar, 

atentamente,  pelo rumo dos acontecimentos e, nesse fluxo, construir 

territórios de sentidos. O pesquisador é um eterno viajante que está sempre 

conectado e conectando vários mundos culturais. Ao sair de casa e 

                                                        
4 Ver Cliford Gertz, A interpretação  das culturas, 1989 e Michell Foucault. A microfísica do poder, 
1984, Löic Wacquant, Os proscritos da cidade, 1995 . 



 

 

21 

 

adentrar outras esferas da vida social, ele investe energia e recebe na 

mesma proporção que investe. Ele modifica-se e modifica o  mundo. 

 

 Ao iniciar uma pesquisa põe-se em movimento uma cadeia de 

acontecimentos que , certamente, são intermináveis. Passei a ser 

reconhecida como alguém que pesquisa as gangues e entende de violência 

juvenil. Percorri fóruns diferenciados   para a discussão desses temas. 

Igrejas, partidos, escolas, corporações policiais, centros comunitários, 

ONGs e Órgãos Governamentais. Se proibiam os bailes funks, eu era logo 

consultada pela imprensa a respeito da eficácia da medida acionada. Fui 

construindo uma tese em movimento. Ela se tecia no complexo campo de 

representação das gangues e nas redes de opinião pública. Quando 

sentava para ler e escrever partes da tese sentia-me, como bem colocou 

Gertz, como um anotador, alguém que tenta interpretar uma complexa 

trama de acontecimentos em que está situado. 

 

 Assim como as gangues, estive nas ruas acompanhando os ritos 

da violência juvenil e, de forma virtual, seus impactos nas mentes e 

corações dos moradores da cidade de Fortaleza. Compreendi que é esse o 

meu estilo de exercer o  papel de pesquisadora , estar em movimento. 

Nunca imaginei-me trancada a maior parte do tempo em uma sala, fora do 

burburinho das ruas, a escrever uma tese. Sou inquieta, é verdade. Quando 

escrevo por muito tempo, sinto necessidade de mexer o corpo então paro, 

danço, tomo banho de mar, converso com os amigos e retomo. Foi assim 

que descobri uma outra faceta relativa ao meu modo de fazer sociologia; 



 

 

22 

 

nunca compreendi a elaboração de uma tese como sacrifício. Percebi que 

cada vez que ela estava próxima de se tornar essa atividade enfadonha, 

como fala Hanah Arendt (1987), relativa as fadigas e penas, operava-se um 

corte, nada parecia fluir. Gosto de gente e de escrever. Sou curiosa, 

observar para mim é puro deleite e escrever é um dos meus prazeres mais 

raros. Como professora de sociologia, pensei estabelecer um novo desafio 

como meta para as nossas disciplinas curriculares - mobilizar nos nossos 

aprendizes o desejo de olhar e escutar o  mundo e , sacudidos pelas 

tessituras do desejo,     fazer ciência. Ouvi uma vez, um comentário de 

Umberto Eco acerca da pouco criatividade no campo das ciências 

humanas.  E ele dizia: não precisamos de teóricos e sim de pensadores. 

Exercitar o pensamento, deixar fluir a imaginação e fazer disso tudo uma 

aventura do conhecimento é o que se torna emergencial para as ciências 

sociais nesse final de século.  

 

 Foi assim que pude perceber, no contato com as gangues, que 

nunca em toda a minha vida havia sido tão mobilizada a pensar e a querer 

compreender. O impacto provocado por uma realidade estranha, por atores 

que parecem encenar tramas de uma outra cena social, faz do “trabalho de 

campo” o terreno primordial para o exercício do pensamento e de estímulo 

à vitalidade do pesquisador social. Quando Löic Wacquant (1995)  fala de 

sua pesquisa nos guetos negros de Chicago, torna efervescente os seus 

relatos,  nos familiariza com o distante e provoca assim a impressão de que 

todos  estivemos lá com ele ou, então, que queremos, também, poder ver  

e entender.  É assim que fui compreendendo a importância da categoria 



 

 

23 

 

experiência  utilizada por Thompson, historiador inglês. A experiência, 

quando é vivida sob o signo da abertura,  faz do pequisador alguém que 

atua no centro da trama dos acontecimentos. Alguém que, ao ousar lançar-

se em cartografias estrangeiras na condição de viajante, torna-se um 

instigante contador de histórias de outros mundos. Para compreender a 

experiência dos nossos “informantes” - categoria que sempre considerei um 

tanto quanto instrumental e burocrática - é necessário que estejamos 

atentos às nossas próprias experiências. 

 

  As tramas da subjetividade que tencionamos compreender têm 

início no complexo e desconhecido terreno da nossa própria subjetividade. 

A nossa  subjetividade,  essa eterna desconhecida, se desvenda para nós, 

em todo o processo de investigação, como matéria-prima dos esforços de 

decodificação das representações do outro, do desconhecido e como argila 

para que se possa moldar  um mapa possível de interpretação de 

experiências estrangeiras  e muitas vezes exiladas da nossa própria 

compreensão. Foi assim que percebi a importância de um elemento que 

acompanhou todo o processo de investigação das gangues: minhas 

resistências e temores. Eles sinalizavam o campo imaginário que construí 

ao longo da minha história acerca da violência e de suas instituições no 

campo da cultura. Aprofundar medos e resistências tornou-se a estratégia 

mais efetiva para adentrar no complexo mundo das práticas de violências 

das gangues juvenis. 

 



 

 

24 

 

Foi assim que o monstro da noite guiou-me os caminhos. À 

distância, podia perceber seu olhar fosforescente a cada momento em que 

ousava  entreabrir novas portas do processo de investigação. Sua ameaça 

mobilizou em mim o desejo de criação, de precisar pensar novas figurações 

e novos sentidos para aquele que sempre inquietara meus momentos de 

escuridão. Com as gangues, na narração de monstros às vezes mais 

assustadores, mais imprevisíveis, pude notar que a névoa branca é um 

recurso de resistência utilizado quando é intensa a sensação de 

estranhamento, quando a ameaça de se diluir na experiência do outro 

parece fazer sentido. Certamente, quando o monstro se aproxima as 

névoas parecem , novamente, querer encobrir a visão. De repente, pode-se 

pensar que não há saída, o olhar resiste e se protege sempre. Mas eis que 

não. O próprio monstro da noite parece encarregar-se de descortinar os 

mantos da resistência. Ele quer se fazer ver e, mal sabe , que nesse 

movimento de apregoar-se ele  torna-se, como as gangues, um 

personagem que parece estar sempre lado a lado dos acontecimentos. 

Quando as conhecemos, não agem mais por assalto, não vêm como 

habitante dos pântanos escuros da floresta5. Elas estão ali, em cada ponto 

luminoso das cidades, como  figurantes incômodos das cenas costumeiras. 

Sem névoas,  nos fazem enxergar os monstros reais que parecemos 

                                                        
5 Roberto da Mata  (1983 : 156) , ao destacar a importância do papel do etnólogo, indica que “ De fato, só 
se tem a antropologia social  quando se tem de algum modo o exótico, e o exótico depende 
invariavelmente da distância social, e a distância social tem como componente a marginalidade (relativa 
ou absoluta) , e a marginalidade se alimenta de um sentimento de segregação e a segregação implica em 
estar só, desembocando tudo - para comutar rapidamente essa longa cadeia - na liminaridade e no 
estranhamento. 
 
 
 



 

 

25 

 

esquecer, nos fazem lembrar dos monstros imaginários que sempre 

estamos a ver. 

 

  

 

                            INTRODUÇÃO 
 

 

 

 

 

 

 

   GANGUES :   “INCLUSÃO”  SOCIAL ÀS AVESSAS?  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Por que senhor, por que senhor matar, matar ? 

o que nos ensinaste a amar, amar 

 retire do senhor os olhos dos irmãos 



 

 

26 

 

para que eles possam ver com o coração” 

(Cristiane, “moradora” do território da Praça da Sé) 

 

Anotações do diário de campo: fragmentos de um objeto de 
investigação  

 

 
É final de tarde. Fico a esperar nos “points” que o grupo possa se 

formar.  Pouco a pouco, todos vão chegando. Embora se tenha a idéia de 

que cada um sai da  “toca”, na  espera por um momento de menor 

intensidade de luz, que  aguardam o momento de se fazerem vistos, não é 

bem assim. Alguns vêm de casa. Dormem o dia inteiro, não se conta com 

eles para quase nada antes das cinco horas da tarde. Já outros, vêm do 

trabalho, da escola mas, curiosamente, com a mesma atitude de quem se 

encontrava adormecido. É que antes de estar ali, uns com os outros, cada 

um dos rapazes e das moças,  que fazem parte da turma, compactuam um 

modo de  vestir, de se comportar semelhante  às  outras pessoas da  

mesma idade. 

 

  Usam  camisetas, bermudas, sandálias, adereços comuns aos 

jovens encontrados, por exemplo, no Shopping Center mais elitizado da 

cidade - o Iguatemi. Durante o dia, como nos filmes de heróis clandestinos, 

protegidos pela máscara do homem comum, anônimo, assumem a 

identidade de origem, apresentando-se como qualquer jovem estudante ou 

trabalhador dos bairros de periferia. Nos finais de semana, nos horários de 



 

 

27 

 

encontro entre os “enturmados”, vestem-se  de modo a não diferenciar-se 

de qualquer jovem “entendido” de sua geração ou seja, usam brincos,  

tatuagens e preferem marcas permeadas por signos de um estilo “bad boy”.   

 

 

É nesse paradoxo que a possibilidade de articulação de um duplo 

jogo de papéis se instaura. É que também os jovens da classe média e dos 

setores mais privilegiados de Fortaleza, assim como das grandes 

metrópoles brasileiras , grosso modo, fazem tipos, instauram diferenças. 

Eles  podem ser divididos entre os playboys, denominados também de 

“mauricinhos”, e aqueles de estilo mais rebelde, mais alternativo, não 

importando, para a escolha do estilo, a situação sócio-econômica de cada 

um deles.  

 

É nos bairros de periferia que os jovens “pobres”,  “ganham 

destaque”, diferenciam-se dos que visivelmente não têm acesso à 

indumentária capaz de conferir a marca do “cara entendido” e, quando 

transitam em outros locais, confundem-se com um estilo  global que parece 

ultrapassar as barreiras das diferenciações de classe. Esses estilos juvenis, 

as imagens enunciadas através do uso de marcas,   não podem ser 

interpretadas  fora da sua inscrição territorial. Em cada lugar, o estilo 

instaura uma cadeia particular de diferenciações, de semelhanças  e de 

confrontos específicos. Dentro do bairro, o estilo bad boy opera um 

destaque visual, provoca diferenças. Os jovens que fazem parte de 

gangues, contracenantes desse estilo,  podem ser mais facilmente 



 

 

28 

 

identificáveis dentro dos bairros de periferia que nos espaços que os 

transcendem. No bairro de periferia,  o estilo bad boy produz  pelo menos 

dois campos de registros específicos : 1) Identifica visualmente os “jovens 

pobres”,  consumidores  das roupas de marca, comumente, de custo 

elevado no mercado. 2) A marca de “ser pobre”, acoplado aos signos de 

um estilo bad, reforça o estigma do pobre delinqüente.   

 

    É nesse jogo de multiplicidade de estilos que eles vão compondo 

imagens e, através das próprias imagens, possibilitando a produção de 

significantes de diferenças. 

 

Como quase sempre chegava antes da hora marcada, ficava de 

longe a observar quais dos jovens que se mantinham à distância,  viriam 

compor a turma. Certamente, a idéia acerca do “marginal”, “do mal 

encarado” , daquele com “pinta” de “mau elemento” - tão recorrentemente 

descritos nas manchetes da imprensa escrita e falada das grandes 

metrópoles brasileiras, acerca do fenômeno das gangues de jovens -  

estava ali cravada no meu imaginário de “pesquisadora neutra”. 

 

 No início, eu quase sempre cometia enganos. Imaginava que alguns 

mais representativos do tipo do pobre, excluído, atores que pontuaram o 

cenário sociológico dos anos 70 e 80,  seriam os participantes das 

gangues. Eles afluíam para o local do encontro como se fosse necessário 

cumprir um ritual: vestir-se de modo a sinalizar para os moradores do bairro 

e  demais componentes do grupo  que cada um  “se garante”, que  tem 



 

 

29 

 

acesso a todos os itens do consumo “jovem”. É certo que eles não 

chegam “de cara”6; o encontro com o grupo é precedido por uma 

preparação, por um processo qualquer de drogadição. Ir encontrar-se com 

a turma significa também,  enfrentar brigas habituais dentro da família, 

onde a figura da mãe aparece como aquela que ralha, que reclama das 

más companhias e parece não desistir, tal qual pude escutar de algumas 

delas, de “tirar o filho da malandragem”. Ao chegar, eles pouco falam  um 

com o outro. Ficam e vão ficando ali até chegar o momento de combinar 

para onde ir, de falar sobre as “galeras sujeira” 7, e do “agito”8 do final de 

semana.  

 

Curiosamente, ao redor da turma concentram-se crianças de todas 

as idades. Parecem aprendizes, escutam e quase nunca têm espaço para 

emitir opiniões ou  mesmo para formular perguntas. Elas compactuam de 

um modo invisível de fazer parte das gangues, assim como as mulheres 

que quase nunca estão presentes nos locais de conccentração. Embora se 

assinale a sua participação nas galeras, numa proporção  de uma mulher 

para dez homens, em média. É nos “agitos” que elas  registram sua 

inserção nas turmas  e, desse modo, acabam participando dos 

enfrentamentos que possam vir a acontecer .  

 

                                                        
6 Sem terem antes se drogado 
7 Turmas rivais 
8 Festas freqüentadas pôr turmas de jovens de periferia cujo DJ , como um animador, vai chamando os 
nomes de todas as galeras ali presentes. 



 

 

30 

 

Os participantes das gangues falam de modo cifrado, quase como 

uma linguagem forjada para estabelecer diferenças e, desse modo,  

resguardarem-se. A linguagem das gangues é uma fortaleza das palavras 

que como um muro  delimita  lógicas estrangeiras  de visão de mundo. 

 

 A mesmice das vestimentas, das roupas de marca parece criar um 

código visual de “inclusão” desses jovens na  cultura de massa.  As formas 

de construção das gírias, o seu entendimento restrito no universo das 

galeras parece conferir um outro estatuto de morador da cidade, uma nova 

forma de viver, de nela movimentar-se, de ocupar seus espaços e inserir-se 

nas  tramas oficiais  dos acontecimentos urbanos. Quando criam formas de  

sociabilidade “paralelas”, quando excluem-se, (embora formalmente 

ocupem esses lugares)  dos campo de experiência de natureza normativa e 

de caráter institucional  (como a escola , o trabalho, a família ) e quando se 

utilizam das práticas da violência como modo de enunciação, qual o sentido 

que teriam as experiências das gangues no contexto das grandes cidades 

brasileiras?  

 

Retalhos de um objeto “construído” 
 

 

 Esses primeiros registros da dinâmica das gangues tomaram uma 

dimensão mais nítida quando fui apresentada a componentes de um 

movimento de jovens da periferia, que existe nas grandes metrópoles de 



 

 

31 

 

quase todo o Planeta, denominado  Hip Hop . Esse grupo tem como 

campo básico de atuação a música, a dança e o “real grafite”. O contato 

com componentes desse  movimento, como será detalhado nos demais 

capítulos, ocorreu apenas, coincidentemente, enquanto modo de facilitação 

do contato com as gangues de alguns bairros, como o Conjunto Ceará e 

Morro Santa Terezinha. Percebi que parte representativa dos componentes 

do Hip Hop haviam participado, em algum momento, da experiência de 

gangues na periferia urbana de Fortaleza.  

 

De acordo com o relato já iniciado, por meio de registros dos diários 

de campo, pode-se perceber que, inicialmente, os contatos com as 

primeiras gangues se colocaram como estudos exploratórios que teriam 

como objetivo  tentativas de precisão e delimitação de um objeto de 

investigação. Eu buscava pistas que me possibilitassem criar hipóteses a 

respeito de uma prática frontalmente estrangeira às minhas experiências 

anteriores, tanto do ponto de vista físico-espacial quanto do ponto de vista 

cultural. 

 

 Inicialmente, sabia apenas que queria realizar uma pesquisa acerca 

da dinâmica da violência juvenil nos bairros de periferia. Não dispunha de 

eixo básico de reflexão que recortasse todo o esforço de investigação. 

Como pedaços de um quebra-cabeça, as observações, o encontro com o 

Hip Hop, as músicas, as tatuagens, a coreografia e a estética corporal dos 

participantes das gangues enunciaram-se como indícios de uma forma 

“muda” de comunicação das gangues por via das práticas  não diretas da 



 

 

32 

 

experiência de violência. A pergunta que formulei para mim, tendo em 

vista o impacto das primeiras visitas, se colocou como campo central da 

investigação : o que querem expressar as gangues quando encenam 

um modo territorializado de violência na cidade? Que referentes 

culturais dão suporte e produzem a experiência das gangues ? Num 

rap produzido por Lobão (Integrante do Hip Hop) pude definir, de forma 

mais precisa, o campo básico de investigação acerca da dinâmica da 

violência nas gangues.  

 

“Eu vinha do colégio/mas que situação/eu fui abordado por um cana 
meu irmão/eu não gostei daquela ocasião/me disseram desaforo e 
me meteram logo a mão/ eu disse seu guarda não me leve a mal/eu 
moro aqui no bairro mas não sou um marginal/ Ele olhou para mim e 
me deu uma cacetada/ parece até piada/ seu guarda você tem que 
acreditar/ eu venho do colégio e acabo de estudar/ ele disse : tu tá 
mentindo seu ladrão/ tu vem da Beira-Mar comandando uma 
arrastão...” 
 

 

 A experiência relativa a associação entre territorialidade, violência 

e dimensão subjetiva de sentir-se excluído está condensada na frase do 

rap de Lobão quando assinala: eu moro aqui no bairro mas não sou um 

marginal. Essa frase possibilita identificar que a vivência do jovem “pobre” 

nos bairros de periferia, mesmo sem que o jovem esteja participando de 

gangues e se inclua na condição de estudante, ostenta uma marca 

classificatória, segregadora, permeada pelo referente da “marginalidade”.  

Esse imaginário juvenil é reforçado, por todos os jovens que vivenciam o 

estigma do pobre/marginal,  por meio da idéia de que  é necessário criar 

um modo de se “enturmar”  entre os que compartilham da mesma situação. 



 

 

33 

 

Porém, há nisso tudo um paradoxo, como o imaginário juvenil está 

também recortado pelos mesmos significantes que mobilizam um “cana” a 

tratar um estudante como “marginal”, para os “enturmados” de um bairro, a 

turma de jovens de um outro bairro, que não seja o seu, é quase sempre 

denominada de “pilantra”. O jovem de um outro  bairro é comumente 

encarado com desconfiança, sendo considerado quase sempre sob 

suspeita.   

 

  O jovem dos bairros “nobres” da cidade, de outro modo, como não 

são suspeitos da condição de marginalidade, passam a ser ridicularizados 

nos discursos da gangues sob o rótulo de “otários”/ “gado”/ “playboy”, e são 

o alvo preferido do roubo dos jovens participantes das galeras de periferia. 

Um relato de um integrante do movimento Hip Hop, da Quadra do Santa 

Cecília, que pode ser identificada como uma “favela” cravada no coração 

do bairro mais nobre de Fortaleza (a Aldeota), expressa as diferentes 

significações acerca da condição juvenil na periferia urbana : 

 

“Ontem a noite a gente estava lá e passou um cara. Ai tinha um 
moleque muito louco, fumou, cheirou, fez lá sei o que. Passou um 
cara uma e meia da madrugada. Bem parecido o cara. Ai o pessoal 
dizia -me dá um real, ai  o cara respondia - não tenho - Ai os 
moleque passaram a mão nos documentos do cara. Ai eu disse - 
devolve os documento do cara ai, que diabo é isso ? Os moleques 
disseram - é gado. Gado é boy que tem grana, bicho playboyzinho, 
bicho filho de papai. O cara disse  - se eu tivesse   dinheiro não 
estava aqui a pé” 
 
 

 Observa-se que na trama de relações que se constróem nos 

bairros de periferia, especificamente, o “contexto” cultural juvenil assume 



 

 

34 

 

uma configuração particular. Não se pode tomar a cultura como um 

conjunto de valores e crenças que pairam acima da vida concreta das 

pessoas. Gertz (1989) explicita o conceito de “contexto cultural”, que vai 

emergindo na pesquisa acerca da violência juvenil nos bairros de periferia, 

como pista elucidativa para a análise interpretativa dos  registros 

“anotados” nas várias incursões no campo de investigação. 

 

“Como sistemas entrelaçados de signos interpretáveis (o que eu 
chamaria símbolos, ignorando as utilizações provinciais), a cultura 
não é um poder, algo ao qual podem  ser atribuídos casualmente  os 
acontecimentos sociais, os comportamentos, as instituições ou os 
processos; ela é um contexto9,  algo dentro do qual eles podem ser 
descritos de forma inteligível - isto é, descritos com densidade”. (p. 
24) 
 
 
Desse modo, a própria dimensão de violência não pode ser pensada 

de forma dissociada do contexto juvenil dos bairros de periferia. Na 

situação vivenciada na “Quadra do Santa Cecília”, observa-se que a 

dimensão do “outro” jovem, que passa dos limites da área da “galera da 

quadra” -  a partir de  uma interpretação generalista de cultura -  poderia ser 

percebida dentro de um  universo cultural juvenil homogêneo. Por exemplo, 

na perspectiva “ampliada” da idéia de “cultura de massa” , essencialmente 

no contexto da “globalização”10, a “juventude” é a categoria que traduz esse 

universalismo abstrato, sem contornos definidos. “A temática da juventude 

é um dos elementos fundamentais da nova cultura” (Morin, 1990 : 39), 

assim como também, aparecem protagonizando as práticas diversas de 

violência nas cidades. E quais seriam os principais referentes dessa “nova 

                                                        
9 Grifos nossos 

[GMD1] Comentário:  



 

 

35 

 

cultura” e de suas redes de violência, em se tratando da condição juvenil 

dos moradores de bairros de periferia, dos “proscritos da cidade”? 

(Wacquant, 1997) Pode-se apontar três dimensões, inter-relacionais11 que 

compõem os signos de uma “nova cultura” e das tramas de violência dos 

jovens proscritos  : o teritório, o estigma/identidade,a comunicação visual .  

 

  No caso dos jovens moradores dos bairros de periferia, o território,  

embora tenha o referente geográfico como componente simbólico de 

registro de um “lugar” social, ele vem pode representar zonas de 

recomposição e de identificação  entre os indivíduos e os espaços vividos.  

Nesse sentido  

 

“O território pode se desterritorializar, isto é, abrir-se, engajar-se em 
linhas de fuga e até sair de seu curso e se destruir. A espécie 
humana está mergulhada num imenso movimento de 
desterritorialização, no sentido de que seus territórios ‘originais’ se 
desfazem ininterruptamente com a divisão social do trabalho, com a 
ação dos deuses universais  que ultrapassam os quadros da tribo e 
da etnia, com os sistemas maquínicos que a levam a atravessar, 
cada vez mais rapidamente, as estratificações materiais e mentais” ( 
Guattari et Rolnik, 1986 : 323). 
 
 
 
O território, aspecto central nas observações e pesquisas sobre  

gangues12, não diz respeito apenas a uma área circunscrita aos limites 

traçados nos bairros de origem 

                                                                                                                                                                   
10 Esse tema será aprofundado a seguir 
11 Essas três dimensões serão aprofundadas nos demais capítulos. 
12 Ver Maria Stela Graciani - Gangues - um desafio político-pedagógico a  ser superado - São Paulo, 
1994, mimeo.;  Mário Jorge Brasil Xavier - Caracterização das chamadas  ‘gangues’ dentro do 
contexto urbano  de Belém: um estudo de casos - 1995, mimeo; Heronilza Castro e Silva - 
Comportamento Juvenil : A representação social  dos jovens transgressores construída pela 
imprensa de Natal, !997, mimeo; Coordenação Maria Stela Graciani - Grupo Organizado de Periferia 



 

 

36 

 

  

“A medida em que o grupo demarca seu território, seu ‘setor’ onde 
atua, outros indivíduos devem respeitar essa localização, pois quem 
por acaso for pego em seu “setor” corre o risco de ser espancado e 
expulso por ter desrespeitado esta delimitação que fora marcada 
pelos membros da gangue” ( Xavier, 1995 : 32) 
 
 
“A respeito de território pudemos verificar dois tipos fundamentais : o 
território embrião, no qual se vislumbra a extensão do bairro de 
origem, sua concentração; o território de embates’, onde são 
travadas as disputas. Nesta área estão inseridas as casas de dança 
a Av.   General Rondon ( ponto de encontro da sociedade em geral )  
a rua” ( Wagner, s/d: 14) 
 
 
 
As análises acerca da dimesão territorial, tendo em vista terem 

assumido um aspecto essencialmente físico-espacial nas observações 

relativas à dinâmica das gangues, deixam em  plano secundário sua 

inscrição como signo  produtor de referentes culturais e de significantes  de 

diferenças entre os moradores da cidade. O território atua, de outro modo, 

como  uma construção cultural, sendo a violência o seu veículo de 

expressão mais impactante. O território tem a prerrogativa de  definir  

marcas  delimitadoras de áreas de domínio mas que atuam, 

fundamentalmente, como passaporte de passagem dos jovens “proscritos” 

para o palco dos espétaculos iluminados da cultura de massa. Isso porque 

“produzida   industrialmente, distribuída no mercado de consumo, 

registrando-se principalmente no lazer moderno, a cultura de massa se 

apresenta sob as mais diversas formas (informações,   jogos, por exemplo ) 

                                                                                                                                                                   
do Bairro Jardim Vista Alegre - Norte da Cidade de São Paulo - São paulo, 1994; GAJOP  
Comportamentos violentos na adolescência - Recife, s/d, mimeo; Wagner Neves de Matos _ Gangues 
“Protesto à marginalidade ? Um estudo sobre a formação de grupos de jovens denominados 
gangues em Corumbá; s/d, mimeo; Clivaneide Bezerra - Gangues Urbanas : Os Bárbaros Modernos, 



 

 

37 

 

mas particularmente sob a forma de espetáculo” (Morin, 1990: 77). A 

cidade é desse modo com suas ruas, avenidas, praças , monumentos, 

edificações uma realidade sígnica que informa sobre o seu próprio objeto:  

o contexto urbano ( Ferraro, 1993: 19). A cidade passa a representar um 

campo semiológico de referentes da cultura de massa. 

 

O estigma do jovem morador dos bairros de periferia atua como 

marca  na perspectiva daquela “dimensão construída pelos homens e 

escolhida como privilegiada para individualizar o grupo no concerto da 

diversidade social” (Ruben, 1986: 23). É o estilo cultural, e os modos 

utilizados para seus registros, demarcados territorialmente  pelo jovem nos 

“espetáculos urbanos”, que vão definir suas marcas .  Sob o olhar do 

“moleque” da “Quadra”,  o menino  “estrangeiro” que passa pelo “seu” 

bairro, tal qual foi descrito por integrantes do Hip Hop do Morro Santa 

Terezinha, “é um otário, um cordeiro no meio dos lobos, diferentemente do 

entendido do bairro que já fumou maconha, já foi preso, já furou, que se 

garante e é considerado pelos outros jovens do bairro”. Na visão desse 

grupo, um jovem  tipicamente playboy que passeia desacompanhado nos 

bairros de periferia certamente será “detonado” e “escarrado”, ou seja, 

agredido, quem sabe morto e ridicularizado por todos. O olhar “apressado” 

do pesquisador iria se deparar com um paradoxo de natureza estética: os 

“entendidos” da periferia vestem-se de modo a se assemelhar, ao máximo, 

                                                                                                                                                                   
Fortaleza, 1997; Maurenízia Andrade Alves - A violência e suas representações no cenário das 
gangues em Fortaleza - Fortaleza, 1997. 



 

 

38 

 

aos “plyboys” que só se vestem “nos pano”  qual seja, utilizando-se de 

marcas especificas do consumo juvenil  de massa. Como diferenciá-los ?  

 

O estilo utilizado pelos componentes das “galeras” de periferia tem o 

“boné” - segundo um integrante da gangue do Castelo Encantado - como 

documento, como código de uma comunicação visual apenas perceptível 

entre os enturmados. Eles poderiam ser identificados por meio de  um estilo 

funk : “Los Angeles”, “Chicago Blues”, “Orlando Magic”, “Pena”, “Seway”, 

“Maresia” etc. Os estilos são signos da comunicação visual, um modo de 

apresentação que opera um refluxo da linguagem para dar passagem a 

sinais inscritos nos corpos, coreografados nas gestualidades. Esse mesmo 

estilo é recorrentemente utilizado por um universo ampliado de jovens da 

classe média que freqüentam o Shopping Iguatemi. De acordo com o “jogo 

fácil” das aparências, poderia se afirmar que o processo de globalização 

atingiu frontalmente o universo juvenil  padronizando preferências estéticas.  

 

Se percebemos como Gertz (1989 : 28) que a “leitura antropológica 

está construindo uma leitura do que acontece13,  então divorciá-la do que 

acontece - do que, nessa ocasião ou aquele lugar, pessoas específicas 

dizem, o que elas fazem , o que é feito a elas , a partir de todo o vasto 

negócio do mundo - é divorciá-la de suas aplicações e torná-la vazia”. 

Acontece  que dentro do bairro de periferia, usar  “roupas de marca”  torna-

se  um modo de diferenciar-se, de ganhar destaque e, por isso mesmo,  

segundo o depoimento de integrantes do Hip Hop do Morro Santa 



 

 

39 

 

Terezinha, é se colocar quase sempre na condição de suspeito, já que a 

indagação que se faz de imediato é a seguinte: “esses caras não têm 

dinheiro para comprar esse boné, então é roubado”. Esse mesmo 

integrante do Hip Hop, que já fez parte da “gangue do Castelo Encantado”, 

diz o que fez logo que entrou no Hip Hop : Eu tirei os brincos e troquei logo 

o boné que era para não chamar atenção. 

 

“Isso remete à questão de que o padrão veiculado pela mídia não 
impõe só um modelo estético e sinalizador de um ‘status’ social 
almejado, mas também um modelo de cidadania - quem não o 
ostenta é imediatamente jogado para o campo dos desqualificados 
para o convívio social, sob a suspeita de marginalidade ou de 
delinqüência, ou simplesmente pela demonstração da incapacidade 
de consumo. Comprar um determinado tipo de roupa passa a ser, 
assim, quase a condição de circulação no espaço público." (Abramo, 
1994: 73) 
 
 

A condição de ser excluído, fazer parte de bairros de periferia, como 

eixo de delimitação temática do objeto de investigação proposto, foi 

pensado não como “categoria chave” de análise mas, fundamentalmente, 

como forma de percepção de contextos culturais diferenciados. Como 

modo de delimitar, a partir do que acontece dentro da dinâmica juvenil 

desses bairros específicos,  um “mapa cultural” particular/universal capaz 

de produzir uma trama  significativa da violência dentro desse contexto. 

Sendo assim, a condição de exclusão social, aparece na investigação como 

um “mapa cultural”, capaz de possibilitar perceber ilhas de sentido acerca 

das práticas de violência ensejadas dentro desses campos . 

 

                                                                                                                                                                   
13 Grifos nossos 



 

 

40 

 

 

 

 

 

A violência como mapa cultural 
 

 

Inicialmente, o trabalho de observação de algumas “galeras” dos 

bairros de periferia   de Fortaleza orientou-se  tão-somente pela 

combinação de duas categorias específicas: violência e juventude. Vale 

ressaltar que  não se investigou a violência enquanto acontecimento, 

enquanto observação direta de uma dinâmica concreta.  O eixo central 

dessa investigação colocou-se no desafio de identificar o imaginário das 

gangues acerca da violência.   As primeiras incursões no campo de 

investigação, priorizando o que se pode denominar de exercício de 

observação da diversidade e pondo em destaque experiências e 

dinâmicas de jovens no campo específico da violência, se projetaram  sob o 

objetivo de identificar pistas, recorrências capazes de compor, dentro do 

contexto cultural desses bairros,   mapas de significado cultural. A questão 

central , dessa etapa de observação e, concomitantemente, da construção 

de um objeto de investigação era pensar o seguinte : o que os jovens de 

periferia, participantes de gangues e galeras consideram violência? Como 

se articulam as tramas da violência e, fundamentalmente,  que significados 

elas assumem?  



 

 

41 

 

 

A partir da observação direta de gangues localizadas em pontos 

diversos da cidade foi se delineando algumas ilhas de significado capazes 

de transmutar   a associação entre dois temas  violência e juventude em 

uma “análise interpretativa na busca de significados”. Que pistas foram 

essas? Quando conversávamos com componentes das “galeras”, auto-

entituladas em determinadas situações gangues, como poderá ser 

analisado nos capítulos subseqüentes o que parecia produzir sentido era 

muitas vezes uma idéia “esvaziada” de violência, como se não fosse o 

lógico se falar  sobre ela. Um depoimento de um integrante do Hip Hop, ex-

participante de gangue, foi elucidativo quando afirmou: “Glória, eles não 

vêm violência, violência é a rotina”.  

 

Nesse momento, a perspectiva de Gertz novamente  mobilizou-me a 

entender que o eixo básico de investigação  não deveria se limitar a   

identificar  como a violência acontece, mas  essencialmente “anotar” a 

sua rede de significados que se produz e reproduz na dimensão 

territorial como construção cultural. Para os olhos do investigador a 

violência é o acontecimento, para a experiência das gangues ela dilui-se 

até chegar a ser imperceptível, entranha-se no cotidiano até chegar a ser 

invisível. Desse modo,  percebe-se que falar sobre a violência juvenil passa 

a não fazer sentido no escopo dessa investigação. Assim como na 

perspectiva de Foucault ( 1984), sobre a “Microfísica do Poder”, pude 

perceber que não se deve fazer referências à violência e sim às práticas e 

relações ensejadas no seu campo . 



 

 

42 

 

 

Além do caráter relacional da dimensão de violência, assumido no 

contexto cultural juvenil dos bairros de periferia de Fortaleza, observou-se 

que as turmas de jovens de periferia, organizadas em gangues, ao 

ensejarem suas coreografias de violência, têm como “objetivo” provocar 

impacto. É na trama da necessidade de impactar, nessa dinâmica de 

desafiar as outras gangues para que se estabeleça uma “oficialização” 

(Bourdieu, 1989 : 118 ) de quem  mais se destaca, e de quem mais se 

garante no grupo, que se dinamiza a “realização (da gangue)14 na 

manifestação, ato tipicamente mágico (o que não quer dizer desprovido de 

eficácia) pelo qual o grupo prático, virtual, ignorado torna-se visível...” 

 

Viana ( 1996 ),  em suas reflexões sobre o “Funk como símbolo da 

violência carioca”, assinala uma perspectiva elucidativa para compreensão 

do processo relativo a idéia de como um “grupo virtual, ignorado” passa a 

ser objeto de atenção da mídia e ganha a classificação de “violento”. Ele 

indaga : quando o conflito vai ser visto e classificado como violento (...) 

como um determinado conflito se torna visível para os vários grupos que 

dele participam e, mais do que visível, passa a ser visto como violento, 

sendo tratado como tal pelas instituições encarregadas da segurança da 

sociedade?” (p. 178/179). Os bailes funks, que pontuam a vida social dos 

bairros de periferia desde final dos anos 80, apenas ao serem identificados 

pela mídia como “violentos”,  distanciaram-se da condição de “grupo virtual, 

ignorado”  e tornaram-se  manifestos. 



 

 

43 

 

 

“Numa grande cidade, o exótico pode morar ao lado e nunca ser 
familiarizado. O arrastão foi o “operador lógico” que subitamente 
transformou o ‘funk’ exótico num ‘funk’ familiar. E como esse caso 
também prova : a transformação familiarizante nem sempre é 
domesticação. O ‘funk’ ficou muito mais “selvagem” ao se tornar 
familiar”  (Viana, 1996 : 182) 
 
 
Que modificações ocorreram nos bailes funks além do “operador 

lógico” acionado pelos arrastões ? Segundo Viana, “o baile depois do 

arrastão, passou a ser visto como um fenômeno, antes de qualquer coisa, 

violento. A violência, e não a diversão, se transformou na sua principal 

marca, e os funkeiros foram estigmatizados” (p. 183). De certo modo, os 

depoimentos dos participantes das gangues vão indicando um outro 

“operador lógico”, explicitado por um ex-participante de gangue :  

 

“A gente ia antigamente para o baile ‘funk’ e não tinha essa comédia 
toda. Agora, tem que ver a condição social da juventude. Eu acho 
que quanto mais ficou pior a situação da juventude na periferia, mais 
a juventude levou seus tramas para dentro do baile mais deu uma 
consciência coletiva da batida. Antigamente, tinha o mesmo som e 
não tinha essa 15treta. Hoje a moçada diz assim - oh bicho, tá tão 
paia16 de um jeito que nem dançar mais eu sei. Tá faltando aquela 
batida e tal . Antigamente,  ia, curtia som. Eu acho que não tinha as 
brigas de gangues antigamente porque a juventude não levava 
tantos traumas. O consumo de drogas era menos...” 
 
 

 O baile “funk” , ao “espetacularizar a violência, publiciza todas as 

tensões sociais que se acirraram na condição juvenil dos moradores de 

periferia no final do século XX. A violência passa a funcionar como um 

                                                                                                                                                                   
14 Palavra acrescida pela autora. 
15 Briga, confusão 
16 Sem valor 



 

 

44 

 

modo de dar visibilidade a conflitos e tensões que permaneceriam 

virtuais, ignorados se não houvesse o baile como local de “encenação” de 

uma violência que pulsa no cotidiano dos bairros mas que não encontra, na 

sua territorialidade, formas de manifestação de todo o seu potencial, de 

toda a sua energia. A violência atua como um mapa cultural. 

 

A manifestação da violência, entre os participantes das gangues, 

passa a ter uma dimensão positiva (Rifiotis, 1997) , ela se coloca como 

campo propulsionador de conflitos e deflagrador de diferenças. Sendo 

assim, a violência se exerce, dentro da experiência das gangues, como um 

modo sui generis de um segmento ignorado, esquecido nas sombras  da 

periferia se fazer ver, se fazer existir. A experiência das gangues  torna-

se assim um modo de “inclusão” social  às avessas cujo passaporte é 

a violência e a marca cultural é o território. Dentro desse campo de 

interpretação, delimitador de um “objeto”  de  investigação, tentou-se 

identificar que referentes de sentido dinamizam as experiências das 

gangues. 

 

As práticas ensejadas pelas gangues e galeras, mesmo sob a 

perspectiva da violência como relação, tendo em vista a visão sinalizada 

por esses grupos de uma violência difusa, não perceptível; devem ser 

percebidas de forma entrelaçada aos outros acontecimentos que são, 

esses sim, identificados e nomeados pelos participantes das gangues. 

Sendo assim, cada campo de análise interpretativa dessa tese vai se 

construindo a partir das experiências consideradas significativas para os 



 

 

45 

 

representantes das gangues e, desse modo, dignas de serem relatadas. 

As tramas da violência foram se delineando “por dentro” dos vários campos 

de significação recorrentes nas falas das gangues: a vivência juvenil,  a 

idéia de território, a ação policial, a relação entre as turmas (capítulo sobre 

identidade)  e, finalmente cartografia a da violência no corpo. 

 

A discussão do próximo capítulo tomará como referência a 

perspectiva de produção, em nível global, de uma cultura de massa juvenil 

e suas interrelações com a dinâmica de formação de turmas juvenis 

denominadas, de modo geral,  gangues e galeras. 

 

 

 

 
 
 



 

 

46 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

47 

 

 

       

 

 

                       CAPÍTULO UM 
 

 

 

 

 

 

O TERRITÓRIO E A FESTA:  ESTÉTICA JUVENIL GLOBALIZADA 
E OS JOVENS EXCLUÍDOS 

 

            

 

 

 

                                        “A lei da selva é traiçoeira, surpresa ! 

                                          Hoje você é predador, amanhã é presa”        

 

                              ( “Mano na porta do Bar, “Racionais MC”) 

 

 



 

 

48 

 

A vacância do referente trabalho  

 

 
 Zezé, do Hip Hop, ex-componente de gangues de grafiteiros sabe 

disso, “arrumar um trampo”  talvez seja mais fácil que o cara ficar no 

“trampo” que arrumou. Há uma marca que está cravada nas mentes e 

corações dos jovens participantes de gangues que moram nos bairros de 

periferia: sentir-se fora, perceber-se excluído. Esta marca estaria sendo 

causada pelo fantasma do desemprego? Esta é apenas a ponta do iceberg. 

 

 O trabalho tem representado o referente central de cidadania nas  

sociedades mais diversas que pontuam nosso planeta. Ser trabalhador é 

como adquirir um salvo-conduto moral17, um suposto passaporte que alinha 

dois mundos que se entrelaçam através de um profundo abismo: o mundo 

dos “proscritos”18 e daqueles que se incluem nas tramas da cidade oficial. 

“Ora, esse trabalho, tido como nosso motor natural, como a regra do jogo 

que serve à nossa passagem para esses lugares estranhos, de onde cada 

um de nós tem vocação a desaparecer, não passa hoje de uma entidade 

desprovida de substância” ( Forrester, 1997:7). Produz-se um referente de 

cidadania que se esvazia de eficácia para uma legião de “proscritos” que se 

abrigam nas periferias urbanas. O trabalho torna-se uma fantasmagoria. 

Como uma cidade abandonada, existente e desértica, o trabalho continua 

                                                        
17 Ver Wanderley Guilherme dos Santos, Cidadania e Justiça, 1979, ao introduzir a discussão acerca da 
dimensão de “cidadania regulada” como medida  de criar um hiper mercado informal relativo muito 
menos a circunstâncias econômicas que a própria regulamentação e intervenção do estado no campo das 
relações de trabalho. 



 

 

49 

 

mobilizando os jovens à procura das ofertas de emprego, inserindo-os 

momentaneamente no mercado de trabalho. Eles experimentam, 

participam, até que a força de uma ausência de sentido do trabalho 

desempenhado, ou a nostalgia do fascínio das experiências de pilhagem 

vivenciadas entre as turmas nas ruas, manifeste-se: 

 

“O cara tá viciado a roubar relógio fica difícil demais ele sair dessa 
vida de droga para ir para um emprego ganhar salário mínimo por 
mês, trabalhando oito horas. Aí, ele começa a ver na cabeça dele a 
vivência antiga, porque isso fica com a gente sempre. Ganhar cem 
reais! Então ele fica na vida antiga roubando relógio, vendendo ali, 
ele ganha cem reais numa semana. Meu irmão é viciado, ele 
arranjou um trampo no Center Um mas foi despedido porque 
pegaram ele com chiclete no bolso. É foda ne? Perdeu o emprego 
por um chiclete e agora tá largado aí. Ele acha que pode sobreviver. 
Troco muita idéia como ele, digo pra’ ele deixar esse caminho. Ele 
quer, tô avisando, ele quer!” ( Integrante do Hip Hop da Quadra do 
Santa Cecília). 
 
 

O chiclete, objeto de pouco valor de troca, acessível a todas as 

classes sociais, potencializa a expressão da ruptura, do  rompimento de 

uma relação de trabalho que antecede o “descuido”, seja em relação a um 

chiclete, seja de um objeto de maior valor de mercado. É então que se 

percebe  os motivos da justificação, que o discurso das políticas sociais 

relativos à “não integração”, à “não socialização”, à “não recuperação” do 

jovem delinqüente, tenha assumido a estratégia central de inserção do 

jovem no mercado de trabalho. Essa retórica se reproduz desde o “mundo 

de dentro”, através da intervenção do companheiro, irmão que já foi de 

gangue até às ações institucionais:  deixe essa vida, deixe esse caminho, 

                                                                                                                                                                   
18 Wacquant  (1995) evidencia as desigualdades e exclusões etnoraciais e territoriais advenidas  do 



 

 

50 

 

trabalhe! Eles parecem não acatar sugestões, conselhos, investimentos 

os mais diversos. Seguem indiferentes e afirmam que podem sobreviver. 

 

“Indiferença da qual a sociedade desperta sempre assustada, 
escandalizada: ‘eles’ não se integram; ‘eles’ não aceitam tudo com a 
gratidão que era de esperar - pelo menos sem debater, sem 
sobressaltos, aliás inúteis, sem infrações ao sistema que os expulsa, 
que os encarcera na evicção. Nem sem responder à agressão 
latente e permanente que é seu apanágio, por agressões ainda mais 
brutais, ostensivas, explosivas que quase sempre ocorrem. 
Bloqueados numa segregação não formulada, mas de fato, sejam 
franceses natos ou de origem estrangeira, ou simplesmente 
estrangeiros, ‘eles’ não  têm a decência de não se integrar” 
(Forrester, 1997 : 58) 
 

 

A integração é quase sempre tratada, tanto em nível das políticas 

governamentais, como em certos enfoques acadêmicos, ou do ponto de 

vista meramente funcional, estrutural ou da perspectiva do “desvio” e da 

“marginalidade”. São esquecidas as dimensões contemporâneas que têm 

induzido, de forma mais sistemática, critérios de integração: uma noção de 

território19 que transcende a dimensão físico-espacial dos espaços 

segregados das cidades e uma dinâmica do consumo divorciada dos 

processos tradicionais  de trabalho. A perspectiva de integração ensejada 

pelos jovens de esferas sociais diversas parece estar antenada a novos 

                                                                                                                                                                   
estigma e divisão social no gueto americano e na periferia urbana francesa. 
1919 A “noção de território é entendida aqui num sentido muito amplo, que ultrapassa o uso que dela 
fazem a etiologia e a etnologia. Os seres existentes se organizam segundo territórios que os delimitam e 
os articulam aos outros existentes e aos fluxos cósmicos. O território pode ser relativo tanto a um espaço 
vivido, quando a um sistema percebido no seio do qual o sujeito se sente “em casa”. O território é 
sinônimo de apropriação, de subjetivação fechada  sobre si mesma. Ele é o conjunto dos projetos e das 
representações nos quais vai desembocar, pragmaticamente toda uma série de comportamentos, de 
investimentos nos tempos e nos espaços sociais, culturais estéticos e cognitivos”   Suely Rolnik e Félix 
Guattari em “Cartografias do Desejo” , 1986, pag. 323. 
  



 

 

51 

 

modos de inserção de referentes do que se poderia denominar de uma 

cidadania global. A mundialização concorre para a projeção de um tipo de 

cidadania que parece não apenas transpor espacialidades tradicionais 

como, de forma mais drástica, construir outras lógicas de interação 

indivíduo-espaço. Como a cidadania das “cidades mundiais” é por sua 

essência descentralizada, construída nas navegações de redes 

internacionais, os indivíduos que não têm acesso a essa dinâmica tendem 

a enclausurar-se em  referentes territoriais catalizadoras de familiaridade e 

de reconhecimento mútuo. Desse modo, transcender os limites físicos dos 

espaços “proscritos” do bairro não significa apenas transpor as barreiras da 

segregação espacial mas, também, experimentar um modo de “re-

territorialização”  nos espaços integrados à cultura de massa global. A 

cultura de massa “pode ser considerada como uma gigantesca ética do 

lazer. Vamos dizer de outro modo: a ética do lazer, que desabrocha em 

detrimento da ética do trabalho e ao lado de outras éticas vacilantes, toma 

corpo e se estrutura na cultura de massa” ( Morin, 1990: 68).  

 

Sendo o bairro de periferia o espaço  do isolamento e de exaltação 

da “ética do trabalho” , sendo essa desconectada de uma cultura de massa 

juvenil, não estariam os jovens, ao transporem os limites do bairro, ao 

exibirem-se dentro de uma estética global juvenil; ao destacarem-se 

através da presença marcante das turmas e dos atos de violência,  

ensejando um modo de “re-territorialização” na ampliada “ética do lazer”  

que predomina no lado “oficial” da cidade? Os novos referentes de 

cidadania, assinalados por Canclini ( 1994) e por Egler (1995), 



 

 

52 

 

aprofundados a seguir, referenciados em aspectos de uma ampla rede de 

consumo e de comunicação virtual não teriam os jovens signatários da 

cultura de massa como símbolo e, concomitantemente,  porta-vozes mais 

diretos? 

 

 

Os signatários de uma estética  global 
 

 
Pode-se falar de uma estética mundial. Nas grandes cidades 

européias,  norte-americanas ou do eixo-sul observa-se um modo universal 

de vestir-se, da utilização de automóveis, eletrodomésticos, do consumo 

cultural, do uso da telefonia celular, redes de informatização e de mídia  

homogeneizando gostos e estetizando imagens. Habitantes de pontos 

diversos do planeta, podem perfeitamente, ao cruzarem por exemplo, a 5° 

Avenida, em Nova York, sentirem-se identificados tanto na sua aparência 

física,  como nas gestualidades.  

 

 Por outro lado, o critério do consumo que consensualiza e 

aproxima os diferentes, pode constituir, dentro das mesmas cidades, um 

profundo sentimento de estranhamento, ao se confrontar 

produtores/consumidores com a massa crescente dos excluídos dessa 

mesma trama “global”. Canclini ( 1995: 61) adverte sobre o surgimento de 

“comunidades transacionais de consumidores” sendo o consumo, 



 

 

53 

 

simultaneamente,  um “novo”  referente de uma possível  “cidadania 

global” e um  “divisor de águas”  na construção de uma cidadania inter-

territorial.  

 

Território e consumo confabulam um novo modo de produção da 

cidadania. O que são os espaços segregados senão os signos territoriais 

daqueles “proscritos” (Wacquant, 1997) das várias esferas de  consumo 

simbólico ou concreto? Situar-se nas periferias urbanas das grandes 

cidades,  registro potencial  e tradicional do “cidadão trabalhador”,  torna-se 

signo de expropriação, de destituição de um lugar daqueles que são – 

potencialmente-  não-consumidores. Proscritos da cidade e das suas 

tramas de consumo. Quando Wacquant realiza sua pesquisa na banlieu 

operária e no gueto afro-americano de Chicago (1997), ele identifica que a 

‘desapropriação simbólica’ produz estigmas territoriais. “O estigma territorial  

afeta não só a interação com os empregadores  mas também  com a 

polícia, a justiça a burocracia do bem-estar social, as quais são todas 

capazes de modificar o seu comportamento e seus procedimentos  quando 

lidam com um residente de uma cité deteriorada” (Idem:  70).  

 

Acontece, freqüentemente, dos jovens moradores de periferia,                 

ao trabalharem, preferirem utilizar todo o salário ganho em um mês, apenas 

com uma roupa  de “marca”,  com a finalidade de se utilizar dos signos da 

cultura de massa juvenil. O uso dessas marcas,  faz com que a presença 

do jovem no seu espaço de moradia torne-se o símbolo de uma usurpação, 

do  “roubo” de uma estética própria dos jovens de classes média e alta. 



 

 

54 

 

Torna-se necessário transpor os limites dos espaços segregados para  

fazer registros ampliados de uma  estética que internamente, no bairro, é 

considerada quase sempre como usurpação.  

 

“Olha desde de criança eu trabalho. Sempre gostei de trabalhar. 
Trabalhei de  vendedor de algodão doce, chegadinha, bronzeador, 
loreal, tudo isso. Ai eu fui crescendo e ficando com vergonha disso. 
Ai eu comecei a trabalhar de pedreiro, carroceiro, hoje estou numa 
firma de carteira assinada. Mas eu acho que todo trabalho que faz 
receber dinheiro é trabalho. Ai a gente trabalha, compra roupa nova, 
ai a polícia vem e diz que é roupa roubada” (Integrante da gangue os 
“Boy Fera” ) 
 
 

Faz-se necessário, para os jovens moradores de periferia,  transpor 

os limites dos espaços “proscritos” para não apenas legitimar-se no campo 

de uma estética juvenil globalizada, como também  possibilitar uma 

profusão de estilos20 através de  “corpos panoramáticos” (Canevacci, 1990)  

que atuam nos espetáculos urbanos21. É sobre a forma do espetáculo que 

a cultura de massa faz seus registros. “É através dos espetáculos que seus 

conteúdos imaginários se manifestam. Em outras palavras, é por meio do 

estético que se estabelece a relação do consumo imaginário” (Morin, 1990 : 

77). Os corpos dos jovens, corpos expostos em público, ao transporem os 

limites dos espaços segregados das periferias urbanas, mergulham no 

turbilhão de olhares e imagens da cidade “inscrita”, oficializando sua  

existência. Por outro lado, verifica-se a vivência de um paradoxo nas 

                                                        
20 Helena Abramo (1994) ressalta que o “estilo não é simplesmente o conjunto de traços que se pode 
observa num artefato. Ele pressupõe a criação consciente ( através de uma eleição intencional  de um 
conjunto de traços com um princípio de ordenação, na qual existe a intenção de diferenciação em relação 
a outros artefatos. São as dimensões da escolha intencional e da distinção de um padrão, que são 
ressaltadas nessa formulação” ( pag. 87) 
21 Ver Helena abramo in : Cenas Juvenis : punks e darks no espetáculo urbano, Scrtita, 1994. 



 

 

55 

 

representações dos participantes das gangues acerca da vivência do 

trabalho. Se por um lado, eles parecem transgredir o campo imaginário 

relativo a uma cidadania regulada pelo trabalho, por outro , reproduzem a 

linguagem dominante cuja tônica são as oportunidades oferecidas ao 

cidadão trabalhador. No depoimento acima percebe-se , embora o jovem 

ressalte a idéia relativa às vantagens do roubo ele, por cinco vezes 

consecutivas refere-se ao termo trabalho. O hiato que parece se constituir 

na representação dos jovens de gangues é a dinâmica relativa à produção-

consumo, ou seja, ser trabalhador, ser consumidor. No imaginário das  

gangues, embora que ainda reproduzam no discurso a idéia de que o 

trabalho é o propiciador das necessidades de consumo,  é o consumo vetor 

fundamental. Zaluar (1994 : 115) ao realizar uma pesquisa com 

delinqüentes percebe que  

 

“O consumismo e uma ideologia da busca do prazer que acabam por 
valorizar e criar de fato uma ausência de limites aos desejos 
individuais marcam também a sua presença no quadro de 
incoerências da cultura predominante que estimula o jovem a tudo 
isso através da publicidade constante na mídia, especialmente  a 
televisionada.  O aqui e agora  da realização dos desejos individuais, 
alguns dos quais impossíveis no atual quadro de baixos salários, 
diminuição do crescimento industrial e valorização da qualificação   
para uma carreira profissional de ascensão social, alia-se ao vazio 
criado pela desmoralização das palavras e das regras de 
convivência respeitosas e equânimes no país” 
 
 

Nesse vazio das palavras, nessa ampliada ideologia do consumismo 

e da busca do prazer, o que passa a dar destaque, a possibilitar campos de 

inserção social,  é a imagem e seus recursos visuais. É sobre o impacto 

estético e visual que os jovens “proscritos” tornam-se atores nos 



 

 

56 

 

espetáculos urbanos. As imagens públicas, nesse final de século, 

possibilitam modos diversos de existência e de reconhecimento público. “As 

modernas ideologias estão diretamente impressas sobre a sua superfície 

visual: elas parecem quase animadas por sua essência ‘mítica’ que as faz 

agir dentro do corpo da mercadoria. As imagens falantes  - ainda que 

aparentemente mudas - difundem-se a partir de uma mercadoria visual , 

superando as resistências geracionais, raciais, lingüísticas e classistas” ( 

Canevacci, 1990 : 44)  Ganhar visibilidade, fazer excessiva essa 

visibilidade torna-se um modo não apenas de romper os “muros” e os 

signos do “estigma territorial”  como também, de transposição de dinâmicas 

localizadas, estancadas nos bairros segregados, para as tramas globais de 

registro público.  

 

É então que o estigma territorial, marca classificatória, produtora de 

uma invisibilidade negativizada, mobiliza os jovens moradores dos espaços 

segregados, territorialmente e socialmente, a “positivar” tais referentes, 

produzindo “confrarias de proscritos” denominadas, quando as práticas de 

violência tornam-se recorrentes, de gangues. A “desterritorialização” 

produzida na dinâmica segregadora da cidade torna-se, através da 

experiências das gangues, um modo “avesso” de “re-territorialização”. 

 

A tão desejada integração, vai ocorrer entre as gangues, na 

apropriação e adaptação dos  citados  referentes básicos de cidadania  ao 

seu próprio modo; a marca territorial que ao exacerbar e dar visibilidade  à 

dimensão de estigma provoca uma inserção, através de práticas extensivas 



 

 

57 

 

de violência; e o consumo que intensifica-se através dos roubos  de 

roupas de marcas, bonés, sandálias e adereços possibilitando seus 

registros, através de uma profusão de estilos, em uma  estética global  

juvenil.  

 

“Tal é a importância da aquisição desse tipo de bens para esses 
jovens, que muitas vezes os vemos fazer enormes sacrifícios para 
adquirí-los, gantando quase todo o seu salário para comprar apenas 
uma peça de roupa de marca em mais evidência. É simbólico, 
também, nesse entido, que sejam esses justamente os alvos 
preferenciais de roubo e assalto dos jovens delinquentes  -  os 
inúmeros casos de jovens assaltados que têm tênis de couro 
importados roubados por outros jovens é talvez o emblema mais 
dramático das ambiguidades e contradições que marcam a condição 
de inserção/exclusão dos jovens de baixa renda do universo juvenil 
citadino. ( Abramo, 1994 : 73).  
 
 

“Consumir” a cidade da qual foram banidos, realizarem sua inscrição 

nos registros do qual foram proscritos, adornarem-se com os elementos 

estéticos do qual foram expropriados é , finalmente, ser jovem.  

 

“Eles são criticados por reagir, por atacar. Na verdade, apesar da 
delinqüência - mas por causa dela também - eles estão em posição 
de fraqueza absoluta, isolados, obrigados a aceitação total, se não 
ao consentimento (...) Eles sabem por si próprios que estão sem 
trabalho, sem dinheiro, sem futuro. Tanta energia perdida. Vítimas 
por essa razão, de uma dor subterrânea, efervescente, que provoca 
raiva e abatimento ao mesmo tempo.” (Forrester, 1997 : 62) 
 
 
 
As gangues atuam como um campo de propulsão de energias 

bloqueadas, segregadas, confinadas nos “bairros de desterro” ( Wacquant, 

1997) realizando, de um modo avesso, a idéia compartilhada de  restituição 

de uma  “desapropriação simbólica” (idem) experimentada quotidianamente 



 

 

58 

 

na vida dos jovens das periferias urbanas.  Qual o momento mais 

significante dessa ocupação simbólica que as gangues realizam para fora 

dos espaços “proscritos”? A priori, o trabalho seria o campo de 

intermediação entre  mundos separados. O trem do Maracanaú, distrito de 

Fortaleza, traz diariamente uma legião de trabalhadores  para o  centro vital 

da cidade. No domingo, momento de lazer, o trem não funciona. A festa, os 

agitos, o baile funk, nos finais de semana, vêm possibilitar uma visitação da 

cidade daqueles, cuja esfera do trabalho, torna-se esvaziada de 

significantes de inserção, de inclusão social. 

 

“A pessoa trabalha a vida inteira, no fim não ganha nada. A pessoa 
tem mais é que roubar as coisas que dá usar, que dá pra’ vender, 
que dá para lucrar. Por que trabalha a vida inteira, se aposenta e 
ganha um salário que não dá nem pra sobreviver. Eu trabalhava no 
Mac Donald’s , na Febemce.  Eu deixei porque o gerente disse que 
eu tava roubando. Só de vez em quando, isso só acontecia quando 
eu pegava no descuido. Poucos reais, uma mincharia por que o dono 
de lá é rico. Eu trabalhava no caixa e tirava mesmo, porque ele tinha 
dinheiro muito e só pagava um salário pra mim de setenta reais” ( 
Integrante da gangue do Santa Terezinha)   
 

“Quando eu era de menor eu era ajudante de mecânico. Mas agora 
parei. Eu agora não posso nem ir atrás de emprego, nem fazer 
documento que os pilantra vão atrás. Trabalhar é melhor que roubar, 
mas ninguém arruma emprego. Roubar tá rendendo mais que 
trabalhar” (Integrante da gangue FIEL- Fanáticos Irreverentes 
Executando Lloucuras ) 
 
 
 
O trabalho aparece para os jovens de periferia como um ponto vazio 

de definição, seja em relação ao futuro, seja como terreno mobilizador de 

referentes da estética juvenil, seja como fomentador de redes associativas 

no campo da juventude. O tempo do trabalho passa a ser vivido como um 



 

 

59 

 

tempo ausente de significantes no universo juvenil dos bairros de 

periferia. Assim como o bairro, o trabalho constitui uma “comunidade 

impossível” (Wacquant, 1997). Que comunidades ainda são possíveis de 

serem gestadas quando os referentes tradicionais esgarçam-se? Dentro do 

que Canclini (1995 : 29) vai denominar “novo cenário sóciocultural”,  um 

dos processos que o constitui diz respeito  

 

“à conseqüente redefinição do senso de pertencimento e identidade, 
organizado cada vez menos por lealdades locais ou nacionais e mais 
pela participação em comunidades transacionais ou 
desterritorializada de consumidores (os jovens em torno do rock,  os 
telespectadores que acompanham os programas CNN, MTV e outras 
redes transmitidas por satélites” 
 
 

Tendo em vista a segregação e até mesmo o confinamento dos 

jovens dentro de espaços segregados dos bairros, tendo em vista as suas 

dificuldades de acesso e de inserção em comunidades transacionais, eles 

forjam como alternativa a criação de campos das “comunidades 

impossíveis”, grupos de “solidariedade fechada”22. Sendo o trabalho um 

campo minado de reconhecimento, o tempo de vivência e de experiência 

dos grupos vai se tecendo na vivência compartilhada de um tempo que é 

quase sempre “livre”.  “Enquanto nada lhes foi sequer insinuado sobre a 

riqueza que poderia conter seu único luxo, aquele tempo chamado “livre”, 

que poderia ser livre, vibrante, e fazê-los vibrar, mas que os oprime, torna 

suas horas desvairadas, inimigas” ( Forrester, 1997: 62) . 

 

                                                        
22 Ver capítulo sobre “Grupo identitários e fragmentação social “ 



 

 

60 

 

      O tempo livre, tempo pensado como compensação pelo 

dispêndio do trabalho, é vivido como tempo de vacância, um tempo que é 

preciso inventar o que fazer. É nesse ponto de indefinição, é nesse vazio,  

que vem a ocorrer a ruptura com os valores básicos da sociedade do 

trabalho. A situação do nada o que fazer, a  vivência  absoluta do “tempo 

livre”  mobiliza o contigente de excluídos  a romper com a premissa básica 

de que “o trabalho dignifica o homem” e afirmar, dentro do campo mais 

próximo da delinqüência, o seu  contrário:  “o trabalho não compensa”. É 

assim que os “vícios da ociosidade” tendem a tornar-se o referente que 

orienta a conduta cotidiana de todos aqueles que integram o campo da 

exclusão social.  

 

O trabalho e a rebeldia urbana 
 
 
 

 A “transgressão” mais evidente da rebeldia urbana talvez seja ficar 

fora do “campo do trabalho” quando é ele que constitui o terreno básico das 

relações sociais e  produz o seu “capital simbólico”.23 Ainda no final da 

Idade Média, o “mendigo era tolerado e o vagabundo odiado”24. A 

vagabundagem era definida pela ausência de domicílio, como “aquele que 

mora em toda parte”, o “sem fogo, sem lugar”, “sem domicílio”. Observa-se 

que o nomadismo, no que tange ao “des-enraizamento” do indivíduo de um 

                                                        
23  BOURDIEU,  Pierre . O Poder simbólico, Lisboa, DIFEL,  1989 
24  MOLLAT, Michell, “Os Pobres na Idade Média”, Rio de Janeiro, Campus 1989 



 

 

61 

 

espaço físico-geográfico, traz  como conseqüência a ausência de um 

“lugar” e de um papel social definido. 

 

O fenômeno das gangues juvenis, apesar de se expressar quase 

quinhentos anos depois, é carregado de um conteúdo simbólico que 

assemelha-se, de algum modo, àquele  projetado em relação ao 

vagabundos na Idade Média. As gangues instauram uma outra ordem de 

valores, onde a “vagabundagem”, o “ócio”, a exaltação do “lazer” e a 

desvalorização da ética do trabalho,  parecem por em xeque os pilares 

básicos da sociedade do trabalho. Um dos integrantes da gangue FIEL 

afirma que “roubar tá rendendo mais que trabalhar. Eu saio de manhã, 

roubo dois relógios, é vinte ou trinta reais, isso num dia. Trabalhando um 

mês todinho você ganha cem reais. E olhe lá, se não atrasar”. 

 

As gangues condensam um estranho paradoxo, ao mesmo tempo 

em que rechaçam a ética do trabalho, incorporam e levam ao extremo a 

realização  do lazer e da aquisição, sem dispêndio de energias físicas, dos 

produtos desejados para consumo.  Eles matam por um Tênis, um boné, 

uma sandália25. A cultura de massa, ao difundir-se  por todos os pontos da 

rede social,  realiza um duplo movimento: fala que todos podem ter tudo, e 

que ao “ter”, eles seriam reconhecidos como sujeitos sociais e, depois nega 

quase tudo à grande maioria. Ora, se a “cultura de massa é como uma 

gigantesca ética do lazer, vamos dizer de outro modo, a ética do lazer que 

                                                        
25 Mais informações no capítulo referente a Juventude e Rebeldia  



 

 

62 

 

desabrocha em detrimento da ética do trabalho”26, não seriam as 

gangues porta -vozes e ao mesmo tempo desertoras desse apelo 

simbólico? 

 

No estudo sobre os “punks e darks no cenário urbano”, Abramo27 

ressalta que “o padrão veiculado pela mídia não impõe só um modelo 

estético e sinalizador de um “status” social almejado, mas também um 

modelo de cidadania - quem não o ostenta é imediatamente jogado para o 

campo dos desqualificados do convívio social, sob a suspeita de 

marginalidade ou de delinqüência, ou simplesmente pela demonstração da 

incapacidade de consumo”. Não seria o “exílio” das gangues uma forma de 

adquirir, através da violência, dos saques, dos furtos  um passaporte para 

sua inserção no campo do consumo e da estetização das condutas?  

 

Porém, ao se contrapor à idéia de que o trabalho “não compensa”, 

ela não apenas “afirma” um valor da “cultura de massa” como também 

“nega” o pressuposto básico da sociedade do trabalho - apenas o trabalho 

confere -respeito e  aceitabilidade entre os indivíduos. 

 

Além de se contrapor à idéia básica de que o “trabalho dignifica o 

homem”, a experiência das gangues se constitui como apelo a uma 

dimensão esquecida na esfera pública, especialmente entre os jovens: a 

idéia de pertencimento, de reconhecimento no coletivo do grupo. Ressalta 

                                                        
26  MORIN, Edgar .op. cit. pag. 69 
27  ABRAMO, Helena Abramo, op. cit.  pag. 73 



 

 

63 

 

Morin que28  a “gangue exerce uma fascinação particular, porque 

responde as estruturas elementares do espírito humano : baseia-se na 

participação comunitária do grupo, na solidariedade coletiva, na fidelidade 

pessoal, na agressividade em relação a tudo o que é estrangeiro, na vindita 

(vingança em relação ao outro, responsabilidade coletiva dos seus) para a 

realização dos instintos predadores e depredadores”. É na festa que todos 

essas dimensões ganham ritmo, cor, movimento e, nos rituais de 

reconhecimento, instituem novos modos de registro social. 

 

O tempo livre é festa 
 
 

  Se para uma parte representativa de pessoas ter tempo 

sobrando é como se fosse uma morte, para aqueles que têm todo o tempo 

sobrando a vida é morte, é inutilidade e o futuro parece ser sempre uma 

projeção sem sentido. De outro modo, a própria estrutura do que se 

denomina divertimento nas  sociedades modernas vem se modificando com 

a mais recente exaltação do lazer. Dumazedier (1994), no seu estudo sobre 

“A revolução cultural do tempo livre”, observa que nas “festas de 

antigamente”  havia um maior equilíbrio entre cerimonia e divertimento.  Ele 

ressalta que  

 

“Desligado da festa sagrada, o espetáculo tornou-se o aspecto 
preponderante do lazer cotidiano: espetáculo de teatro, de cinema, 
de esporte, de televisão, etc. Em função do que se chamou de 

                                                        
28  MORIN, Edgar, op cit. pag. 112 



 

 

64 

 

“sociedade do espetáculo, é difícil hoje a participação mais ativa  
das coletividades que existia na festa antiga” (p. 57). 
 
 

 A festa torna-se o espaço de compensação, proporcionalmente ao 

dispêndio de energia no processo de trabalho, das frustrações, do 

sacrifício, das “fadigas e penas” (Arendt, 1987)  diárias ou mesmo da 

ausência do que fazer.  O lazer nas sociedades modernas passa a 

representar a “válvula de escape” das tensões que se acumulam no 

processo de trabalho ou das frustrações e exclusões que se originam da 

falta dele. É assim que Dumazedier ressalta a função de equilíbrio que as 

festas exercem na vida social: 

 

“O indivíduo tem pouca existência autônoma, ele está integrado à 
comunidade. Se ele não estiver integrado, será marginal, 
desamparado, condenado. Seus comportamentos são totalmente 
socializados. Sua liberdade de rejeitar seu deus, seu soberano, seu 
trabalho, sua família é muito frágil sob pena de sanções graves, 
freqüentemente mortais. A festa  é contexto social onde o 
indivíduo pode ter direitos de expressão, proibidos na vida cotidiana; 
ela é uma ocasião para um indivíduo se divertir livremente”, 
cometendo excessos de todos os tipos, de comida, de bebida ou de 
luxúria, permitidos ou tolerados, até encorajados, dentro dos “limites” 
desse quadro social” (1994 : 54).  
 
 

 Desse modo, a “festa” é um acontecimento social que justifica  

“excessos”,  tendo em vista o intenso dispêndio de energia e o conseqüente 

desgaste sofrido pelos indivíduos nos processos de trabalho. Ela atua como 

forma de ritualização dos conflitos e tensões sociais, sendo a violência o 

campo por excelência gerador de visibilidade de tais conflitos e tensões, 

como um fogo que ilumina e , simultaneamente, incendeia. “O gosto pelo 



 

 

65 

 

excessivo (...) parece-nos, com efeito, ser um outro aspecto dominante da 

violência, aliás, intimamente ligado ao presente, pois é o paroxismo do 

presente que condiciona as manifestações de excesso” (Maffesoli, 1987 : 

52)    Na situação vivenciada no terreno da exclusão social, especialmente 

nos segmentos jovens, a ociosidade, a sensação de descartabilidade já 

vivenciada na família, a idéia de que o trabalho “não engrandece o homem” 

torna a vida cotidiana uma experiência  intensa de transposição de limites e 

de investimento absoluto no presente. 

  

 A violência ensejada pelas gangues nos momentos de festa, de 

encontro das galeras “limpezas” com as galeras “sujeira”, torna-se apenas 

mais um modo de expressão da situação de “clandestinidade” que os 

jovens de periferia experimentam cotidianamente. Abramo (1994 : 94)  ao 

analisar o trabalho de alguns autores acerca da música punk assinala que 

“as gangues formaram-se para ir e vir dos salões. Foram, assim, criando 

elementos de identificação próprios - peculiares dentro da elaboração mais 

ampla do estilo punk - e um sentimento de pertencimento territorial, a partir 

do qual se distinguiam de outros grupos e mesmo de outras gangues 

punks. É nos bailes punks que as gangues não apenas fazem registros de 

sua existência e concomitantemente, do bairro e do território, como também 

se opõem, se diferenciam e rompem os limites da homogeneização e do 

enclausuramento a quem são relegadas  nos bairros de periferia. 

 



 

 

66 

 

 Para os jovens, que ocupam os points e os agitos da cidade, a  

“festa” passa a ser o acontecimento social por excelência. A festa torna-se 

lugar de encontro e de formação de galeras demarcadas territorialmente.  

 

“A galera dos Boy Fera começou com o baile funk do Regatas. Aí um 
colega me disse: vamos formar a nossa galera e aí a gente pode 
juntar e encarar o som. Ai nos fomos se agrupando, no tempo só 
tinha cinco e foi chegando mais e hoje somos quinze.“ ( integrante da 
Galera Boy Fera) 
 
 
 
“Dentro do som a gente fica gritando, junta os bairros e fica dando 
‘enxame’ nos outros. Ai lá fora a turma que apoiou não se garante e 
se junta com outra, a turma maior para pegar outra turma que mora 
lá dentro. Fica esperando lá fora e rola a peia” (Integrante da Galera 
do Baixa Pau) 
 
 
 
O enfrentamento entre galeras no baile funk obedece a um modo de 

constituição de alianças e disputas segundo uma geografia do estigma 

territorial que pontua a cidade de Fortaleza. Um estigma territorial que 

como uma bomba  implode com todo os seus megatons na forma das 

Batidas por Minuto (BPM) das músicas funks, culminando na explosão de 

energia dissipada nos momentos de “enxame”. O baile funk é o momento  

onde o sentido de morar num bairro segregado e esquecido ganha 

notoriedade através dos “gritos de guerra” mobilizados pelos Djs e pelo 

reconhecimento e afirmação da força de cada galera no momento dos 

“enxames”.  Viana (1996: 187) identifica no baile funk um espaço social 

propulsor de conflitos, de diferenças  e de  construção de identidades: 

 



 

 

67 

 

“Na pista de dança, há o conflito jovem/adulto, o conflito 
homem/mulher, o conflito charme/balanço, e tantos outros. Há 
principalmente conflitos entre as galeras, em oposição/contraste a 
outras galeras. Todo tipo de festas envolve muitos conflitos, mais ou 
menos latentes, mais ou menos aparentes. Assim como todo o resto 
da vida social”. 
 
 

A música mobiliza e ritualiza os conflitos. Não pode ser qualquer 

“som”, não pode ser qualquer  “batida”, não pode ser qualquer DJ. O som 

tem que agitar as galeras com batidas elevadas e o DJ deve ser 

conhecedor de uma certa territorialização e divisão entre as galeras 

“limpeza” e “sujeira” que se desenha no salão de danças. 

 

“No baile é assim. No meio fica os seguranças, só espaço e os  
seguranças. Fica de um lado , por exemplo as Barreiras e do outro a 
Quadra, no meio fica o “X”29,  ninguém vai pra cima um do outro 
porque se for é um chute, uma queda, uma tapa, outra queda” 
.(Integrante da Galera da Quadra ). 
 
 
“Fica uma turma de um lado e outra turma de outro. Ai quem tá de 
um lado não pode passar para o outro lado. Ai se o pessoal de um 
lado vê muito gente no meio, vê muita gente querendo brigar, ai 
pronto já tá sujo. Quem fica atrás, sentado, namorando tá na santa 
paz. Os que ficam na frente são os que estão atrás de briga e os que 
estão atrás estão na santa paz, pode ser de qualquer lado, não tem 
sujeira, passa lá e não é sujeira não. Pra gente da Quadra o 
banheiro fica do lado de lá. Quando a gente quer ir no banheiro vai a 
turma todinha, vai tudinho. A gente se olha e vai com pressa” 
(Integrante da GDQ - galera  da quadra ). 
 
 
 
 
O salão do baile projeta a dinâmica de uma cidade divida, sitiada. O 

salão do baile é  desenho em movimento, um mapa concreto, denso de 



 

 

68 

 

uma dinâmica da exclusão social muitas vezes expressa apenas em 

índices estatísticos.  Herschamann ( 1997 : 73)  nas suas observações 

sobre os bailes funks,  evidencia que  

 

“A sensação que se tem ao chegar a um desses bailes de 
comunidade ou clube (no momento em que já atingiu um certo 
estágio) é de que tudo neles é um convite à fantasia. Ali os jovens 
colocam toda a sua energia, lançando-se na busca de prazer e 
exorcização de todas as marcas de opressão e estigmatização. A 
música e a dança são elementos cruciais de ligação entre as 
pessoas, são os fios condutores dessa operação alquímica” 
 
 
  O baile funk de uma capital nordestina como Fortaleza torna-se um 

modo juvenil de expressão da estigmatização, da segregação urbana e da 

exclusão social semelhante a outros que ocorrem em pontos diversos do 

planeta. As gangues de jovens moradores de periferia, organizadas em 

torno dos bailes funks, expressando-se através da música, da estética e da 

violência tornam-se um modo globalizado de produção e registro do signo 

relativo ao ser jovem “morador do outro lado da cidade” 30 nesse final de 

século. Nos bailes funks os jovens  transpõem as “barreiras da alfândega” 

31, explicitam a existência da periferia para o centro, expõem, 

“excessivamente” suas diferenças e, finalmente, instituem, através de 

rituais não normatizados, códigos próprios sobre o permitido e o proibido. 

 

                                                                                                                                                                   
29 O integrante da GDQ - Galera da quadra se referia ao líder dessa galera, um rapaz muito alto, com 
músculos bem torneados, com porte de segurança, temido por todas as outras gangues, que um ano depois 
morreu assassinado. 
30 Expressão utilizado pelo Movimento Hip Hop Organizado, de Fortaleza, acerca da condição dos jovens 
moradores de periferia. 
31 Expressão utilizada por Michelle Perrot no seu artigo sobre “Os Apaches” noa coletânea “Os Excluídos 
da História” 



 

 

69 

 

  Se a “sociedade só se torna permissiva em dias de festa ritual” 

(Dumazedier, 1994: 45) para os jovens que vivenciam a exclusão social, a 

permissividade é a tônica cotidiana. Esta permissividade, dentro da própria 

estrutura do divertimento da sociedade moderna, espetaculariza-se. Dentro 

das cenas das experiências juvenis a transgressão à ordem torna-se 

habitual, banaliza-se nas ruas e nas manchetes da mídia. Esses seres 

“desqualificados”, esquecidos, relegados a restos, que meios teriam para 

ensejar seus espetáculos, para encenar seus “excessos”?  Nestas cenas, a 

violência é meio e é fim, a violência é o próprio espetáculo. 

 

Exclusão e violência: os olhares indiferentes 
 
  

  Uma particular dinâmica da exclusão social passa a ter 

como foco os “sem lugar”, os “sem trabalho”, os “sem teto” e, 

inusitadamente os jovens “proscritos” que parecem não apontar uma falta 

específica, uma carência   determinada. Eles evidenciam a cada ato, a 

cada exposição pública de corpos panoramaticos, nas práticas alardeadas 

de violência, uma territorialidade que parece transpor os limites 

centro/periferia. Eles põem em destaque uma outra lógica que parece 

escapar  a compreensão da sociedade como um todo,  provocando terror e 

perplexidade. 

 

“Para esse ‘jovens’ (...) o desastre é sem saída e sem limites, nem 
mesmo ilusórios. Toda uma rede rigorosamente tecida, que já é 
quase uma tradição, lhes proíbe a aquisição não só de meios legais 



 

 

70 

 

de viver, mas também de qualquer razão homologada para fazê-lo. 
Marginais pela sua condição, geograficamente definidos antes 
mesmo de nascer, reprovados de imediato, eles são os ‘excluídos’ 
por excelência. Virtuoses da exclusão! Por acaso eles não moram 
naqueles lugares concebidos para se transformar em guetos ? 
Guetos de trabalhadores, antigamente e sem-trabalho, de sem-
projeto, hoje” ( Forester, 1997: 58) 
 
 
 

 Esse segmento, correntemente denominado de “novos pobres”, 

espalha-se por pontos diversos  e parece emergir do lado avesso e obscuro 

das cidades modernas. Eles parecem vir “do lado de lá”, de territórios que  

escapam das tentativas de ordenamento e disciplinamento  das suas redes 

de sociabilidade e das regras acordadas entre pares. Telles (1993: 6)  

ressalta que 

 

“...o fosso social é tão imenso que parece obstruir a possibilidade 
mesma de  uma linguagem comum e, portanto, do convívio 
social, interlocução e debate comum em torno de questões 
pertinentes. Isso é propriamente o “apartheid social” 
 

 

 Os “bárbaros modernos”, dos anos 90, se não conseguem alterar 

os limites que os separam, que os segregam, “invadem” paulatinamente o 

“lugar do outro”, criando novas territorialidades. Provocam nas suas 

aparições constantes nos semáforos, nos estacionamentos, nas praças, 

nos shoppings, nos loci mais aprazivéis para o turismo, uma curiosa 

interlocução entre a ordem e a desordem. Se as regras da segregação 

urbana pareciam, de certo modo, banalizar e até mesmo não dar 

visibilidade aos limites de existência e de condição da pobreza ; o 



 

 

71 

 

nomadismo dos “novos pobres” já parece representar,  por si só, uma 

forma de violência. 

 

 Zaluar (1993:6) identifica os efeitos da presença insólita dos 

“novos pobres” no espaço urbano quando ressalta que 

 

“Os efeitos mais evidentes desta postura foram a modificação do 
visual das residências, que passaram a exibir muros altos, grades 
fechaduras, alarmes e cadeados, mas principalmente o descrédito 
na participação em espaços públicos” 
 

 A simples presença do “nomadismo pobre” nas grandes cidades 

já aparece, para aqueles que têm “algo a perder, como uma afronta e um 

convite aberto à violência. A “quebra” das regras implícitas de estratificação 

dos “lugares sociais”, a transposição desses limites, enuncia novos modos 

de expressão da exclusão e da violência urbana. É assim que  formas 

variadas de sociabilidade vão se constituindo a partir dessa inusitada 

dinâmica da exclusão social. 

  

 Os efeitos dessa nova dinâmica da exclusão social vão ser 

expressos, de forma mais marcante, entre os jovens. O processo de 

formação de “grupos urbanos”, constituindo uma pluralidade de turmas 

denominadas   “galeras”, parece expressar uma maneira dos jovens se 

contraporem ao vazio de referentes que recortam o cotidiano das grandes 

cidades. Eles formam verdadeiros territórios, onde a circulação é apenas 

permitida entre os enturmados.                  

 



 

 

72 

 

 Os novos cenários de exclusão social  parecem  ensejar uma 

insólita dinâmica social, a presença recorrente de indivíduos destituídos de 

seus liames com o mundo do trabalho e da sociedade, “descolados” da 

dimensão tradicional da vida cotidiana dos bairros, ocupando  pontos da 

cidade de intensa visibilidade. Essa forma de vivência da pobreza parece 

resvalar do campo de ação dos atores clássicos da política: partidos, 

sindicatos e mesmo das ONGs. Os “novos excluídos”, assim como os 

“novos movimentos sociais” dos anos 80, parecem surgir “fora”, não apenas 

do “lugar” da política mas, fundamentalmente, do campo básico da vivência 

dos direitos sociais e da prática da cidadania.  

 

 De certa forma, esses novos excluídos parecem mover-se como 

alienígenas no cenário social das grandes cidades modernas. Quase 

nenhuma relação se estabelece entre eles e os demais “incluídos” , 

inseridos no campo das ações normatizadas e compactuadas 

coletivamente. Paira a indiferença. “A indiferença é feroz. Ela constitui o 

partido mais ativo, e certamente o mais poderoso. Ela permite todas as 

exceções, os desvios mais funestos, mais sórdidos. Este século é sua 

trágica testumunha”. (Forrester, 1997: 41 ).  Não seria a violência uma 

resposta sangrenta e espetaculosa à indiferença a que são relegados os 

jovens moradores de periferia? Isso porque se não alardeiam  sua 

presença, assim como os meninos de rua, ela  banaliza-se e passa a fazer 

parte da “paisagem”. As gangues, ao contrário dos demais atores da 

exclusão social, criam uma misé en scéne própria da exclusão social; pois 

ao realizarem sua visitação urbana, suas festas, seus atos de “violência 



 

 

73 

 

gratuita”, enunciam-se do não-lugar, onde o que predomina é o negação 

do “passado” e o rompimento  de referenciais relativos a qualquer 

dimensão de futuro. 

 

 As gangues expressam as tensões e as rupturas das tramas da 

exclusão social, oferecendo, ao público, a visão de  sua face mais 

exacerbada, seu ponto paroxístico. É assim que ressalta Dubet (1987: 13) 

ser “La galére serait la pointe extrême de la domination, une expérience de 

survie, tout entière définie para la convergence des forces de domination et  

d’exclusion”32 

 

 A experiência  mais expressiva e “globalizada” das gangues 

juvenis urbanas  torna-se, talvez, nesse final de século, a face  mais visível 

e mais eloqüente, embora “muda”, da vivência da exclusão social. As 

gangues representam o “ponto extremo da dominação”, o “amordaçamento” 

ou mesmo a ausência da esperança no futuro, o espelho onde se pode 

visualizar facilmente o dilaceramento de valores e das crenças  que 

marcaram  o século XX. Se a juventude simboliza a idéia do novo, o estágio 

de vida referente à passagem do mundo da infância para a fase adulta, ou 

seja, o signo das transformações; que significantes trariam as gangues 

para a compreensão de novas tensões na cena social? 

 

                                                        
32 “A galera seria o ponto extremo da dominação, uma experiência de submissão, inteiramente definida 
pelas forças de dominação e de exclusão”. Tradução da autora. 



 

 

74 

 

 A descrição dos passos metodológicos trilhados nessa pesquisa 

vai possibilitar a compreensão de como as dimensões da cultura e da 

violência juvenil se projetaram como matrizes centrais de observação. A 

idéia de um percurso de investigação que vai ganhando forma e sentido ao 

longo da pesquisa, como poderá ser identificado no próximo capítulo, se 

por um lado “retardou a categorização” e o melhor delineamento do objeto, 

por outro possibilitou a abertura para outras dimensões não facilmente 

visualizáveis na dinâmica juvenil das gangues. Passemos então ao próximo 

capítulo.   

 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

75 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                      CAPÍTULO DOIS 

 

 

 

TRAJETÓRIAS DA VIOLÊNCIA E DA REBELDIA: 

OBJETO E METODOLOGIA 
 

 

 

 

                       “A razão  ocidental remete à violência como à sua  

                         condição e ao seu meio, pois tudo aquilo que não 

                          é ela própria encontra-se em “estado de pecado” 

                          e cai então no campo insuportável o desatino” 

(Pierre Clastres, 1968, “Entre o silêncio e o                                                       

diálogo”)  



 

 

76 

 

Como mapear o impreciso?:  A violência difusa e o 
nomadismo jovem  

 

 Talvez a faceta mais peculiar das práticas da violência seja o seu 

caráter difuso, imprevisível, sem  “lugar” definido no corpo social. A 

violência é uma prática que foge  do  curso presumivelmente  disciplinado e 

estável da ordem social. Ela emerge como aquilo que não deveria ocorrer, 

ela parece resvalar  de uma outra ordem. A violência urbana  assume uma 

característica mais difusa ainda que outras práticas de violência, isso 

porque qualquer território, qualquer acontecimento,  no cenário ampliado da 

cidade, pode ser potencialmente violento.  

 

 As cidades modernas levaram a um ponto paroxístico as suas 

experiências de violência urbana. Sabe-se que o “zoneamento urbano”, 

especialmente nas grandes metrópoles, tenta disciplinar os lugares da 

“pobreza” e da “riqueza”, qual seja, do caos e da ordem. Com a presença 

recorrente de setores do “lado de lá” da cidade nos espaços reservados  à 

“ordem” e à “disciplina”, o confronto entre os segmentos excluídos da 

sociedade e os demais tornou-se freqüente. A violência intensificou-se, 

espraiou-se, diversificou-se, assumindo uma pluralidade de facetas e uma 

plêiade de ações.   

 

 São, fundamentalmente, os grupos de jovens os “novos” 

protagonistas da violência urbana neste final de século. Os jovens 

aparecem como atores por excelência dessas novas dinâmicas urbanas, 



 

 

77 

 

adotando o movimento, a velocidade e a super-exposição como 

referentes centrais nas encenações protagonizadas nos espetáculos 

urbanos. Como poder acompanhar toda essa dinâmica  excêntrica da 

juventude tendo ainda como foco central de observação as práticas difusa 

da violência? Dubet (1987: 11) , no seu estudo acerca das “galeras” em 

Paris, indaga -   “Une experiènce aussi faible et dilué peut-elle constituer un 

objet d’ étude ?”33   

 

 A tradição peculiar do “fazer” Ciência Social tem a delimitação 

territorial, qual seja o fator concreto, fixo como referência básica de análise. 

Tanto as práticas da violência urbana, de modo geral,  têm sido difusas, 

como também, os seus principais protagonistas, os jovens, nomadizam34 

em espaços múltiplos da cidade. “Essa multiplicidade de experiências e 

papéis sublinha a precariedade de qualquer tentativa fixista na construção 

de mapas sócio-culturais “( Velho, 1994: 25). Como “os indivíduos transitam 

entre n  domínios e/ou níveis sócio-culturais”(idem) é necessário se 

exercitar um olhar descentralizado, em movimento, para fazer também 

nomadizar o esforço de investigação. 

 

 Assumir assim essa perspectiva excêntrica, delineada pelas 

grupos juvenis,  talvez ainda não seja suficiente para possibilitar a  

compreeensão da dinâmica peculiar de suas práticas. É necessário  se 

                                                        
33 “Uma experiência assim falível e diluída pode se constituir num objeto de estudo.?  Tradução da autora. 
34 A respeito do nomadismo ver Giles Deleuze e Félix Guattari. Mil Platôs : Capitalismo e 
esquizofrenia (I). Rio de Janeiro, Ed. 34, TRANS, v 1, 1995. 
  



 

 

78 

 

exercitar  um  olhar nômade em relação à dinâmica juvenil, qual seja um 

olhar aberto à percepção da construção de uma racionalidade recortada 

pela dimensão do trabalho, da família, da cidade, da violência, dentre 

outras. Como poder apreender, enquanto “morador do lado de cá da 

cidade”,  as visões acerca da violência e a dinâmica de suas práticas? 

 

  Sabe-se que o desejo de compreensão tem se revestido, nas 

Ciências Sociais, quase como uma forma antropofágica de  eliminação das 

diferenças, cujo objetivo é:  trazer o “diferente” para a lógica racional e 

ordenadora da ciência. A experiência de Clastres, com tribos 

remanescentes das sociedades-pré escritas, aponta para o drama clássico 

da antropologia: como  compreender “os diferentes”?  Para ele, (1990 : 13-

14) “ter- se- á desde muito reconhecido o adversário vivaz, o obstáculo 

permanente presente à pesquisa antropológica o etnocentrismo, que 

mediatiza todo o olhar sobre as diferenças para eliminá-las e finalmente 

aboli-las”.  Imagina-se que muitos já estarão indagando: como falar de 

“diferenças”, de “etnocentrismo” em uma pesquisa cujo cenário é urbano, 

cujo ator não pertence a um  grupo étnico em particular?  

 

 Alcança-se assim o ponto nodal do desafio da estratégia de 

investigação ora proposto - ao mesmo tempo que as turmas de jovens de 

periferia assemelham-se e buscam mesmo assemelhar-se aos atores-

jovens que ganham destaque nas grandes cidades, elas se organizam em 

“grupos fechados”, criam uma linguagem peculiar, rechaçam o trabalho 

como forma de sobrevivência, inserem-se na dinâmica da cultura de 



 

 

79 

 

massa,  desautorizam as famílias e constituem-se na metáfora designada 

por muitos,  como tribos urbanas. Sendo assim, as práticas de rebeldia e de 

violência, ensejadas por turmas de jovens de periferia, podem representar 

um modo de “inclusão” social às avessas. Dentro dessa perspectiva, de 

acordo com Magnani ( 1992: 50)  

 

“Tribo evoca o ‘primitivo’ e designa pequenos grupos concretos com 
ênfase não em seu tamanho mas nos elementos   que seus 
integrantes usam para estabelecer diferenças com o comportamento 
normal : os cortes de  cabelos e tatuagens de punks, carecas, a cor 
da roupa dos darks e assim  por diante” 
 
 

 As turmas de jovens, embora  busquem formas de expressão 

estética referendadas no consumo de massa, são os atores sociais que 

mais parecem expressar diferenças, tendo por base a noção compactuada 

de território e a construção de códigos culturais compartilhados apenas 

entre os “enturmados”. É como estudar o “diferente” dentro do campo 

homogêneo das práticas sociais  e, por isso mesmo, se incorrerer no risco 

de  estabelecer os mesmos padrões metodológicos e as mesmas 

categorias teóricas utilizadas para os demais  atores. Daí se traduz um 

dilema particular nos estudos de sociedades complexas:  como estranhar o 

aparentemente semelhante ? De outro modo, estabelecidos os liames da 

diferença, como evitar  tentar enquadrá-las, movidos pelo  esforço de 

decifração, nos mesmos referentes clássicos da sociologia dos grupos 

urbanos?  

 



 

 

80 

 

 Essa visão “pendular” (Jefrey)  é que possibilitou-me observar 

as gangues imersas em um foco específico de tensão: expressões de  seu 

caráter  idêntico, semelhante e , de outro,   estratégias de produção da 

diferença.  Ao colocar-me, então,  diante dessa natureza  multifaceteada  

das gangues, fui percebendo a necessidade de por em ação uma estratégia 

metodológica  “não fixista”, capaz de dar conta do movimento, da mutação, 

concomitantemente,  ao lado da necessidade de esconderijo  encenada por 

esses atores específicos. 

 

Como conhecer  o outro?:  O  estranhamento de si  
 

         

 A ciência formal é o campo que mais parece permitir a ocultação  

do trabalhador em relação ao seu ofício. Esse processo de ocultação, 

inclusive, emerge como ponto positivo  no percurso científico quando, 

mesmo antes de iniciar  sua reflexão, o pesquisador sente a premência de 

justificar:  não estou envolvido com o meu objeto de investigação, ou se 

estou, saberei como distanciar-me.  Durante algum tempo, escolhi 

pesquisar  temas  fazendo sempre, incialmente, a isenção necessária, o 

salvo-conduto da neutralidade científica . Eu não sabia, não pressentia que 

em cada tema eu também  incursionava  na aventura  do estranhamento  e 

do conhecimento  do “objeto-eu- relação-com-o-mundo”. Quanto mais 

tentava me afastar  de um possível envolvimento  com o tema de  pesquisa, 



 

 

81 

 

mais tinha dificuldades de  perceber as teias de envolvimento imaginárias 

tecidas na ocultação entre mim e o “obscuro” objeto de decifração. 

 

 Quando imaginei pesquisar dimensões relativas à violência 

urbana, tomando como “ator-chave” as gangues das periferias de 

Fortaleza, imediatamente indaguei-me: por que violência? Como mencionei 

inicialmente, sempre fugi de situações violentas. Para mim, uma 

manifestação  da violência era a  pura expressão da irracionalidade, da 

ausência de domínio do ser humano sobre suas pulsões, seus desejos. O 

estranhamento,  em relação ao uso e manifestação da  violência,  já havia 

sido  registrado  antecipadamente na minha história de vida;  adentrar   

territórios de violência era como “...tentar ler um manuscrito estranho, 

desbotado, cheio de elipses, incoerências, emendas suspeitas e 

comentários tendenciosos...” (Gertz, 1989: 20). Entender a trama da cultura 

e da violência na sociabilidade juvenil na cidade,  de início, foi como 

adentrar no terreno  do “inexplicável”, do “sem sentido”. 

 

 A primeira vez que entrevistei uma gangue talvez movida pelo 

medo que sobrepujou a neutralidade científica e teimou em mostrar a sua 

cara, talvez por estar tão distante das áreas que significavam,  para mim,  a 

dimensão de cidade ou, quem sabe, por puro temor diante do 

desconhecido,  fui também muito estranhada pelos seus participantes e fui, 

consequentemente, hostilizada. Imagina, eu diante da Gangue sem 

Cérebro,  na Barra do Ceará com os dedos cheio de anéis indianos, 

sentada com a minha estagiária, freira, diante de uns dez rapazes 



 

 

82 

 

visivelmente drogados. Pensei em desistir. Que fazia tentando entrevistar  

pessoas que mal falavam? Como comunicar-me com eles se apenas a 

dimensão da fala se apresentava para mim como possibiltadora do 

entendimento? 

 

 O meu “batismo de fogo”, com a Gangue sem Cérebro me levou a 

pensar, a pensar muito. Tudo parecia confuso, como que invertido, às 

avessas, ao contrário. Vou tentar esclarecer tanto estranhamento. Primeiro: 

impossível entrevistar uma gangue. Seus integrantes não respondem  

perguntas, eles  apenas conversam35. Segundo: quase nunca é permitido 

abordar, em separado, um participante de gangue. Eles são “um conjunto”, 

apresentam-se no coletivo e, quando falam, são  “todos ao mesmo tempo”. 

Terceiro, e esse ponto, utilizando a linguagem das gangues, “detonou” os 

meus referenciais clássicos de pesquisa; os integrantes das gangues 

“falam” quase sempre com o corpo, com gestos, adereços, estilos de vestir, 

tatuagens que expressam modos de ser e pensar.  

 

Desse modo, quando no segundo momento, adentrei o Bairro do 

Pirambu 36, e entrei em contato com a “Gangue FIEL - Fanáticos 

Irreverentes Executando Loucuras - experimentei uma sensação de maior 

                                                        
35 Sobre isso Gertz  (1989 : 35) ressalta que “o ponto global da abordagem semiótica da cultura é, como já 
disse, auxiliar-nos a ganhar acesso ao mundo conceptual no qual vivem nossos sujeitos, de forma a 
podermos, num sentido um tanto mais amplo, conversar com eles”. Grifo da autora. 
36 O Pirambu é um bairro emblemático da periferia de Fortaleza. No início dos anos 60 organizou a 
famosa “marcha do Pirambu” pela cidade  de Fortaleza como forma de manifestação na luta pela posse do 
terreno. É, atualmente, um dos bairros mais populosos de Fortaleza, concentrando um dos seus maiores 
índices de pobreza. É associado tanto a ação de grupos de extermínio como nele atuam setores 
importantes da Igreja, do grupo “Emaús”, assim como segmentos  ligados à área de Direitos Humanos. É 



 

 

83 

 

familiaridade e fui convidada a visitar a “fortaleza” da gangue - uma casa 

de muro alto toda cravada de marcas de tiros.  

 

 Dentro da casa pude perceber a aproximação entre a violência e 

a domesticidade. Na sala bem pequena, uma rede armada, flores no 

jarrinho de plástico, muitas fotografias, inclusive a de são Jorge com a sua 

espada vencendo o dragão, panelas no fogo e a presença familiar da mãe. 

Com o relato dos sete integrantes da FIEL ali presentes, casa e rua, no 

sentido da rua como espaço da violência e do risco, e  da casa, como  lugar 

da família e da  segurança, pareciam se fundir e produzir novas 

textualidades da violência. Para mim, a violência como uma ocorrência que 

se projeta  “do lado de lá” da cidade mas, fundamentalmente, do lado de lá 

da “ordem” e da “normalização”  , começava a se expressar como 

possibilidade de decifração. Isso porque fui podendo compreender, através 

da vivência direta nos espaços das gangues, que a violência pulsa e se 

produz ali no cotidiano da casa e da família,  ampliando-se para além dos 

seus muros.   

 

 Ouvi histórias de arrastões , de agressões físicas, relatos 

contundentes acerca de violência policial ... “Quando é de menor enrola 

num tapete e aí mete a chibata que é pra não ficar os hematomas. Há 

quatro anos atrás me pegaram, algemaram minhas mãos prá trás, 

algemaram meus dois pés, me derribaram no chão (s.i.c ). Botou câmara 

                                                                                                                                                                   
nesse bairro que se iniciam as primeiras “aparições” de grupos denominados de gangues, chegando a ser 
apontado como bairro de existência de 20 gangues ainda no ano de 1995. 



 

 

84 

 

de ar no meu rosto, eu desmaiei três vezes”. Nesse momento, após 

histórias de “furos”, tiros e perseguições senti o “mundo rodar”. Um menino 

que há quatro anos atrás viveu isso tudo falando como quem conta que foi 

ao supermercado e, no caminho, escorregou e se machucou. Foi então o 

meu segundo “batismo”. Com a “FIEL”,  a violência parecia transbordar as 

falas e assumir, inusitadamente, texto e contexto.  

 

 Tomei cafezinho, “bati papo”  com a mãe do “cabeça”  da FIEL  e, 

em dado momento me dei conta de que a insistente sensação de 

constrangimento e estranhamento parecia se esmaecer naquele final de 

tarde no Pirambu. 

 

 Após a visita às outras gangues, senti-me bem mais à vontade, foi 

quando no Morro de Santa Teresinha, com a gangue da Proafa um dos 

seus integrantes me propôs  - “tia deixa agora eu te fazer as perguntas”. 

Com o olhar fixado no meu, como que querendo confirmar a veracidade da 

resposta, indagou-me : “Você é contra  a violência37”? Eu respondi:  Acho 

que a gangue é uma forma que os jovens encontram para serem vistos, 

reconhecidos como gente. Falta trabalho, lazer, boas escolas... Foi então  

que ele interrompeu-me, insistindo:  “Você é contra a violência?” Eu retomei 

o curso da resposta:  “A violência é a última coisa que se pode fazer para  

dizer que se existe no mundo. O melhor é que não se precise  usar da 

violência e que a palavra pudesse valer para fazer acordos, ter direitos, se 



 

 

85 

 

sentir parte do lugar em que se  vive. A violência é pura ação, ela quebra, 

fura, atira rouba  e mata. Ela é calada,  não diz nada”.  E devolvi  a 

pergunta: “O que você quer dizer quando usa a violência”?  Ele parou, 

pensativo, e silenciou. 

 

 De cima do Morro Santa Teresinha,  com a nítida visão da cidade, 

o lado oeste das favelas, o lado leste das mansões  e dos espigões, 

através da entrevista dada a Marcos38, finalmente pude compreender que a 

violência não está concentrada no “lado de lá”, assim como nas tentativas 

de zoneamento urbano do  lugar da  “ordem” e da “desordem” nas cidades.  

Ela se dá entrelaçada a todos os outros acontecimentos, ela é , 

concomitantemente, “destrutivamente criativa”. 39 

 

 

Como delimitar o desconhecido?:  O “retardamento da 
categorização” 

 
 

 Ao ampliar a  rede de contatos com  galeras  territorializadas em 

pontos diversos da cidade de Fortaleza, fui compreendendo minha 

dificuldade inicial em delimitar antecipadamente o tema de investigação. 

Como decidir o que estudar especificamente se, praticamente, desconhecia 

a dinâmica de vida das gangues dos bairros de periferia de Fortaleza? 

                                                                                                                                                                   
37 Esse rapaz encontrava-se num momento de possível passagem da gangue para o movimento Hip Hop, 
talvez por isso a sua preocupação e formulação de um discurso sobre a violência, pouco recorrente entre 
as gangues. 
38 Todos os nomes utilizados são fictícios como maneira de resguardar a identificação dos narradores. 



 

 

86 

 

Percebia, enquanto moradora vigilante da cidade, a existência de 

“turmas” de jovens tanto de periferia como dos bairros  de “classe média” e 

“alta” , atuando em pontos diversos  de Fortaleza. Duas decisões foram  

tomadas antes da minha incursão direta nas “galeras”: interessavam-me os 

moradores da periferia, onde o sentimento de exclusão ganhava contornos 

também econômicos e, ainda, os grupos que se formavam tendo a 

violência como foco central de ação, denominados amplamente de 

gangues. 

 

 Ao adentrar o espaço de convívio das gangues, ao conversar com 

eles, fui compondo a minha “colcha de retalhos”  metodológica. O sentido 

das tomadas de decisão foram se construindo na medida em que ia 

adentrando  a referência de sentido construída entre os componentes das 

gangues. Na verdade, assim como Becker (1994: 13), “eu desenvolvi a 

lógica depois do fato de sua utilização de modo a tornar meus métodos 

mais inteligíveis e úteis para os outros”. Após essa experiência de 

investigação com as gangues pude compreender que a construção 

metodológica se verifica mais ou menos assim: o caminhante sabe a 

direção que quer tomar,  conhece os mapas, os obstáculos, a direção dos 

ventos, ouviu falar de certos atalhos que pode usar alternativamente, mas 

é, fundamentalmente no caminho que, obviamente, faz a sua própria 

trajetória. 

 

                                                                                                                                                                   
39 Terminologia utilizada por David Harvey no seu trabalho sobre “A condição Pós-moderna” 



 

 

87 

 

 As “camisas de força”  teóricas  e metodológicas, onde o 

argumento de autoridade científica funciona como referencial do saber, 

impedem que cada investigador se coloque enquanto autor. Foi 

interessante para mim perceber que o quase vazio de referentes existente 

em torno da temática das gangues, contexto de final do século XX,  

projetou-me na descoberta do prazer da aventura de se lançar no caminho 

apenas com algumas pistas. Percebi que assim como Becker (1994 : 12) 

“posso parecer antiquado mas prefiro um modelo artesanal de ciência, no 

qual cada trabalhador produz as teorias e métodos necessários para o 

trabalho que está sendo feito”. Desse modo, a liberdade de, imersa no 

campo de observação, poder adequar registros destacados  em outras 

teorizações, fez-me perceber o esforço de investigação como esforço de 

criação e, desse modo, em um tema tão marcado pela violência, ser tocada 

pelo prazer de pesquisar e de  compartilhar dessa experiência. 

 

 Thiollent ( 1982: 87), em uma interlocução com Michelat,  assinala 

a importância de se utilizar, como forma sólida de se empreender a 

investigação, a “estratégia de retardamento da categorização”. As 

categorias utilizadas se construiriam dentro de um tempo de maturação e 

solidificação a partir de sua importância no campo de investigação. Foi 

adotando essa perspectiva de “retardamento da categorização “ que pude 

observar dois aspectos importantes na experiência das gangues:  

 

a) Que lado a lado às gangues, em alguns bairros, atua o movimento 

denominado MH2O - Movimento Hip Hop Organizado, sendo  a rebeldia  



 

 

88 

 

o seu núcleo central de ação. O Hip Hop, ao  propor uma outra forma de 

lidar com a violência40,   incorporando ex-integrantes de gangues,  se 

coloca em um espaço-limite na dinâmica de atuação das gangues. 

 

b) Sendo a comunicação corporal uma prática usual nas 

experiências das gangues, percebeu-se a necessidade de se desenvolver 

uma observação através da dimensão do olhar, como matéria-prima para  

uma antropologia visual. 

 

 À medida em que a pesquisa foi se desenvolvendo,  lentamente 

foi delineando o seu escopo de investigação.  Pesquisar a violência entre 

gangues,  tendo como foco de observação os  espaços  exilados  de 

vivência da exclusão social, representou uma incursão no desconhecido, a 

aventura de viver o diferente, enquanto expressão  tolerada da diferença e 

apenas ir identificando os nexos perceptíveis entre dimensões 

aparentemente díspares. 

 

Como olhar o diferente?  A imagem visual como mapa cultural   
 
 

 
 Identificar os aspectos múltiplos de comunicação utilizados pelas 

gangues e o MH2O, onde o aspecto visual assume importância 

fundamental, mobilizou-me a criar  estratégias de investigação 

                                                        
40 “violência direcionada” - “ao invés das brigas entre as gangues, que é pobre matando pobre, é melhor 
brigar rico contra pobre” 



 

 

89 

 

concatenadas às nuanças próprias dos atores. Desde as primeiras vezes 

que encontrei e conversei com as gangues, percebi que o esforço de 

compreensão exigia-me, constantemente, o exercício exaustivo do olhar. 

Era como se o vazio no uso recortado de certas palavras fosse sendo 

combinado, tanto pelos  gestos desenhados pelos jovens, como pelo meu 

esforço de compreensão, balizado pela  trajetória e movimento do olhar. 

Pode-se dizer que eu “ouvia-olhando”, sendo praticamente  impossível 

fechar os olhos e ensejar uma compreensão das conversas apenas pelo 

sentido das palavras ou frases formuladas. 

 

 Tendo sido “o antropólogo geralmente treinado para comunicar o 

máximo com o objeto de suas próprias pesquisas, apurar o ouvido, usar o 

próprio caderno de apontamentos (...) porque o que conta é a voz de outras 

subjetividades” (Canevacci, 1993: 44),  vê-se então emaranhado  na cultura 

urbana atual. Nas sociedades complexas, o “corpo é um mapa cultural” 

(idem), ele fala, explicita “com plena e espontânea autonomia”. Esse 

caráter visual da comunicação ocasionou um impasse nos  parâmetros por 

mim apreendidos de fazer pesquisa . É como se apenas a fala fosse 

reveladora e, concomitantemente, era como se apenas a audição fosse 

mobilizada no processo de pesquisa. 

 

 Muitas vezes senti-me como que sacudida pelos jovens no seu 

afã de se fazerem ser  ouvidos pelo que explicavam através do corpo. Eles 

diziam assim: “Ei!, tá vendo aqui ? Isso aqui foi quando o “Catita” me furou 

na praçinha da televisão” e, então, encenavam o ocorrido. Depois fui 



 

 

90 

 

descobrindo o núcleo central da minha resistência. Nós, cientistas sociais, 

ouvimos histórias de fatos ocorridos e, mesmo quando fazemos 

“observação participante”,  passamos a maior parte do tempo a perguntar, 

a indagar, a querer, de preferência, apenas ouvir. Viana (1988: 16) , na sua 

pesquisa sobre o “Mundo funk carioca”, apesar de muito exercitar a 

observação,  expõe essa dificuldade: 

 

“Além das conversas informais com dançarinos, no final do 
trabalho de campo, resolvi aplicar um pequeno “questionário”  que 
deveria ser respondido por poucos dançarinos na entrada dos 
dois bailes  ( ...) Eu mesmo fiz as   perguntas para quase uma 
centena de dançarinos e procurava  conversar   sobre outros 
assuntos sempre que possível ( ...) Eu me sentia  completamente  
ridículo tentando pescar dançarinos aqui e ali, contra suas 
vontades” 

 

 Verifiquei, no caso das gangues, que a fala tem um tom menos 

realista que a coreografia da violência continuamente estampada diante do 

olhar  protegido do pesquisador. A partir dessa constatação, assim como na 

experiência de Canevacci ( 1993: 44)  na Praça do Pantheon , em Roma, a 

pesquisa com as gangues foi tomando o aspecto visual como centro 

polimórfico que deve ser interpretado e como meio de interpretação. O 

visual tornou-se, de certo modo, objeto e método (idem). Aos poucos fui 

observando que , do ponto de vista do olhar-investigador,  é como se uma 

névoa, como anteparo minimizador da visão, atuasse na cena da 

investigação para que a compreensão se fizesse toda ouvidos. Aos poucos, 

à medida que a angustia de visualizar  a violência foi  sendo tolerada, a 

visão foi adquirindo novos matizes, focalizando pontos reveladores, gestos 

comunicativos, cicatrizes desenhadas sobre o corpo, tatuagens; a 



 

 

91 

 

linguagem corporal foi sendo apreendida como “texto inscrito da lei 

primitiva, e nesse sentido, uma escrita sobre o corpo “ (Clastres, 1990 : 

130). 

 

 

Como abordar o diferente?  : “A teoria em atos”41” 
 

  

                     Precauções metodológicas 

 

  A experiência de abordar o “diferente” é antes de qualquer 

coisa o esforço de compreensão em perceber quais os mecanismos 

utilizados por eles para expressar suas diferenças e estabelecer   liames de 

identificação com as práticas sociais como um todo. O desafio desse tipo 

de investigação é o de poder mapear “diferenças” sem incorrer no equívoco 

de percebê-las como uma porção isolada, segmentada ou, de outro modo, 

como já ressaltou Clastres (1990), “identificá-las” para “aboli-las”  e, ao 

“explicá-las,  trazê-las para o campo da racionalidade global.  Evitando 

incorrer no impulso  de;  ou traduzir as experiências das gangues dentro do 

campo das práticas essencialmente heterogêneas, como expressões  

correntes de uma “outra ordem” ou, por outro lado, homegeneizá-las como 

mais um “produto” da expressão dos media e da dinâmica da sociedade de 

                                                        
41 termo utilizado por Michell Thiollent In “Crítica metodológica, Investigação social e enquete operária”, 
1982 



 

 

92 

 

consumo; decidi adotar a perspectiva de conversar indagando sempre  

como ocorriam os principais fatos a serem elucidados.   

 

 Perguntar “por que“ coloca o entrevistado na situação de 

intérprete das situações que estão sob o foco de interesse do pesquisador. 

“Por que?  Transfere para o entrevistado um trabalho analítico que o 

próprio pesquisador deveria estar fazendo “(Becker , 1994 : 164). Ao 

perguntar as gangues como ocorriam suas experiências é que pude 

adentrar numa cadeia de narrações, certamente improváveis de acontecer 

a partir de uma indagação construída em torno do “Por que”. “As perguntas 

que sondam detalhes concretos de eventos e sua seqüência produzem 

respostas que serão menos ideológicas e mitológicas e mais úteis para 

reconstrução de vivências e eventos passados” (idem).   

 

 Ao realizar uma outra  pesquisa, em meados dos anos 80, acerca 

da experiência dos Movimentos Sociais Urbanos, presenciei uma estagiária  

indagar, mesmo utilizando a perspectiva do “como”,  acerca da relação do 

“estado” com as Associações Comunitárias.  A resposta foi a seguinte : “tá 

muito difícil aqui no bairro o estado das coisas”. Verifiquei a necessidade de 

identificar - como se desencadeiam os referenciais de linguagem 

compactuados entre os acontecimentos - a partir  da experiência 

específica observada. 

 

 Ao longo da minha trajetória enquanto pesquisadora, fui 

entendendo que a fala, assim como a linguagem,  tem o poder de revelar e 



 

 

93 

 

de ocultar ou, de outro modo, de falar para além do texto legível, daquilo 

que é “dito”. Na pesquisa entre as gangues, quantas vezes, aconteceu de 

indagar a respeito de determinado assunto e ouvir relatos  relacionados a 

outras vivências. Entre os jovens, pertencentes a grupos visivelmente 

estigmatizados, a fala é um terreno ambíguo, “deslizante”, sendo 

necessário, antes de se tentar trabalhar com “pedaços” de narrações, se 

tentar perceber como aqueles atores “falam”, como organizam a 

lógica de sua cadeia discursiva.   

 

 É desse modo que pude perceber que  nem sempre negações e 

silêncios significam o nada a declarar. “Uma palavra pode ser ao mesmo 

tempo uma mensagem trocada e a negação de toda a mensagem, ela pode 

se pronunciar como signo ou como contrário de um signo” (Clastres, 1990 : 

87). Entre as gangues  a duplicidade das palavras, suas ambigüidades,  

tanto no sentido da não afirmação como na tentativa de negar o que eles 

supõem enquanto valores dominantes, é uma prática decorrente, cabe ao 

pesquisador ir rastreando os  vários significados assumidos.  

 

 Em pesquisa, assim como nas Ciências Sociais, vivemos sempre 

um  incômodo movimento “pendular”(Jefrey).  Quando pesquisamos, somos 

seres falantes, perguntadores, queremos saber tudo. Ao obter respostas , 

muitas vezes deparamo-nos com um emaranhado de depoimentos que 

manipulamos mobilizados pela expectativa de encontrar ali todo o “quadro 

explicativo” para as questões previamente formuladas. Bourdieu (1989: 



 

 

94 

 

121) evidencia os meandros do impasse vivido pelo pesquisador quando 

se depara com o  o conjunto de “representação dos agentes” : 

 

“Mas esses investigadores não fazem melhor quando, abdicando 
da distância do observador, retomam à sua própria conta a 
representação dos agentes, num discurso que, à falta de meios 
para descrever o jogo em que se produz essa representação e a 
crença que a fundamenta, não passa de uma contribuição entre 
outras para a  produção da crença acerca da qual haveria que 
descrever os fundamentos e os efeitos sociais” 

 
 

 Compreende-se que mesmo de posse de um rico acervo de 

entrevistas, onde a diversidade de detalhes concretos, eventos e de sua 

seqüência estejam contemplados,  faz-se necessário a percepção - que 

embora  construída a partir da trama de investigação a transcende - do  

jogo em que se produz essa representação e a crença que a 

fundamenta. Essa talvez tenha sido a minha preocupação fundamental ao 

pesquisar a dinâmica das gangues, tentar dar conta da diversidade de 

representações de seus participantes mas sem perder de vista o  “jogo de 

representações” encenados assim como  as crenças que a consolidam.   

 

 

De frente às gangues 
 

 

 Como não parti de uma estratégia teórico-metodológica fixa, pré-

elaborada,  iniciei as  entrevistas com as gangues tendo em vista o 



 

 

95 

 

seguinte requisito : sendo uma gangue pertencente aos bairros de 

periferia da cidade e tendo conseguido transpor o difícil acesso à mesma, 

ela já se tornava assim parte do quadro de investigação. Sabia que não 

apenas era impossível, como arriscado, chegar a uma gangue por um 

contato direto, nos locais em que atuam e se concentram. Mesmo podendo 

conseguir uma aproximação amistosa, o desconhecimento da minha 

identidade, da minha procedência iria provocar uma limitação drástica na 

veracidade de nossas conversas. Desse modo, inicialmente, não poderia 

eleger um critério rígido de escolha dos meus entrevistados.  

 

 A seleção da minha assistente de pesquisa obedeceu, 

fundamentalmente, à condição de facilidade de contato com algumas 

gangues.  Ela como estudante de Ciência Sociais, freira, dentro da linha da 

Igreja Católica de “opção pelos pobres”, enquanto moradora de um bairro 

próximo à maior concentração de gangues da cidade de Fortaleza, o 

Pirambu, preenchia  os principais  requisitos. Começamos no seu bairro, 

como já mencionei, com a Gangue sem Cérebro das Goiabeiras. A 

presença de um mediador de confiança dos participantes das gangues foi 

um fator fundamental para o processo posterior de abertura que pode fluir 

nas entrevistas. À medida em que ia pesquisando essa temática fui sendo 

solicitada pelos meios de comunicação local para participar de debates, 

seminários, opiniões em rádios de reconhecida audiência o que, em certas 

circunstâncias, me valeu o “reconhecimento” de “Glória das Gangues”. 

 



 

 

96 

 

 Alba Zaluar (1996: 52)  ao mencionar dos limites da explicação 

local diante da globalização do crime destaca o impacto de sua presença 

no terreno de discussão de tal temática : 

 

“Às vezes tinha a impressão de que um alto falante acompanhava a 
minha trajetória de pesquisadora e que, uma vez entrando no debate 
político  que expõem, inflama, aumenta, distorce, é difícil dele sair” 
 

 Essa “legitimação” social, como pessoa que pesquisa essa 

temática, foi abrindo novas fronteiras. Algumas vezes, ao chegar em uma 

gangue um deles dizia- “Ela é ‘limpeza’ eu já ouvi falar dela”. Ser 

considerada limpeza se colocou como fator fundamental para abertura à 

informações, à fatos que certamente, se denunciados, poderiam levar à 

prisão não apenas componentes de gangues, mas também  devidamente  

comprovados, muitos representantes da Lei. Aos poucos o medo foi 

novamente emergindo e não mais pelo impacto do desconhecido mas por 

perceber que ia tornando-me alguém que “sabia demais”.  

 

 Quando entrevistei, quase sempre com duas visitas,  o total de 

sete  gangues, percebi que o conteúdo das conversas se repetiam. Desse 

modo, o problema do acesso à  amostragem foi se constituindo  através do 

efeito “bola de neve”42, apontando densidade e repetição das narrativas 

como o momento de finalização do trabalho de campo.  

 

                                                        
42 Ver Howard Becker em “Métodos de Investigação Social”, 1994, p. 155. 



 

 

97 

 

 Assim como Gertz (1989 : 53),  a pesquisa desenvolvida nos 

vários contatos entre as gangues se construiu tendo em vista a percepção 

de “pontos invariantes de abordagem”  que possibilitaram, na escolha de 

apenas uma gangue,  aprofundar a observação, destacando temas-chave 

para investigação. Escolhi uma gangue que pode ser considerada  “caso 

exemplar”  para a observação das previamente identificadas,  “invariantes 

de abordagem”: exclusão, práticas recorrentes de violência, 

reconhecimento de suas práticas nos meios de comunicação de massa, 

convivência próxima ao “Hip Hop” e, talvez, o mais elucidativo, uma 

“ocupação” , hoje denominada “quadra”, cravada no coração  da Aldeota43 ,  

toda cercada de residências e edifícios de alto valor no mercado imobiliário. 

 

 Foi na Gangue da Quadra que pude , finalmente, fotografar 

tatuagens, adereços e, tendo sido decidido, espontaneamente entre eles, 

obter fotos de cada um assim como do grupo “de cara limpa”,  todos 

reunidos: Gangue da Quadra e componentes do Hip Hop.  

 

 

As entrevistas : conversas em grupo 
 

 

 Considerei o meu primeiro contato tre com as gangues  como “ato 

inaugural“ qual seja, uma  busca de informações passíveis para uma maior 

                                                        
43 Bairro “Nobre” da Cidade de Fortaleza. valeu uma  música de Ednardo que diz assim : Aldeia , 
Aldeota, estou batendo na porta pra’ te apeirar ... 



 

 

98 

 

familiarização com o tema pesquisado, denominado de “estudos 

exploratórios”. Não levava nenhum roteiro elaborado, tinha apenas 

elencadas, “de memória”, questões que mobilizavam-me a curiosidade, 

dando abertura para uma série de outras que emergissem como 

significativas nesses primeiros contatos. Posteriormente, elaborei um 

roteiro “aberto” para entrevistas de natureza “não-diretiva”. “O estudo da 

entrevista não-diretiva, como instrumento de pesquisa sociológica, é 

indispensável para podermos avaliar seus mecanismos, possibilidades, 

limitações e implicações“ (Thiollent, 1982: 8). A entrevista não- diretiva se 

colocou como “material bruto”  que ia sendo esculpido na medida em que 

outros referentes foram se delineando. 

 

 As pesquisas qualitativas , diferentemente das abordagens 

quantitativas, exigem uma presença mais  vigilante do pesquisador,  o uso 

da sua intuição, assim como da imaginação sociológica enquanto 

atitudes/atributos primordiais de investigação. “As situações de pesquisa 

qualitativa incentivam, poder-se-ia dizer, exigem a improvisação“ (Becker, 

1994: 14). Com as gangues o jogo de corpo torna-se um referente 

“metodológico”  fundamental para possibilitar a escuta e a comunicação. As 

gangues  desenvolvem, quase o que se poderia denominar de linguagem 

cifrada ,  como forma mesmo de proteger a comunicação. Foi assim que, 

tendo sido estabelecida a confiança, passava o tempo a indagar: “Mas o 

que vocês querem dizer com isso”?   

 



 

 

99 

 

 Com isso estabeleci uma outra estratégia metodológica, às 

vezes, mesmo já sabedora do significado de certos termos, ainda assim  

perguntava, como modo de perceber a lógica da explicação desenvolvida 

por diferentes jovens. Becker (1993: 165), ao trabalhar com outsiders, 

também  indica, no que se trata do uso de gírias, que “se pode obter 

informações muito boas insistindo para que seus informantes e 

entrevistados expliquem a linguagem a ele (entrevistador)”. Ao explicar, por 

exemplo, o que é  “enxame”44 cada grupo acrescia novos detalhes à essa 

dinâmica de acontecimento. 

 

 À cada entrevista com gangues, eu ficava a imaginar que outra 

categoria era aquela de captação de informações onde, ao chegar para 

entrevistar  um participante  “X”,  pouco a pouco, estavam em torno de nós, 

um número nunca inferior a cinco outros participantes.  O reforço do grupo 

parecia ser um modo usual de enfrentamento do diferente, do estrangeiro. 

Precisei muitas vezes falar que ia escrever um livro para dizer muitas 

verdades sobre eles para poder, enfim, dar curso a uma conversa menos 

tumultuada por uma multiplicidade de vozes em uníssono.  Era assim que 

com a ajuda deles mesmos podia prosseguir e, certas vezes, até mesmo  

interromper por brigas entre eles provocadas por um apelo  não atendido - 

“cara,  deixa a mulher gravar! Foi assim que a perspectiva da entrevista foi 

sendo substituída pela situação freqüente das conversas em grupo.  

 

                                                        
44 A junção do grupo para  “ganhar destaque” (aparecer em público de forma a provocar impacto) , roubar 
ou “enfrentar” uma outra gangue. 



 

 

100 

 

  Havia uma “desigualdade”  entre nós,  não escamoteada. 

Thilollent (1982: 81) , ao falar acerca da importância da entrevista não-

diretiva,  ressalta que  

 

“A desigualdade é inerente a uma situação de comunicação sobre a 
qual o respondedor não tem controle e permanece separado da 
interpretação e da utilização social da informação transmitida. Em 
situação como esta, a não-diretividade dissimula, sob a máscara da 
reciprocidade e liberdade de fala, a hierarquia e monopolização do 
saber” 
 

 

 Foi desse modo que a as entrevistas foram transmutadas em 

conversas, onde a minha posição de mobilizadora de questões e “ouvidora” 

das várias conversas “desencadeadas  pelos temas postos em circulação, 

colocou-me na condição de uso de uma “atenção flutuante”. Discutida por 

Thiollent (1989: 86)  a “atenção flutuante” permite estimular o entrevistado a 

explorar o universo cultural sem questionamento forçado”. A “atenção 

flutuante” é um modo de deixar a conversa fluir sem que deixe de ser 

necessário, em dados momentos, estimular certos assuntos, pedir 

esclarecimentos de outros e, até mesmo, tentar conduzir os temas das 

conversas para questões de interesse do pesquisador. 

 

 E após compilado o resultado de todas as conversas registradas e 

transcritas através do permitido uso do gravador, o que fazer? Inicialmente, 

é válido afirmar que é da pretensão generalista que tem marcado a 

produção sociológica  que  desejo  afastar-me  com essa experiência de 

pesquisa. 



 

 

101 

 

 

 A desistência em alcançar vôos generalistas advém, atualmente, 

do meu gosto pelo detalhe, da certeza de saber que pesquisar é “anotar” 

(Gertz, 1989)  e inter-relacionar “anotações”, perceber seus jogos,  suas 

tramas, aparentemente invisíveis. Isso porque “qualquer generalidade que 

se consegue alcançar surge da delicadeza de suas distinções, não da 

amplidão de suas abstrações”. (idem: 35). Foi através desse olhar “denso”, 

da condição que Saramago, no seu Ensaio sobre a Cegueira,   parece 

apontar: “Se podes olhar vê, se podes ver repara” - que aventurei-me a 

conhecer as gangues ,  presenciar sua misé en scène da violência, suas 

marcas singulares,  ouvir seus raps,  prestar atenção nas suas tatuagens 

para tentar entender seus “gostos” e “desgostos”.  

 

Depois desse dois anos vivenciando de forma não sistemática a 

dinâmica das gangues,  tendo em vista a observação de   Morin (1996: 

185),  quando fala que o “observador altera a observação microfísica; que 

toda observação que comporta aquisição de informação é paga com 

energia“ ,  com certeza,  eu não sou mais a mesma.  

  

Uma análise  mais detalhada do imaginário da violência e rebeldia 

juvenil  talvez,  possa lançar novos caminhos para se desvendar  os sinais 

que a experiência  das gangues  e galeras nos remetem na compreensão 

de novos códigos de sociabilidade 

  

 



 

 

102 

 

 

 

 

                    

                       CAPÍTULO TRÊS 
 

 

 

REFLEXÕES ACERCA DO IMAGINÁRIO DA VIOLÊNCIA 

NAS CIÊNCIAS SOCIAIS 
 

 

              

 

                         “Essa é a realidade  de vida sentida, sofrida 

                        Muitas saudades. 

                         A favela é a nova galera que vai construir o Brasil. 

                        A favela é a nova morada  

                        que ficou pro povo negro que torturou-se no Brasil 

                        Quanta lei maldita, a corrente vai se quebrar 

                        Cai as algemas da polícia. 

                        A favela é a senzala que ficou para o povo negro 

                        Construir o Brasil” 

                       ( “Dura realidade”, W Man, MH2O do Conjunto Ceará)  



 

 

103 

 

 

Por que a reflexão acerca do imaginário das ciências sociais? 
 
 
 
 
 Concomitante à observação direta das gangues, fui realizando 

leituras diversas relativas à teorizações e investigações referentes à 

temática da violência. A primeira idéia que se estabelece, para alguém cujo 

olhar passa a ser seduzido pela curiosidade acerca das práticas da 

violência, é de que a violência é uma dimensão estritamente destrutiva da 

vida social. Quando entrevistamos as primeiras gangues, observei que as 

mesmas não se situam,  como poderá ser identificado ao longo da leitura 

dessa tese, nos lugares tradicionalmente pensados para interpretar as 

redes e acontecimentos relativos à violência.  

 

 O impacto desse paradoxo foi traduzido pela percepção de toda 

uma rede de acontecimentos, de códigos de honra e de conduta, da 

lealdade entre seus membros tão bem traduzida no lema de seus 

integrantes - todos por um, um por todos - e na produção de uma rede de 

sociabilidade que na gangue funciona como núcleo mobilizador de 

experiências e reconhecimento entre seus participantes. Um insistente 

ponto de interrogação foi acompanhando todo o percurso de investigação : 

que lugar ocupa a violência como campo propulsor de experiências entre 

as gangues ? Desse modo, fui começando a esboçar a hipótese:  nas 

gangues, a violência tem uma positividade. O mergulho na discussão 



 

 

104 

 

acerca da violência e as reflexões que recortam o temário das ciências 

sociais, mobilizaram-me  não apenas a mapear o imaginário relativo às 

produções que pontuaram essa temática mas  tentar identificar, até que 

ponto, as várias visões acerca dela, instituíram  um saber  que acaba 

limitando uma visão mais ampliada e complexa das redes de violência. 

Percebi que apenas trilhando caminhos já realizados poderia retomar os 

fios de sentido e reconstruir  os campos de produção imaginária da 

violência. As ciências sociais representam o terreno, por excelência, de 

discussão e produção de sentido acerca das tramas da violência social. 

Seguiremos os seus rastros. 

 

As ciências sociais e a violência no  mundo moderno 
 

 

As ciências sociais nascem no coração do mundo moderno. Talvez, 

por terem sido gestadas sob o signo do “efêmero, do fugaz, do ambíguo” 

(Lefbevre, 1962) é que, as teorias, nas ciências sociais, são marcadas por 

todas essas turbulências que recortam o cenário moderno. Tal qual a 

dinâmica da natureza, um ciclone pode, por um período de tempo 

considerável, soterrar, deixando no esquecimento, determinado campo de 

expressão teórica podendo, posteriormente, num esforço arqueológico,  ser  

devidamente resgatado. 

 



 

 

105 

 

A sucessão de fatos históricos e as suas teorias 

explicativas/compreensivas,  não seguem uma orientação linear. Como 

bem coloca Jeffrey (1987:13) as ciências sociais assumem um movimento 

pendular, oscilando entre teorias da ação e teorias estruturais. Esse caráter 

“movediço” das ciências sociais as coloca permanentemente sob o foco de 

um instigante “dissenso teórico”. É que “a relação entre a sociologia e seu 

objeto - as ações dos seres humanos em condições de modernidade - 

deve, pelo contrário, ser entendida em termos de hermenêutica dupla... o 

conhecimento sociológico espirala dentro e fora do universo da vida social, 

reconstituindo tanto esse universo como a si mesmo como parte desse 

universo”. (Giddens, 1991:24). 

 

Talvez, por tais motivos, é que as ciências sociais, mais que as 

ciências naturais e exatas, sofram diretamente o efeito ciclomático da 

dinâmica social, sendo mesmo para elas quase uma rotina. As ciências 

sociais têm a peculiaridade de não apenas interpretar/explicar o mundo e 

seus acontecimentos mas também, ao analisar, produzir uma teia de 

sentidos do vivido, recodificar as  experiências que recortam o social. Como  

enuncia Harvey (1992: 153) “ a circularidade do conhecimento social (...) o 

conhecimento novo (conceitos, teorias, descobertas) não torna 

simplesmente o mundo social mais transparente, mas altera sua natureza, 

projetando-a para novas direções”. Certamente, por tais motivos é que o 

movimento pendular das ciências sociais ocorre num ritmo tão intenso, 

pois, ao produzir conhecimento, ele  muda a face do mundo e aponta a 

necessidade de outras estratégias explicativas. 



 

 

106 

 

 

 As produções que recortam o temário da violência nas Ciências 

Sociais são profundamente reveladoras de sentido. Somos  signatários do 

ideal da ordem,  da unidade e do  equilíbrio. Para que surgem as ciências 

sociais senão para  explicar o caráter estranho e caótico das insurgentes 

cidades urbano-industriais? Podemos até mesmo afirmar que está colada à 

própria ciência social  uma série de  demandas explicativas capazes de 

projetar uma idílica idéia de funcionamento estável, de estruturas sólidas, 

de lógicas  racionais de representação de atores sociais não visíveis  na 

observação e vivência social mais concreta. As ciências sociais teriam 

então um papel emblemático na formação de um imaginário sobre o social, 

tendo em vista  que lhe atribuem um sentido e uma ordem não 

evidentemente  dinamizadas nas suas vivências concretas.   

 

“Do ângulo das ciências sociais, cabe combinar ‘imaginário’ ao 
adjetivo ‘social’, formando uma expressão compósita e mais 
apropriada ao tratamento das dimensões simbólicas da sociedade. O 
objetivo dominante, nesse sentido, diz respeito à recusa em 
autonomizar a esfera cultural e, reversivelmente, à busca de 
interrelacionar estrutura social e processos simbólicos” ( Arruda, 
1993) 
 

Os estudos sobre violência, como se poderá observar a seguir,  

tendo em vista seu caráter difuso,  pouco afeito às observações diretas e 

de difícil ordenamento por parte dos pesquisadores, têm quase sempre sido 

elaborados como dimensões complementares, ilustrativas  ou auxiliares de 

fenômenos considerados centrais. Do ponto de vista da violência, um 

conhecimento mais localizado e outro de natureza mais circular 



 

 

107 

 

reproduzem, nos seus enfrentamentos, o movimento pendular referido 

por Jeffrey.  

 

 Observa-se que as teorizações acerca do funcionamento/ 

estrutura da vida social têm quase sempre se constituído tendo por base 

dualizações; as margens em relação à centralidade; o desvio contraposto à 

normalidade; a contra-cultura à cultura dominante; o singular ao universal ( 

Gauthier, 1994: 178). Recorrentemente,  é na centralidade  da dinâmica 

social que se sedimenta, imaginariamente,  aquilo que os cientistas sociais 

projetam como sendo a sociedade de modo geral.  Sendo assim,  a 

“marginalidade” , os “desviantes”,  os precursores de uma contra-cultura, 

fragmentos particulares de experiência social,  expõem modos de 

sociabilidade considerados não “integrados”  à dinâmica social mais ampla. 

Como se constituiria  o imaginário social acerca da dimensão da violência? 

Como se dá a funcionalidade de um sistema imaginário acerca da violência 

nas ciências sociais? 

 

“A funcionalidade toma de empréstimo seu sentido   fora de si 
mesma; o simbolismo refere-se a alguma coisa que não é simbólico, 
e que também não é somente real-racional. Este elemento que dá à 
funcionalidade de cada sistema institucional sua orientação  
específica, que sobredetermina a escolha e as conexões das redes 
simbólicas, criação de cada época histórica, sua singular maneira de 
viver, de ver e fazer sua própria existência, seu mundo e suas 
relações com ele, esse estruturante originário, esse signifacado-
significante central, fonte do que se dá cada vez como sendo 
indiscutível e indiscutido, suporte das articulações e das distinções 
do que importa  e do que não importa, origem do aumento da 
existência dos objetos de investimento prático, afetivo e intelectual, 
individuais ou coletivos - este elemento nada mais é do que o 
imaginário da sociedade ou da época considerada” ( Castoriadis, 
1982: 175)  



 

 

108 

 

 
 
 
 
 O imaginário social acerca da violência nas ciências sociais tem 

elegido como “estruturante originário”, como “significado-significante 

central”, “fonte do que se dá como sendo indiscutível e indiscutido; o 

“centro”  como lugar da ordem, estando os demais acontecimento situados 

nas “margens” da vida social.  O caráter dual das explicações nas ciências 

sociais, como poderá ser detectado ao longo dessa discussão, parece se 

utilizar freqüentemente de  estratégias contrastivas qual seja, alguém  é 

considerado  “desviante” tendo em vista o  referente  da normalidade. Isso 

torna-se possível quando a utilização de categorias se dá através de 

contraposições que projetam regularidades, sistematicidades, possibilitando 

um tratamento interpretativo “ordenador”  por parte do cientista social. 

Desse modo,  até mesmo o leque de conceitos e categorias , comumente 

utilizadas nas ciências sociais, explicitam  a preferência dos cientistas 

sociais por fenômenos de maior “densidade”, tendo em vista aspectos 

“estruturais” e “funcionais” da vida social. O imaginário da violência nas 

ciências sociais, se utiliza  dos contrastes das “distinções do que importa e 

do que não importa” (Castoriadis ) nas tramas duais da dinâmica da 

violência.  

 

 A demanda de  ordem , o temor da não-unidade, a idéia 

recorrente de totalidade tem projetado os campos de estudo da violência 

como a “porta dos fundos” das teorias sociais. A violência “é apresentada 

como uma parte estrangeira da experiência social, uma ameaça ao 



 

 

109 

 

consenso , um arcaísmo social a ser eliminado“ (Rifiotis, 1996: 1) De 

certo modo, é como se as mesmas visões acerca do caráter “irracional”  e  

“maldito” da violência , o temor da desintegração, se projetassem do 

psicossocial para o  campo imaginário das reflexões e pesquisas nas  

ciências  sociais. É quase sempre no lado sombreado das análises qual 

seja,  situados nas margens, que se projetam os estudos sobre a violência.  

Do mesmo modo que a dimensão imaginária supõe uma duplicidade, uma 

virtualidade, uma dobradura no real, a violência se estrutura nesses 

mesmos significantes. 

 

“O imaginário  é o além multiforme e multidimensional de nossas 
vidas, no qual se banham igualmente nossas vidas. É o infinito jorro 
virtual que acompanha o que é atual, isto é, singular, limitado e finito 
no tempo e no espaço. É a estrutura antagonista e complementar 
daquilo que chamamos real, e sem a qual, sem dúvida, não haveria 
o real para o homem, ou antes, não haveria realidade humana” 
(Morin, 1990 : 80) 
 
 
 
 Como o “retorno do recalcado” (Wacquant ), a violência parece, 

nesse final de século, difundir-se, de forma mais visível, por todo o corpo 

social, tornando real o irreal ,  o lado de lá, o antagônico, a realidade 

generalizada. A violência “deslocaliza-se”,  não sendo mais possível se 

traçar uma espacialização geografia  da ordem/violência nas grandes 

cidades modernas. 

 

 Por essas razões é que “o campo de estudos da violência é um 

território estratégico para os discursos da contemporaneidade, “(Rifiotis: 

1996), apontando a necessidade de uma visão do social que, finalmente, 



 

 

110 

 

articule ordem e caos e transcenda os discursos de natureza  

essencialmente denunciatórios, restritos a uma visão fincada na matriz  

destrutiva do fenômeno da violência. 

 

 As discussões acerca da violência circulam em torno de uma 

idéia-chave  que parece aproximar o campo acadêmico  e o denominado 

senso comum: a violência é uma prática essencialmente destrutiva. Não há 

argumento  capaz de por  em xeque essa percepção tendo em vista a sua 

natureza óbvia  e também não é esse o ponto que ocasiona a inflexão nas 

análises acerca desse fenômeno. A formulação simplificadora acerca do 

caráter destrutivo da violência tem se colocado com um ponto inicial e final, 

das análises nesse campo, afastando-se do que representa o “fio de 

ariadne” no estudos sobre a violência “: qual seu papel, qual sua 

funcionalidade na dinamizacão da vida social? Girard (1990 : 47 ), ao 

analisar  as inter-relações entre a violência e o sagrado, sugere que  

 

“O sagrado é tudo que domina o homem, e com tanta mais 
certeza quanto mais o homem considere-se capaz de dominá-lo. 
Inclui portanto, entre outras coisas, embora secundariamente, as 
tempestades, os  incêndios  das florestas e as epidemias que 
aniquilam a população. Mas é também  , principalmente, ainda 
que de forma mais oculta, a violência  dos próprios homens, a 
violência vista como exterior ao homem e confundida, desde 
então, com todas as forças que pesam de fora sobre ele. É a 
violência  que constitui o verdadeiro coração e a alma secreta do 
sagrado”. 

 
 

 A interrelação entre a violência e sagrado, na visão da Girard, 

possibilita perceber que, ao contrário de seu teor essencialmente 



 

 

111 

 

destrutivo, a violência vai exercer um destacado papel para o equilíbrio 

da ordem social. A violência , nesse final de século, tem como referentes, 

valores relativos tanto ao campo do sagrado como o das grandes 

mitologias. Ela aparece sempre na projeção fantasmagórica de um 

acontecimento que se projeta de fora da racionalidade da vida social. 

Embora o imaginário sobre a violência se constitua no centro operativo de 

um saber técnico,  justificado sempre por  processos de caráter científico e 

prático, ele tem uma existência virtual, amparada nas mitologias travestidas 

de uma luta entre o bem e o mal. 

 

“As grandes mitologias contêm, de maneira misturada, as diferentes 
virtualidades e os diferentes níveis imaginários. Mas cada grande 
mitologia possui suas próprias estruturas, e cada cultura orienta 
relações próprias entre os homens e o imaginário. Uma cultura, 
afinal de contas, constitui uma espécie de sistema neurovegetativo 
que irriga, segundo seus entrelaçamentos, a vida real de imaginário, 
e o imaginário de vida real. Essa irrigação se efetua segundo o duplo 
movimento de projeção e identificação (...) o imaginário é um sistema 
projetivo que se constitui em universo espectral e que permite a 
projeção  e a identificação mágica, religiosa ou estética” ( Morin, 
1990: 81) 
 

  

  Na nossa cultura, a violência, quando emite seus sinais, irriga o 

imaginário de vida “real”, aquilo que aparece como da ordem do 

instituinte45, como criação social  torna-se, por um instante, realidade. 

Quando se fala que a violência é destrutiva, o que quase nunca fica 

expressa é a idéia  nela  embutida  que ela é sempre considerada exterior , 

                                                        
45 “A sociedade instituída não se opõe à sociedade instituinte como um produto morto a uma atividade 
que o originou; ela representa a fixidez/estabilidade relativa e transitória das formas-figuras instituídas em 



 

 

112 

 

tanto no que tange às pulsões dos indivíduos  que a praticam como 

também, no que se refere à  dinâmica própria dos acontecimentos. A  

crença recorrente é que a violência é um fato imprevisível, que ataca de 

surpresa e muda a (pretensamente estável) rota dos acontecimentos. Esse 

imaginário de uma violência exterior,  em relação ao que se projeta como 

sendo a essência da vida social,  pontua, de modo geral,  o imaginário da 

produções que gravitam no campo da violência. Essa visão,  que vamos 

denominar de “violência vinda de fora”,  tem se alicerçado na crença  que a 

ordem e o equilíbrio são estados a serem  atingidos em sua plenitude,   

sendo muitas vezes dificultados por práticas incontidas  de violência.  

 

 Não seria o banimento  da violência, como esfera “exterior” ao 

acontecimento,  que teria criado no próprio campo imaginário de estudos 

das ciências sociais a idéia de  centro e periferia, de ordem e desordem, de 

normalidade e do desvio, do funcional e  do não funcional , do estruturado e 

do não estruturado? Não teria sido o imaginário sobre a  violência o campo 

emblemático  instaurador  do caráter  “dual” e “pendular” que tem recortado 

a produção das ciências sociais desde sua origem?  O isolamento da 

violência, do “impuro”, de um suposto  “lado de lá” dos acontecimentos não 

teria sinalizado a necessidade de se pensar sempre um  “outro”,   como  

margens    que se contrapõem  ao  ordenado  “lado de cá”, representado 

pela categoria   sociedade?  

 

                                                                                                                                                                   
e pelas quais somente o imaginário radical pode ser e fazer ser como social-histórico”, Castoriadis, 1983, 
pag. 416  



 

 

113 

 

 A partir dessa idéia,  o imaginário de uma  “violência vinda de 

fora”  termina por eleger outra dualidade central nos estudos sobre esse 

tema entre  vítimas (não violentas)  e  sujeitos (protagonistas da violência). 

Desenvolve-se uma série de argumentações que, quase  sempre, levam a 

supor a existência  de “ações violentas” que seriam possivelmente 

controladas com a eliminação ou contenção do sujeito praticante de atos 

violentos. Ao ser pensada como ato isolado, mesmo configurado-se de 

forma mais ampla a partir da visão de  um cenário  propício às práticas de 

violência, tende-se a deixar de perceber a violência como uma extensiva 

rede fenomenológica. 

 

 A  reflexão que se propõe realizar parte da seguinte indagação: 

como  a idéia de dualidade, projetada na concepção de uma “violência 

vinda de fora”, recortou  alguns campos específicos dos estudos da 

violência? A  incursão em  esferas  diversas de produção da temática da 

violência, deverá ser balizada tão-somente pelo recorte relativo às 

teorizações de natureza dual,  centradas na temática urbana.  O objetivo 

central  é o de perceber  como a violência urbana aparece nas várias 

reflexões que marcam a sociedade brasileira nos últimos 30 anos, tendo 

por base as seguintes teorizações: marginalidade/centralidade, 

desvio/normalidade, e contribuições mais recentes sedimentadas no eixo 

mais amplo ordem/desordem. Porém,  antes de se adentrar nessas pautas 

específicas de teorização , como modo de melhor situar os vários campos 

de produção  imaginária a serem destacados, se fará uma breve discussão 



 

 

114 

 

de algumas abordagens que antecedem àquelas de natureza mais 

recente a respeito da temática da violência.   

  

 As matrizes discursivas clássicas e tematizações sobre a 

violência 

 

A visão mais estrutural da violência tem sua gênese na explicação, 

seja dos conflitos/desordem, seja dos mecanismos de funcionamento do 

social/ordem. Os estudos das estruturas de conflito social, especialmente 

em Marx/Engels, colocam em cena uma violência cujos  protagonistas é 

possível localizar e cuja  estrutura do acontecimento é possível reproduzir. 

A violência, neste enfoque, pode ser comparada a uma bipolaridade 

negativo/positivo ou seja, de alguns (ativos) a outros (passivos); sendo o 

estado o instrumento de violência sob o comando da classe dominante. No 

“Manifesto do Partido Comunista, ” Marx e Engels falam sobre a “guerra 

civil”, existente na sociedade, “até a hora em que essa guerra explode 

numa revolução aberta e a derrubada violenta da burguesia estabelece a 

dominação do proletariado.” (1978:104). 

 

A violência, partindo do enfoque marxista, é analisada a partir desse 

duplo, qual seja, violência da classe dominante contra o proletariado e, 

contra-violência, no momento de “revolução aberta”, do proletariado em 

relação à burguesia e ao seu locus de dominação, o estado. A violência do 

ponto de vista estrutural é percebida apenas no seu caráter mais visível, 

concreto, deixando “nas sombras” as violências mais sutis, denominadas 



 

 

115 

 

por outros pensadores de “violência intestina”, “violência simbólica”, 

“violência doce” etc. 

 

Quando Marx lança a sua frase emblemática - “a violência é a 

parteira da história” - em nenhum momento a violência  recebe tratamento  

especial seja  enquanto categoria primordial   de análise,  seja relativa a 

sua  eficácia enquanto tática revolucionária. A violência aparece de forma 

mais destacada, no campo das produções marxistas, quando se vai discutir 

estratégias revolucionárias propriamente ditas. Lenin (p. 43), em “O  Estado 

e a Revolução”, afirma que “o estado é a organização especial de um 

poder; é a organização da violência destinada a esmagar uma certa 

classe”.  É assim que se torna, nessa concepção, necessário “quebrar a 

velha máquina administrativa em seu conjunto para começar a construir 

sem demora uma nova”. A violência torna-se, dentro da estratégia   

revolucionária, uma tática  de efeito especial. 

 

Sorel (1992), nas suas “reflexões sobre a violência”, faz uma 

declaração menos sutil da importância da vinculação da violência à 

concepção de poder no campo marxista : “A violência proletária não só 

pode garantir a revolução futura, como parece ser também o único meio de 

que dispõem as nações européias, embrutecidas pelo humanitarismo, para 

reencontrar sua antiga energia” (p. 103).  É inserida nesta tradição que a 

violência é quase sempre observada como sub-fenômeno dentro das 

“grandes narrativas” do poder, da dominação e da política. A violência é, 

freqüentemente, enfocada como  registro “auxiliar” e/ou mesmo 



 

 

116 

 

complementar nas análises do poder, da política, da revolução  assim 

como de outras ocorrências  de natureza macro-estrutural da sociedade. 

Esta “visão instrumental da violência” tanto marcou teorias mais 

estruturalistas, tal qual o enfoque de Marx e Engels, como, de algum modo, 

recortou a “teoria da ação” de Weber, sobre o poder e a dominação. 

 

Weber (1974) considera o poder como a possibilidade de impor a 

própria vontade ao comportamento do outro. Para Weber, o poder apenas 

pode se exercer pelo medium da coerção, e, consequentemente, da 

violência. A percepção da violência enquanto meio, ou como sub-categoria 

de categorias mais amplas, deixou um vácuo, especialmente na sociologia, 

de análises mais específicas sobre a violência. Não há uma alusão direta 

na sociologia compreensiva de Weber relativa ao fenômeno da violência.  

 

Na visão Weberiana, “O Estado é o domínio do homem pelo homem 

baseado nos meios da violência legítima, quer dizer, supostamente 

legítima”(ver a política como vocação). A  violência torna-se um mecanismo 

ventríloquo  do poder político e até mesmo parte constitutiva fundamental. 

 

Verifica-se que, embora com enfoques bem diferenciados, de modo 

geral,  as  teorizações,  no campo marxista ou weberiano  projetam a 

violência como possuindo uma certa eficácia instrumental e simbólica.  

 

É na filosofia política que as tendências diferenciadas da análise da 

violência emitem seus sinais para o conjunto das ciências sociais. Em 



 

 

117 

 

Hannah Arendt, poder e violência são pólos opostos, mutuamente 

exclusivos. As produções de Hannah sobre poder/violência (1973, 1988), 

demonstram todo o seu esforço em diferenciar estes dois campos. “O poder 

brota onde quer que as pessoas se unam e atuem de comum acordo (...) 

Poder e violência constituem dois aspectos distintos de um mesmo campo 

de relações sociais(1973: 129). Sendo assim , Hannah Arendt supõe que é 

possível se exercer o poder fora da violência; “onde um deles domina 

totalmente o outro está ausente.” (Ibdem, 132). 

 

A concepção de poder/violência de Hannah Arendt consegue, de 

algum modo, “isolar” a fenomenologia da violência, destacando esta 

temática de suas “linhas auxiliares” de interpretação. Porém , a visão de 

Hannah (1994: 37) sobre violência, embora destacada  do campo do poder, 

ainda se encontra recortada pela visão instrumental : 

 

“...a violência,  como eu disse, distingue-se por seu caráter 
instrumental. Fenomenologicamente, ela está próxima do vigor46, 
posto que os implementos da violência, como todas as outras 
ferramentas, são planejados e usados com o propósito de multiplicar 
o vigor natural até que, em seu último estágio de desenvolvimento, 
possam substituí-lo” 
 
 

Mesmo pressentindo uma “relutância geral em se tratar a violência 

como um fenômeno em si mesmo” (p. 31) Arendt, ao “isolar”  a  “violência”, 

parece apenas antecipar um enfoque normativo que vai nortear o período 

pós-guerra na produção global sobre violência: a violência vem do “lado de 

                                                        
46 Traduzido por Hannah enquanto sinônimo de poder, autoridade, força. 



 

 

118 

 

lá” , provocando desequilíbrio e desintegração social. Poder-se-ía 

considerar tanto a Teoria da Estrutura em Marx como a “Teoria da Ação” 

em Weber, enquanto signatárias da tradição hobbesiana47, no que tange à 

superposição entre poder e violência. Nessas contribuições, a violência 

aparece com  eficácia instrumental, do ponto de vista dos acontecimentos 

sociais e, como sub-categoria, quando se trata de análises sociais. Na 

filosofia política de Hannah Arendt, a violência é “secionada” do poder 

tornando-se um fenômeno relegado as margens da vida social. 

 

  Desse modo, os estudos clássicos que tocam direta ou 

indiretamente na temática da violência, se estruturam em dois níveis: 

 

1) Atribuem à violência um valor instrumental,  acoplando-a a 

dimensão de poder/dominaçã/classe , sendo analisada   enquanto epi-

fenômeno. 

 

2)  Embora se destaque a violência enquanto campo diferenciado do 

poder, por sofrer esse “isolamento”, a partir de teorizações construídas sob 

o signo da idéia de marginalidade/desvio, ela passa a ser entendida como 

acontecimento que ocorre  “fora”  das relações travadas no corpo social . 

 

                                                        
47 Para Hobbes, poder e violência identificam a própria natureza humana, portanto são indissociáveis. Sua 
marcante indagação - Pactos sem espadas são apenas palavras? - expressa a sua visão sobre a 
necessidade do uso da força para que se efetive o poder. São três as principais causas que marcam em 
Hobes a natureza do homem. Primeiro, a competição, segundo, a desconfiança  e terceiro, a glória. “A 
primeira leva os homens a atacar os outros tendo em vista o lucro... eles usam a violência para se 
tornarem senhores das pessoas, mulheres, filhos e rebanhos” (Cap. XIII, p. 74). Sem violência não há 
poder, não há glória. 



 

 

119 

 

   Pode-se afirmar que a produção  acadêmica que passa a 

pensar, no final dos anos 50 no  Brasil,  o “crescimento desordenado das 

cidades”, a “marginalidade social”, os “desvios” de certa forma foi marcada 

por esse imaginário “duplo”, porém complementar. “Com efeito o desvio é 

sempre ‘segundo’, é sempre por referência a um ‘primeiro’ ( na realidade, o 

mesmo), que pode ser um comportamento, um estilo de vida, o exercício de 

papéis etc, não importa” (Gadelha, 1997 : 27). É dentro dessa estrutura 

contrastiva que a    a violência se institui  como eficácia instrumental e/ou 

como forma de ocorrência projetada  “do lado de lá” da ordem, do estado 

de equilíbrio e de  integração social.  

 

 Margens  reveladoras da violência  
 
 

Partindo-se do pressuposto que a violência tem atuado como limite 

norteador do caráter dual que recorta o imaginário das produções sobre 

esse tema,  passa-se a pensar que as “margens” projetam um sentido 

revelador da sociedade. É como imaginar que se encontram, nas supostas 

“margens sociais”, os acontecimentos que traduzem  experiências menos 

normatizadas e mais timidamente recortadas por valores consensuais. Os 

esforços de manutenção da estabilidade social produzem cidades e redes 

de sociabilidade “maquiadas”  de ordem e segurança. Vias de passagem 

não permitidas para pedestres, locais públicos de extrema luminosidade e 

pontuados por esquemas de segurança pública. Os shopping centers  



 

 

120 

 

expressam o cenário por excelência do sonho idílico da  segurança  na 

sociedade de consumo. Espaços zoneados, espaços segregados. 

 

O imaginário da violência que recorta as ciências sociais no Brasil, 

nos anos 60 e 70 mais destacadamente, se constituiu em torno da idéia de 

ordem e segurança. As várias temáticas que pontuam as discussões 

acadêmicas nesse período  têm como objetivo central explicar e justificar 

certas instabilidades, dinâmicas de desadaptação, redes de violência como 

forma de se retomar uma suposta estabilidade perdida. Becker (1976: 17), 

ao fazer a crítica ao funcionalismo, destaca que “se havia algo a ser 

explicado era a estabilidade”. A idéia, segundo o autor citado, era de que se 

havia “uma tensão na sociedade, ela de alguma maneira  se consertará, 

fazendo com que o desarmônico se torne harmônico”( idem ). 

 

Nas “margens”  é que se projeta  a sociedade  sem máscaras e se 

expõem as diferenças. A diferença se projeta como ameaça, como o pano 

que cai e torna o “real” pura encenação teatral, expondo os “bastidores” da 

oposição.   Segundo Deleuze ( 1988 : 65),   a diferença é monstro.  

 

“A diferença em geral se distingue da diversidade ou da alteridade, 
pois dois termos  diferem   quando são outros, não por si mesmos, 
mas por alguma coisa, quando convém em gênero, para as 
diferenças de espécie, ou mesmo em espécie, para as diferenças de 
número, ou ainda “em ser segundo a analogia”, para as diferenças 
de gênero - Qual é nessas condições  maior diferença ? A maior 
diferença é sempre a oposição. Mas, de todas as formas de 
oposição qual é a mais perfeita, a mais completa, aquela que melhor 
‘convém’? Os relativos dizem de outro modo; a contradição já se diz 
de um sujeito, mas para tornar a sua substância impossível, e 
qualifica somente a mudança pela qual ele começa ou deixa de ser; 



 

 

121 

 

a privação exprime ainda uma impotência determinada do sujeito 
existente. Só a contrariedade representa  a potência que faz com 
que o sujeito, ao receber opostos,     permaneça substancialmente o 
mesmo ( pela matéria ou pelo gênero)” ( Deleuze, 1988: 66) 
 
 
 
   Os desviantes  tornam-se uma oposição, projetam-se como 

expressão de uma diferença48 que cristaliza o componente “genérico”, 

como registro do corpo social ampliado e o componente “específico”, no 

que se refere a personificação concreta do exercício da diferença, em atos,  

estéticas e palavras.  

 

“A adoção da norma cria um centro (ou centros) e periferias. O louco, 
o  anormal não está mais integrado numa organicidade social da 
qual ele é parte integrante; ele entra na grande categoria   dos 
excluídos que não podem submeter-se à dominação absoluta da 
razão. Essa dominação é insidiosa, ela se ramifica no conjunto do 
corpo social e produz o reino da equivalência generalizada, o que 
significa que a determinação da normalidade não pode suportar a 
diferença naquilo que ela tem sempre de excessivo e cruel” ( 
Maffesoli, 1987 : 22). 
 

O que seria a “sociologia do desvio”, campo emblemático da 

produção acerca do imaginário da violência nas ciências sociais,  senão um 

modo de isolar o inexplicável,   de projetar para as sombras, para as 

margens, a expressão incômoda da diferença? A Escola de Chicago 

introduz, na sociedade americana dos anos 50, a discussão acerca das 

denominadas “subculturas da delinqüência”.  Cohen (1968 : 139)  vai refletir 

os problemas de ajustamento”  de segmentos delinqüentes, partindo do 

pressuposto que a agressividade desses atores se dá devido a uma 



 

 

122 

 

“frustração  de status”. Haveria um descompasso entre padrões 

dominantes e outros padrões que pontuam as “subculturas da 

delinqüência”. Os desvios, as “subculturas”  se colocam como “atraso” na 

dinâmica homogeinizadora da “cultura de massa” (Morin, 1990). A noção de 

unidade, camuflada na idéia de sociedade, autonomiza-se. 

 

“...na sociedade contemporânea os laços entre o individual e o 
coletivo foram repostos, de modo a acentuar o peso do conjunto, 
abafando as particularidades, promovendo, concomitantemente, a 
fragmentação social, ao não restituir os espaços físicos a cada um.   
A ‘ruptura dos espaços fixos tradicionais ( Guattari, 1985) tornou 
viável o isolamento e a emergência de uma identidade auto-referida, 
exprimindo a frouxidão dos liames entre as partes. A imaginação 
emerge como abrigo, como preservação da identidade do ego. Não é 
de se estranhar, portanto,  a relevância, adquirida pela categoria do 
imaginário no quadro das ciências sociais”  
( Arruda, 1993 : 50) 
 
 
Quando as particularidades são abafadas, quando as diferenças 

tornam-se incômodas é a idéia de desvio que se estabelece  como campo 

de registro e de marca de todos aqueles que insistem nos processos de 

singularização. Verifica-se um dado interessante nas reflexões acerca do 

“desvio” : os atores da “subcultura da delinqüência” quase nunca têm voz,  

opinião, não sendo  contemplados nas reflexões que pontuam esse escopo 

teórico. Clastres (1968 : 87)  adverte que acerca da  “notável intolerância da 

civilização ocidental diante das civilizações diferentes, sua incapacidade de 

reconhecer e aceitar o outro como tal, sua recusa em deixar subsistir aquilo 

que não lhe é idêntico”. Não seria a “teoria do desvio” a expressão da  

                                                                                                                                                                   
48 Para melhor compreender a discussão sobre diferença ver : Daniel Lins -“Como dizer o indizível “? - in 
Cultura e Subjetividade- Saberes nômades , Campinas, Papirus 1997; Flávio Pierucci - “Ciladas da 
diferença”- Tempo social, 1997; Thierry g. Verhelst - “O direito à Diferença”- 1992. 



 

 

123 

 

própria compulsão  “centralizadora”  ( etnocêntrica )  do cientista social ? 

Essa crítica de Clastres refere-se à intolerância com o diferente de outras 

etnias, de outras culturas.  Na visão dos signatários da “teoria do desvio”,  o 

diferente não é o nativo de outra cultura é o “outro-semelhante”  que  traduz 

diferença ao ser classificado como personagem de uma subcultura, a da 

delinqüência. Se a xenofobia é o medo do diferente , na teoria do desvio, a 

“endofobia” seria o temor entre os que compartilham a mesma cidade, a 

mesma língua e são regulados, supostamente, pelas mesmas leis. 

 

No Brasil, a idéia de “desvio” esteve sempre mesclada pela noção de 

“marginalidade”. O termo marginalidade passou a ser utilizado amplamente 

após a segunda guerra mundial, com a intensificação do ritmo de 

urbanização que culminou com as grandes  concentrações urbanas.  

Populações que migram para os  centros urbanos passam a se localizar 

nas periferias e áreas não valorizadas pela especulação imobiliária das 

grandes cidades. Como marginal, na língua portuguesa e espanhola, 

significa um vagabundo, um indolente, um indivíduo perigoso, verifica-se 

que utilizar esse termo, no Brasil, tem o mesmo significado empírico de se 

falar em desviantes. Vai ocorrer uma “criminalização da pobreza” ou seja, 

falar de morador de favela vai ter o mesmo sentindo de se apontar os 

setores considerados perigosos na sociedade. 

 

Verifica-se que mesmo os estudos que relativizam o uso do termo 

“desvio” (Velho, 1974 : 23), acabam utilizando a mesma categoria  tendo 

em vista a justificativa de seu  “uso generalizado”. “Interacionistas”, como 



 

 

124 

 

Becker (1977, 1985)  e Gofmann (1975 , 1989 ),  mesmo encarando    o 

“desvio como produto de uma transação entre um grupo social e aquele 

que é encarado por aquele grupo como um infrator” (Becker, 1977 : 60),  

ainda assim, na sua  “teoria da ação coletiva” por exemplo, Becker (1977)  

apresenta o que denomina “tipos de desvio” e indica as etapas para se 

ingressar em “carreiras desviantes”.  

 

Velho ( 1974 : 17)  ressalta que “a própria noção de desviante vem 

tão carregada de conotações problemáticas e que é necessário utilizá-la 

com muito cuidado” mas, ao apresentar resultados de uma observação de  

pesquisa realizada no Rio de Janeiro, usa o título:  Estigma e 

comportamento desviante em Copacabana.  A idéia dos “interacionistas”  

era que o “desvio” , assim como o “estigma” ,  é criado pela sociedade , 

sendo ele um rótulo relativo às “respostas  de pessoas a tipos particulares 

de comportamento” (1977 : 67). O desvio só existe enquanto é rotulado  

com essa conotação e  se realiza  nos vários processos de interação social.  

 

Entende-se que, entre os “interacionistas”, o desvio como patologia 

foi substituído pela idéia do desvio enquanto “rotulação” social . A mudança 

fundamental é que os denominados desviantes ganham voz, traduzem 

opiniões e passam a povoar, mesmo enquanto “desviantes-rotulados”, o 

imaginário da violência que recorta as ciências sociais. Evidentemente que 

os estudos acerca dos então considerados desviantes  passam a dar 

projeção aos processos de formação de categorias desviantes. É verdade 

que adentram a cena social atores que até então se encontravam 



 

 

125 

 

silenciados, relegados às margens da sociedade e das teorias sociais. O 

que se pretende chamar atenção é que mesmo com essa abertura, em 

relação aos “desviantes”, as visões acerca da temática da violência ainda 

ficam sombreadas, “segregadas”  nos estudos das populações marginais. 

 

A abordagem  psicossocial da marginalidade, desenvolvida por Park 

(CF. Perlman, 1977 : 132),  põe em destaque a idéia de um hibridismo 

cultural relativo a  “um indivíduo a margem de duas culturas e  duas 

sociedades que nunca se interpenetram e fundiram totalmente” (idem : 

132).  Observa-se que a idéia de duplicidade,  mesmo entre aqueles 

considerados  (rotulados) desviantes, ainda expressa uma visão social 

partida entre  mundos culturais distintos . 

 

 As discussões acerca do desvio ou mesmo da marginalidade, na 

produção das ciências sociais no Brasil, quase  sempre se depararam com 

noções  duais consolidadas em matrizes diversas qual seja,   cultural, 

política, econômica etc.  Perlman (1977 : 143)  faz um levantamento 

extensivo do que denomina “alguns dos mais importantes esquemas 

dicotômicos usados para diferenciar estilos de vida rurais-tradicionais e 

urbanos-modernos”. Fazendo um minucioso mapeamento de esquemas 

com nítidas características dualistas, a autora ressalta que “o problema 

com a maioria  desses esquemas é que se preocupam em caracterizar os 

opostos sem se deter nos mecanismos pelos quais uma pessoa ou um 

grupo passa de um desses extremo para outro”(p. 143). A natureza dualista 

da realidade pobreza/riqueza, mais recentemente camuflado pelo debate 



 

 

126 

 

tradicional (rural)/moderno (urbano) , não é, por nenhum um momento, 

questionado pela autora. A indagação fica apenas relativa à mecanismos 

de transição entre as  dimensões opostas.  

 

Observa-se que também não fica destacado o por que da razão da 

existência de formulações que se constróem a partir da idéia de oposição, 

qual seja,  análises essencialmente contrastivas. É nesse sentido que  a 

idéia de rejeição do diferente , colocada por Clastres,  torna-se oportuna. 

Pierucci (1990 : 13), ao pesquisar acerca das “ciladas da diferença” entre a 

direita e a esquerda ressalta que 

 

“O funcionamento retórico da linguagem ordinária dos ativistas 
entrevistados, o seu modo de argumentação (que visa à persuasão, 
é claro, quando não supõe já de saída o consentimento espontâneo 
com o seu ponto de vista, posto que todo conservador, mesmo 
aquele não muito elaborado intelectualmente, tem quase sempre a 
boa consciência de estar expressando a opinião de todos, instalado 
desde logo na convicção de que a opinião pública está com ele) 
oscila o tempo todo entre a celebração ( auto-referida)e a repulsa 
aos diferentes, entre a afirmação e a negação, entre a constatação 
inescapável do fato, da existência efetiva das diferenças, e a recusa 
(mais ou menos agressiva, mais ou menos violenta ) de conviver 
com elas. A afirmação e  negação, celebração e repulsa convertem-
se indefinidamente um no outro nas suas falas, que uma obsessão 
(hetero-referida ) percorre: eles são diferentes” 
 
 
 
  A diferença, através de suposições que ressaltam diversidades 

naturais,  “existência (s) efetiva (s) da diferença”,  passa a funcionar tanto 

como um argumento operacionalizador de classificação e 

esquadrinhamento social  assim como, campo propulsionador de contrastes 

étnicos, de gênero, região, dentre outros.  No caso das dualizações 



 

 

127 

 

construídas em torno das dimensões centro/periferia, desviantes/ 

normais, verifica-se que a idéia de contrastes representa  o modo capaz de 

dar visibilidade à idéia da sociedade ideal,  aquela que é referência, pondo 

em contraposição  os  espaços não integrados à dinâmica social ou que 

ainda atingirão, oportunamente,  o seu grau de evolução. A idéia de 

marginalidade supõe a idéia de falta. “Ela é definida por um não-ser, isto é 

pela ausência de algo” (Kowarick, 1981 : 44). 

 

Perlongher (1993 : 138) ressalta como o imaginário antropológico se 

constituiu na idéia do “outro” e na aplicação da noção de “identidade 

contrastiva”.  Nesse sentido, “a aplicação da noção de identidade 

contrastiva baseia-se numa circunstancia política e histórica : a conquista e 

a colonização. Os outros - sobre os quais se vai falar - são os primitivos, ou 

como diríamos modernamente, os oprimidos”. Ora, as ciências sociais 

produziram seu imaginário, não apenas em relação a outras etnias, tal qual  

se observa nas idéias de desvio e marginalidade, baseadas na noção 

“contrastiva”  do “outro”, obviamente , no caso,  o diferente. 

 

São as práticas de  violência que vêm  representar, no imaginário 

das ciências sociais, de forma mais radical , referências de natureza 

contrastivas. O comportamento violento é quase sempre pensado dentro de 

referenciais negativos, como expressão daquilo que deveria ser, que falta, 

que se projeta da ordem do “outro”. Esse esquema de pensamento pode 

ser sustentado até mesmo uma década. Verifica-se, mais atualmente,  que 

violência parece romper as barreiras “dualistas”  e “contrastivas” e se 



 

 

128 

 

apresentar ali, lado a lado à “ordem”, em relações cotidianas que 

pareciam até então conseguir isolar ou abafar esse incômodo “outro”. 

Torna-se comum  depoimentos desse teor:  “As ações violentas já não têm 

ideologia ou projeto universalista que as justifique; explodem e se 

disseminam no território sob o impulso da agressão pura, sob o signo da 

violência irracional” (Marcondes Filho , 1996 : 224).  

 

Toda a sociedade queixa-se de uma difusão de práticas da violência 

e observa-se que, mesmo de modo perverso, finalmente,  a violência vai  

des-sacralizando dualidades; os morros “descem” , as torcidas de futebol 

reúnem setores populares e de classe média, as polícias tornam-se atores 

de destaque na dinâmica da violência,   turmas de jovens  da classe média, 

playboys, gangues da periferia protagonizam as experiência de violência 

juvenil. A violência rompe fronteiras, ultrapassa os “limites da alfândega” e 

parece alardear  que as dualidades estão para ruir. 

 

As produções das ciências sociais começam a identificar novas 

territorialidades expressas através da vivência da violência cujo mote, 

anteriormente qualificado por categorias relativas à integração, adaptação, 

estabilidade põem em evidência a noção de diferença. 

 

 

 

 

 



 

 

129 

 

 

Violência e Diferença 
 

 

 

Nesse final de século, a idéia de lugar, de território, de segmentação 

espacial parece ter sofrido transformações profundas. As redes imaginárias 

sobe a violência nas ciência sociais compartilhavam amplamente da idéia 

de que era possível organizar, segregar e até mesmo controlar o ritmo e o 

teor das experiências vivenciadas nos espaços da cidade. As tentativas de 

zoneamento urbano, de forma não muito explícita, pretendiam racionalizar 

o uso do espaço, re-produzindo dualidades “pobreza/riqueza;  

violência/ordem . Pode-se afirmar que, até  meados dos anos 80, essa 

configuração urbana parece respeitar os limites invisíveis entre a polis e os 

povos bárbaros que a circundam. No final dos anos 80,  os chamados 

“novos excluídos” rompem barreiras delimitadores da “cidade da ordem” e 

“cidade da desordem”. A impressão que se tem é que os “pobres” 

decidiram “invadir” a cidade muitas vezes, realizando visitações inusitadas 

nos espaços de maior movimento e maior adensamento urbano, 

recusando-se à condição de “moradores do lado de lá”. 

 

A que se deve essa presença considerada por muitas como insólita? 

Parodiando Sader poder-se-ia afirmar que “os novos personagens invadem 

a cena” e certamente, não podendo mais oferecer aos cientistas sociais  as 



 

 

130 

 

ilusões  para nutrir seu imaginário de  “dualidades”, de lados 

“contrastivos”,  põem para o ar  esquemas explicativos fincados numa 

suposta harmonia, equilíbrio e estabilidade da vida social. Após um 

significativo período de hegemonia das teorias estruturais/explicativas, de 

natureza globalizante e etnocêntricas, experimenta-se o recrudescimento 

das teorias da ação/compreensão com ênfase no particular; assim como a 

irrupção de temas “latentes”. A preocupação em explicar as estruturas que 

formam e modificam as instituições e as práticas sociais ampliam  esforços 

para  compreensão dos indícios, das “significações”, das “representações”, 

do “simbólico”, dentre outras. 

 

Há quem diga que essa reviravolta possibilita “o retorno do 

recalcado” (Löic Wacquant), outros falam do “retorno do ator” (Touraine) ou, 

quem sabe o retorno mesmo de tudo aquilo que foi banido dos cânones da 

ciência oficial. Como bem colocou Jefrey (1987:24), os dilemas vividos nas 

ciências sociais podem ser entendidos como uma tensão entre liberdade e 

ordem. É assim que o “retorno do recalcado” recoloca em cena novos 

critérios do fazer ciência como: a indeterminação, o caos, a incerteza, o 

reconhecimento local, as pequenas narrativas, a subjetividade; dimensões 

antes consideradas de auxiliares no processo do conhecimento. 

 

A retomada de perspectivas subjetivas, relativas às experiências dos 

“atores” sociais, resgata dimensões antes consideradas como 

epifenomênicas, põe em evidência o “inusitado”, o “imprevisível” e é assim 

que a discussão sobre a violência amplia seu escopo de investigação 



 

 

131 

 

dentro das ciências sociais. Acreditamos que um processo gradual de 

“antropologização” da sociologia possibilitou a ampliação e relativização 

das próprias categorias que povoam o universo de preocupação dos 

sociólogos e antropólogos. 

 

Estudos mais contemporâneos a respeito da violência 49 reportam-se 

ao que se poderia denominar de ‘“positividade” e “construtividade’ (Rifiotis, 

1996; Maffesoli, 1987  ) da violência. Obviamente são vários os desafios 

que se colocam para que se gestem formas diferenciadas de  estudar as 

tramas da violência que se espraiam nas grandes cidades. 

 

“De fato, o nosso problema inicial será o de descrever positivamente 
as situações de violência, procurando identificar como elas são 
vivenciadas segundo os diversos agentes nelas envolvidos. Assim, 
livrando-nos dos fantasmas que a linguagem suscita em nós, 
poderemos voltar-nos para os atos e as percepções  dos sujeitos, 
evitando o caminho das grandes noções, como  “a violência”, “a 
liberdade” que banalizam e tornam anacrônica a percepção dos 
sujeitos. Em outros termos , com relação a violência, o nosso 
objetivo não está na definição de limites da temática, mas aquilo que 
Paul Veyne chamou de “operadores de individualização” ( Rifiotis, 
1996 : 5) 
 
 
 
A idéia de “positividade” da violência levantada por Rifiotis está 

certamente vinculada à noção da “positividade” do poder discutido por 

Foucault (1984) qual seja, assim como poder a violência não apenas diz 

“não”.  Ela evidência demandas sociais de reconhecimento de diferenças ,  

                                                        
49 Ver VELHO, Gilberto et ALVITO, Marcos. Cidadania e violência, Rio de Janeiro, 1996; 
COLETIVO NTC, MARCONDES FILHO, Ciro org, São Paulo, 1996; RIFIOTIS, Theophilos. No 
campos da violência : diferença e positividade , 1996, mimeo; GIRARD, René, A violência e o 
Sagrado, São Paulo, Paz e Terra, 1990. 



 

 

132 

 

formação de redes de sociabilidade e de “micro-poderes”,  de práticas de 

“solidariedade fechada” (ver capítulo 6) deixando muitas vezes, atrás de si, 

marcas de sangue e lágrimas.  

 

Maffesoli (1987)  assinala que o barulho, a fúria e a revolta têm uma 

função estrutural dentro da sociedade. “Com efeito, a violência ‘construtiva’ 

não é um paradoxo; ela é expressão da fundação social (...) a violência 

‘destrutitva’ é a manifestação da afirmação individual “ (pag. 24).  O desafio 

posto para os cientistas sociais reside nessa difícil dialética entre ordem e 

desordem, construção e destruição, vida e morte. No nosso imaginário 

ocidental cristão, a violência é percebida apenas como pulsão de morte e o 

que é mais drástico quando acontece, é sempre pontuada  como ação de 

um “outro”, abalando a perspectiva de estabilidade e  equilíbrio. 

 

O que significa para a produção acadêmica sobre a violência pensar 

que ela anda sempre, lado a lado, à ordem e aos acontecimentos 

considerados mais estáveis? Como seria pensar  a violência quebrando as 

barreiras etnocêntricas, para além de um acontecimento relativo a um 

“outro”,  estranho ao corpo social?  Velho ( 1996: 11 ),  assinala que “longe 

da vida social constituir-se em um processo homogêneo em que a 

sociedade como unidade circunscreve e produz atores linearmente, 

explicito uma visão que a negociação da realidade, a partir das diferenças, 

é conseqüência do sistema de interação social sempre heterogêneo e com 

potencial de conflito”. Verifica-se que a expressão das diferenças 

“deslocaliza-se”  no que tange à produção de contrastes de situações duais 



 

 

133 

 

ela pode explicitar-se, nas múltiplas experiências de conflito que 

recortam o corpo social. 

 

Obviamente que  as práticas de violência explicitam a não-aceitação 

de “um outro”,  de certas regras sociais, da violação direta à  idéia de Lei. 

Nesse sentido, a violênca, seria por princípio, o campo de  de negação das 

diferenças. Porém, em certas circunstâncias, a violência pode chegar até a 

mesmo a atuar como força propulsora das diferenças. “A violência pode 

atuar como uma espécie de força dispersiva, voltada para a manutenção  

das diferenças, em contraponto à homogeneização que a centralidade dos 

poderes  procura instaurar” (Rifiotis, 1996 ; 5). Quando se destaca a 

“positividade” da violência não se quer com isso deixar de  levar em conta 

seus efeitos destrutivos e devastadores. Pretende-se, de outro modo,   se 

insistir na necessidade, cada vez mais premente, de  perceber uma teia de 

acontecimentos que se constróem no campo “desconhecido” e “maldito” da 

violência e qual sua “eficácia” nas redes de sociabilidade dos atores que a 

praticam . A tendência é de que, ao se banir determinados temas para o 

campo da “irracionalidade”  eles certamente,  acabam dando a idéia do 

inusitado, do que vem “de fora”  e toma a ordem  “de assalto”.  

 

Talvez o artigo de Löic D. Wacquant (1994) possibilite a percepção 

da tão complexa rede de violência urbana que pontua as grandes 

metrópoles - a “violência vinda de baixo” e a “violência vinda de cima” se 

articulam no mesmo enredo e põem face a face atores diferenciados. A 

“violência vinda de baixo”, antes “invisível”, pelo distanciamento das zonas 



 

 

134 

 

de concentração de grandes contigentes de excluídos, cada vez mais 

explicita-se. Ela ganha as ruas, assume faces diversas, potencializa-se de 

tal forma que ordem e desordem “ocupam” o mesmo “lugar”; tornando 

potencialmente qualquer espaço  um locus de expressão da violência. 

 

O imaginário sobre a violência nas ciências sociais tem como   

marca e como efeito mobilizador de suas teorizações,  o  sentimento de 

desamparo e  perplexidade diante dos fantasmas que têm pontuado as 

produções nesse campo: a desordem e  anomia social. As práticas de 

violência são fundadas na incerteza e no acaso, elas são essencialmente 

fragmentárias, tendo  por tais características, mobilizado  teorizações duais,  

compartimentalizadas e estigmatizantes. Esse caráter dividido, que pontua 

o imaginário da violência,  não deixa de ser uma resistência à percepção da 

mesma como uma ocorrência de “dentro da vida social”, articulada à sua 

intrincada rede de acontecimentos. Apenas uma abordagem centrada na 

idéia de complexidade poderia potencializar uma visão multidimensional   

da dinâmica da violência nas ciências sociais. 

 

“...’complexus’ é tudo que está junto; é o tecido formado por 
diferentes fios que se transformaram numa coisa só. Isto é, tudo isso 
se entrecruza, tudo se entrelaça para formar a unidade da 
complexidade; porém, a unidade do ‘complexus’ não destrói a 
variedade e a diversidade das complexidades que o teceram” (Morin, 
1996 : 188). 
 
 
 
Como nas construções  imaginárias acerca da violência, quase nada 

se entrelaça, tudo parece desconectado, sem “razão ou juízo”, a violência   



 

 

135 

 

se mobiliza  de um lugar  inexistente ou, de um lugar daquilo que não 

deveria existir. As práticas de  violência que recortam a vida social, suas 

manifestações sem aviso, suas práticas impactantes têm  projetado nos 

indivíduos uma profunda “insegurança simbólica” (Lechner ). A marca 

dessa insegurança é a sensação de desamparo experimentada pelos 

indivíduos diante de assuntos que parecem minar  certezas e  

racionalidades já alcançadas , nesse final de século, no mundo da ciência.  

 

 Talvez a intrigante e necessária aprendizagem  de poder conviver 

frente a frente com o caráter de incerteza e de imprevisibilidade das 

práticas de violência (para, quem sabe, poder melhor enfrentar o medo do 

desamparo), é que me tenha levado a pesquisar o universo das gangues:  

pois não seria a violência juvenil  a expressão do mais profundo brado de 

desamparo dos excluídos? Não seria a violência juvenil o “lugar por 

excelência da incerteza e do acaso? 

 

Quais seriam os personagens centrais desse enredo que se constrói 

no campo da incerteza e do acaso ? Quais seriam os atores que parecem 

incorporar e “vitrinizar” a febre do olhar cujo panorama é o corpo, cujo 

dínamo é a experiência cotidiana e, por isso mesmo banalizada de vivência 

da violência ? São eles, os jovens proscritos das cidades. 

        

 

 

 



 

 

136 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

137 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

138 

 

 

 

                           CAPÍTULO QUATRO 
 
 

  

 

JUVENTUDE E ESTILO: A REBELDIA COMO LEMA,  A 
VIOLÊNCIA COMO MARCA 

 

 

 

 

 

 

                         “Siga o meu exemplo e tome a coisa mais fácil 

                           Faça o que eu faço 

                           Agora brigo pelos meus direitos 

                           Contra o que fazem com a gente 

                           Contra espancamentos 

                           Não brigo com faca , com revólver ou coisa assim                    

                            Brigo com uma arma que encontrei em mim 

                            A minha consciência”  

                               ( “Consciência” , Lobão, do Hip Hop - Fortaleza) 



 

 

139 

 

 

A  juventude e a era da recusa 
 
 

Falar em juventude é movimentar-se em um campo ambíguo  de 

conceituação.  A juventude se constitui enquanto categoria social, no que 

tange a definição de um intervalo entre a infância e a vida adulta, apenas 

no final do século XIX,  ganhando contornos mais nítidos no início do 

século XX. A  juventude é uma invenção moderna sendo, desse modo,  

tecida  em um terreno de constantes transformações.  Como uma  

produção  social e cultural , a juventude, mais do que qualquer outra 

categoria, tem a característica “de ser irredutível a uma definição concreta e 

estável “ ( Levi et Schimitt ,1996 : 8)  

 

 Ela se tece no turbilhão do tráfego das grandes cidades, na  

necessidade de mutação permanente, no impulso “criativamente 

destrutivo”(Harvey, 1992) do desenvolvimentismo moderno. O movimento é 

a sua marca e a inovação o seu signo. Com  a expansão  do industrialismo, 

onde o consumismo e a cultura de massas  tornam-se a tônica da nova era, 

a juventude se expressa enquanto agente catalisador e propagador de um 

estilo moderno e cosmopolita. Nesse sentido, a juventude  é recortada por 

referentes simbólicos condensadoras  de uma marca estilizada do “ser 

moderno”. Talvez, por tais características é que se torne sempre tão 

complexa as tentativas de conceituação do termo juventude. Pode-se 

mesmo ressaltar  “sua natureza fugidia, que carrega de significados 



 

 

140 

 

simbólicos, de promessas e ameaças,  de potencialidade e de fragilidade 

essa construção cultural, a qual, em todas as sociedades, é objeto de uma 

atenção ambígua, ao mesmo tempo cautelosa e plena de expectativas” 

(Levi et Schimitt, 1996: 8).  

 

Os estudos sobre juventude são quase sempre marcados por essa 

insegurança conceitual; eles, comumente, expressam um esforço de 

apreensão de uma vivência que parece ser recortada pela ambivalência e  

transfiguração constante. Dai a diversidade de classificações que se pode 

identificar historicamente acerca do conceito juventude :  

 

“Tanto nas letras vernáculas como em latim : impubes, pubes, 
adulescentulus (a), adulescens imberbis, puella, puer iam juventutis 
aetatem contingens, vergincula, virgo, juvenculus (a), etc . Cada 
autor os emprega e os articula a seu modo. Pode-se ser puer tanto 
aos sete como aos quinze anos, virgo tanto aos dez como aos vinte, 
adulescens tanto aos doze como  aos 25” (Pastoreaus, 1996 : 247 ) 
 
 

  Essa pluralidade conceitual certamente evidencia a complexidade 

da experiência juvenil, vez que a mesma tem como emblema a  transição, 

sendo sempre a passagem entre o que é  e o que deverá ser. 

 

O que significa construir simbolicamente a idéia de transição em uma 

era profundamente marcada pela transitoriedade, pelo caráter fluido e 

polimórfico dos acontecimentos? Talvez, por se tornar um signo da 

modernidade, é que a juventude passe cada vez mais a ser abordada como 



 

 

141 

 

uma fase crítica, vulnerável,  marcada pela fluidez quanto a dimensão do 

tempo, e pelo deslocamento quanto a noção de espaço. 

 

 
“No início da era moderna, o conceito de juventude era diverso do 
atual. Hoje, a juventude constitui em si um período da vida, objeto 
das atenções afetuosas da pedagogia; ao mesmo tempo, contudo, 
nos a consideramos com profunda desconfiança e a vigiamos, 
controlando-a por uma série de instâncias burocráticas. Somente a 
sociedade dividida em classes da era industrial desenvolve ao 
máximo a dramaturgia da juventude enquanto portadora enfática de 
esperanças e de ameaças latentes...” (Schindler, 1996 : 267). 
 

 

O imaginário sobre a juventude, essencialmente no final do século 

XX, está profundamente condensado  por referentes da esperança, de 

renovação social combinados à idéia de risco e de ameaça que esses 

próprios referentes sinalizam. A juventude tende a ser analisada 

ressaltando-se, separadamente, cada um desses espectros,  qual seja : a 

exaltação do seu potencial inovador e, de outro modo, o impacto de sua 

“insociabilidade rebelde “.50  

 

Ao caracterizar as “gerações culturais” do anos 50, 60 e 70, Heller 

(1988) identifica o “movimento cultural” dos anos 60 como tendo o seu 

apogeu em 68, expandido-se até os anos 70.  “Sua experiência de 

formação se originou do boom econômico do pós-guerra e da conseqüente 

ampliação das possibilidades sociais”51 .  A “geração de 68”,  segunda a 

autora,  parte da “desesperança”,  se rebela contra a ideologia da 

                                                        
50 expressão utilizada por Schindler, 1996 : 271. 



 

 

142 

 

abundância,  contrária  a complacência entre progresso industrial e 

opulência, uma vez que exigia para si o sentido e o significado da vida. A 

noção de liberdade, na visão de Heller,  em que se pauta essa geração, 

está relacionada à idéia da “busca de liberdade como um objetivo comum” 

(Idem), compactuado coletivamente. A natureza inovadora da juventude,  é 

recorrentemente exaltada nas análises que se debruçam, mais 

particularmente, sobre o maio de 68 na França, ou mais especificamente, 

sobre as revoltas estudantis.  

 

Foracchi (1966 : 10) afirma, mesmo antes das manifestações 

estudantis que irão marcar, em 68  cenários diversos do mundo, que “o 

comportamento político do estudante no Brasil pode ser compreendido, 

num primeiro momento de análise, como produto ‘revolucionário’ da 

frustração das aspirações de classe média. Realizando, sob esse aspecto, 

a polarização ‘revolucionária’  da consciência pequeno-burguesa”. No 

trabalho lançado em 1972 , qual seja após o maio de 68, Foracchi 

considera que “a eles caberia a elaboração nova, não institucionalizada, 

dessa conjuntura crítica, impregnada de uma visão agonística e 

escatológica. Sobre eles pesam, contudo, os cerceamentos de sua 

condição juvenil e da sua incipiência histórica, frágeis sustentáculos de uma 

tarefa de tamanha envergadura” ( p. 12). À juventude é atribuída a tarefa de 

renovação social  e  afirmação da esperança, tendo em vista o pessimismo 

que parece impregnar os valores da  “consciência pequeno burguesa”. 

 

                                                                                                                                                                   
51 HELLER, Agnes, op. cit. pag. 238 



 

 

143 

 

A “contracultura” se expressa enquanto bandeira de mudança 

daqueles que compactuam da idéia da juventude como sujeito das 

transformações relativas ao  “industrialismo” , a “tecnocracia”  ou a 

chamada “consciência pequeno burguesa”. É com Roszak ( 1972) que a 

idéia da “contracultura”,  enquanto “incorformismo radical” e “inovação 

cultural”,  passa a permear o imaginário acadêmico sobre a juventude.  Os 

denominados “filhos da tecnocracia” , quando afixam  na entrada principal 

da Sorbone em 68, seu manifesto, ressaltam que  

 

“A revolução que está começando questionará não só a sociedade 
capitalista como também a sociedade industrial. A sociedade de 
connsumo tem de morrer também de morte violenta. A sociedade da 
alienação tem de desaparecer da história. Estamos inventando um 
mundo novo e original. A imaginação está tomando o poder”  
(Apud  Roszak, 1972 : 33). 

 

O que parece estar na ordem do dia no “maio de 68”,  e que passa a 

ser freqüentemente exaltado pelos autores que se debruçam sobre essa 

temática, é a perspectiva de contraposição dos jovens à sociedade de 

consumo, correlativamente denominada de sociedade industrial  ou de 

tecnocracia. Eles passam a ser vistos como signatários de uma 

“contracultura” capaz de cristalizar uma onda de rebelião mais ampla. 

Sartre (1968 : 65) ressalta a “nova reivindicação estudantil”  como recusa 

“da condição proletária pelos jovens” : 

 

 

“Hoje a classe média se transformou, porque ela pode dirigir sem 
possuir. É o reino da tecnocracia: os proprietários, com a condição 



 

 

144 

 

de receber os dividendos, delegam a especialistas, a quadro 
competentes o cuidado de administrar as empresas. A reivindicação  
mudou de caráter também : não é mais o problema da propriedade 
que está em primeiro plano -  nós o encontraremos mais tarde 
porque ele é fundamental  - mas o problema do poder. Na sociedade 
de consumo, não se quer primeiro possuir,  mas  se participar de 
decisões e controlar”. 
 

Está no cerne da discussão sobre as rebeliões juvenis de 68, a idéia 

de recusa.  Os jovens são percebidos como “alavancas sociais” que 

dinamizam  anseios de  uma crítica social mais ampla.  Verifica-se  que 

nesse contexto histórico expande-se entre alguns setores “o consenso de 

que é aos jovens que compete agir, provocar acontecimentos, correr riscos 

e, de forma geral, proporcionar estímulos”. (RoszaK, 1972 : 15). Poder-se-

ia afirmar que seriam os jovens, nesse esteio de reflexão, os atores 

emblemáticos na formação de uma contracultura  da sociedade de 

consumo . 

 

Verifica-se, curiosamente, que paralela a essa discussão da 

juventude,  enquanto signo de novas reivindicações  e sujeito simbólico de 

uma contracultura da sociedade industrial, forjam-se outras teorizações 

centradas na visão que é nela que se cristalizam comportamentos 

indicadores de crises sociais e desvios. Estudos sobre a juventude datados 

do mesmo período, colocam a necessidade de formulação de estratégias 

de “reeducação” para  aqueles jovens  não plenamente “socializados”.   

 

Matza (1968 : 93)  , num texto publicado nos Estados Unidos em 

1961,  acerca das “tradições ocultas da juventude”,  evidencia três 



 

 

145 

 

características do que denomina  “radicalismo estudantil” : a visão 

apocalíptica, o populismo, o evangelismo. O autor , em contraposição às 

reflexões acima registradas, põe em relevo aspectos relativos a um 

comportamento “não-convencional” da juventude. Afirma ele que “tudo que 

parece ser sério e desagradável para os não-iniciados se converte num 

movimento com alguns  atrativos para a juventude rebelada” (p. 95). 

Embora não se verifique uma conotação negativa acerca da juventude nas 

reflexões de Matza, por outro lado, verifica-se uma des-idealização da 

natureza inovadora de suas ações.  

 

Pode-se mesmo afirmar que o teor exaltador e de tonalidades 

idealistas da “rebeldia estudantil”  ficou  marcadamente circunscrito ao 

contexto cultural dos  anos 60, evidenciado pelo  movimento hippie,  a 

“onda”  Beatles, e as já mencionadas rebeliões estudantis. O trabalho de 

Erikson (1972) 52, acerca do tema “Identidade, juventude e crise”, expõe a 

preocupação que estes movimentos causam nas sociedades que orientam 

suas políticas para a manutenção do status quo. Ao analisar pacientes com 

o que denominou “neurose de guerra”, Erikson (1972: 15) faz uma analogia 

entre os mesmos e os “distúrbios” que parecem atingir um considerável 

número de jovens . Diz ele que reconheceu  “a existência do mesmo 

distúrbio (neurose de guerra) em jovens portadores de graves conflitos cujo 

sentimento de confusão  se deve mais a uma guerra no íntimo deles 

próprios,  assim como em rebeldes desorientados e delinqüentes 

destrutivos que fazem a guerra contra sua sociedade”. 



 

 

146 

 

 

      Os anos posteriores parecem retomar um conjunto de referentes 

que pautam o imaginário da juventude enquanto agente mobilizador da 

“desordem” e de “distúrbios sociais”. Nos primórdios da era moderna,   os 

jovens podiam  mesmo   ser considerados enquanto “tutores da 

desordem”53.  

 

“Na região de stélvio, os jovens eram chamados de ‘hoale’ : usando 
uma metáfora típica da cultura rural, eram relacionados, por sua 
insociabilidade rebelde, com os bezerros de carga castrados, que 
exigiam grandes esforços para aceitar o jugo e serem dirigidos, por 
causa de sua força trasbordante e pelos arrancos imprevistos, e por 
isso na região de Grisões reto-românticos  os jovens eram 
simplesmente chamados de ‘matti’ no sentido de sem limites, 
desenfreados, enfim , loucos”. ( Schindler, 1996: 276). 
 

De todo modo pode-se identificar um referente comum entre o 

conjunto de teorizações sobre juventude: a visão da mesma como agente 

de difusão de “costumes típicos do ‘mundo às avessas’, como personagem 

mobilizador de tensões sociais. 54  Verifica-se que há, de certo modo,  um 

consenso em relação às análises acerca da  ações juvenis até o final dos 

anos 60: a juventude é percebida  como propagadora de valores 

“contraculturais”. O que vai ganhar significações distintas é o enfoque e a 

visão dos autores em relação  à natureza das ações empreendidas pela 

juventude. Pode-se afirmar que até o final dos anos 60, seja pelo foco do 

desvio que marcou a Escola de Chicago, seja pelo teor  

                                                                                                                                                                   
52 Publicado nos Estados Unidos em 1968. 
53 Ver Norbert Schindler, “Os tutores da desordem : rituais da cultura juvenil nos primórdios da era 
moderna” in : História da Juventude Volume I, 1996. 
54 Terminologia utilizada por Shindler, op. cit. 



 

 

147 

 

transformador/revolucionário que marcaram as análises  das 

manifestações estudantis, seja pela idéia de fomentadora de uma 

contracultura e de crise social, a juventude está profundamente associada 

ao referente da rebeldia.  

 

A  juventude  e  estilos culturais  da sociedade do consumo   

 
 

  É assim  que as manifestações juvenis que vão marcar os anos 70    

passam a ser encaradas, em contraposição ao referente da rebeldia, a 

partir de  significantes da alienação.  

 

“A contracultura enquanto tal perde sua força e vigor, como já 
apontamos anteriormente. Desaparece a idéia de uma ‘revolução 
juvenil’, da reinvenção do mundo sobre princípios levantados pela 
vontade de prazer e  beleza, de paz e amor, do investimento utópico 
de uma juventude preocupada em transformar o mundo” (Abramo, 
1994 : 43). 
 

 

  A idéia idílica da juventude enquanto inovação cultural,  

signatária de valores forjados num “mundo às avessas”,  sofre re-

significações  decisivas na década de 70.  Essa desqualificação relaciona-

se, basicamente, ao fato que nos anos 70 e, principalmente durante toda a 

década de 80, os jovens se organizarem em torno de movimentos culturais 

e se apresentarem socialmente como difusores de  estilos de vida 



 

 

148 

 

centrados na música, no lazer e no consumo de produtos identificados 

com a cultura juvenil (Quiroga, 1996: 2).  

 

  É nos anos 80, no Brasil,  que a juventude parece expressar e 

catalisar novos estilos definidores de um modo de ser jovem. O contexto 

político-cultural daquele momento oferece um terreno fértil para 

manifestações de todos os “estilos”. Pode-se afirmar que os movimentos 

sociais , que eclodiram no Brasil durante toda  a década de 80, tiveram 

como eixo mobilizador a demanda por bens de consumo coletivo mas 

fundamentalmente, reclamaram  o direito à diferença. A “novidade”, 

sinalizada por esses “novos personagens”, se expressou na ampliação das 

lutas sindicais, de corporações profissionais, próprias da esfera da 

produção, para instâncias de mobilização no campo do consumo coletivo e 

das experiências múltiplas de cidadania. A participação da juventude , em 

movimentos de expressão  mais amplos, ocorre em momentos diversos, 

mais especificamente, no campo da produção cultural. 

 

Heller (1988:235), ao classificar as “instituições de significações 

culturais”,  identifica a  terceira geração55, que  inicia-se nos anos 80, como 

“pós-moderna”.  Ela  se traduz  

 

“...tanto no sentido de continuação como de inversão de signos dos 
movimentos anteriores. O  pós-modernismo como movimento 
cultural (não como ideologia, teoria ou programa) tem uma 

                                                        
55 A primeira geração se estende do pós-guerra até a década de 50, denominada pela autora de 
“existencialista. A segunda , já mencionada nessa análise, diz respeito a geração cultural dos anos 60, de 
‘geração da alienação” (1988 : 235). 



 

 

149 

 

mensagem suficientemente simples: “tudo vale [...] O pós-
modernismo permite todo tipo de rebelião [...] não há um objetivo 
único para uma rebelião integrada e coletiva”. 
 
 
 
O “ilimitado pluralismo” é a marca da  geração cultural dos anos 80. 

Observa-se que a expansão de uma  cultura “global”  vem a ocorrer  no  

momento em que a sociedade de consumo parece unificar-se. Existiria uma 

relação   entre o crescimento do consumismo e os modos de ser e de se 

rebelar da geração signatária da “cultura da sociedade de massas? De 

acordo com Morin (1990) a temática da juventude é um dos elementos 

fundamentais de uma  “nova cultura”. A juventude é o ator, por excelência, 

da cultura de massa, ela  “protagoniza” os espetáculos  urbanos , 

“esteticiza”  imagens, difundindo a versatilidade e  a liberdade dos 

movimentos como um modo  de ser “moderno”. 

 

O consumismo traz uma mensagem subliminar e orienta-se sobre 

princípios básicos : não é apenas o potencial produtivo e a riqueza 

acumulada pelos indivíduos que define o status social; é fundamentalmente 

o que eles podem consumir, e, efetivamente consomem, que os identifica e 

os qualifica no jogo das relações sociais . Se considerarmos a expansão do 

consumo como o “ideal” das sociedades pós-industriais e , por outro lado, 

se “o centro das suas atividades vitais é o tempo livre” 56 ninguém mais que 

os jovens, concentrariam o significado e o sentido do que Heller vai 

denominar “geração pós-moderna”. 

 



 

 

150 

 

Os  “Racionais Mcs” , um grupo de rappers de São Paulo,  surgem 

no final de 1988 “narrando a dura vida de quem é negro e pobre, 

denunciando o racismo  e o sistema capitalista opressor  que patrocina a 

miséria  automaticamente vinculada a violência e o crime”57. Em um rap 

sobre o “Mano na porta do bar”58, os “racionais” dão ênfase ao apelo 

consumista que recorta do dia a dia do jovem : 

 

 

“Você viu aquele mano na porta do bar 

Ultimamente andei ouvindo ele reclamar 

Da sua falta de dinheiro era problema ( s.i.c) 

Que a sua vida pacata já não vale a pena 

Queria ter um carro confortável 

Queira ser um cara mais notado 

Tudo bem até aí nada posso dizer 

Um cara de destaque também quero ser (...) 

A lei da selva consumir é necessário 

Compre mais, compre mais 

Supere seu adversário, 

O seu status depende da tragédia de alguém 

É isso, capitalismo selvagem” 

 

 

                                                                                                                                                                   
56  HELLER, Agnes, op. cit. pag. 242 
57 Ver informações da Internet 



 

 

151 

 

“A cultura de massa se apresenta sob a forma do espetáculo”59 

sendo  a juventude  seu ator principal e ser notado  seu desafio diário.  A 

juventude parece atuar no contra-fluxo , enquanto o mundo adulto torna-se 

cada vez mais o “lugar” do trabalho árduo,  das “fadigas e penas”60, ela se 

move na contraposição aos valores modernos constitutivos da ética do 

trabalho,  proclamando a primazia  da ética do tempo livre. Pode-se 

observar que “as horas vagas do ‘animal laborans’ jamais são gastas em 

outra coisa senão em consumir; e, quanto maior é o tempo que ele dispõe, 

mais ávidos e insaciáveis são seus apetites”61 

 

As expectativas de  consumo do segmento juvenil se traduzem, na 

opinião de Canclini ( 1995 : 38), “nas novas gerações as identidades se 

organizam menos em torno de símbolos histórico-territoriais, os da memória 

pátria, do que em torno dos de Holywood, televidiva ou Benetton”. É assim 

que o consumo , atualmente,  constrói parte da “racionalidade integrativa e 

comunicativa da sociedade”. Consumir é um modo de existir e de “ser 

notado” na esfera pública iluminada. 

 

A idéia de passividade  e alienação, perpassada no imaginário sobre 

os jovens dos anos 70 e 80, não  foi apenas derivada de posturas, ações e 

comportamentos protagonizados pelos jovens como em outras 

circunstâncias, esse imaginário revela visões classificatórias do 

                                                                                                                                                                   
58 Música de ano Brown? Edy Rock 
59 MORIN, Edgar . op. cit. pag. 77 
60  ARENDT, Hannah. A condição Humana. Rio de Janeiro, Forense, 1987. 
61  ARENDT, Hannah, op. cit. pag 146 



 

 

152 

 

comportamento social. Até meados dos  80, se difundia a noção, seja na 

experiência política, seja no plano do debate  acadêmico, que as ações que 

se desenrolam no campo da cultura e do consumo não   podem ser 

consideradas enquanto  ações políticas com potencial de transformação 

social. De certa forma, pode-se considerar, que os jovens adentram a 

“cena” do consumo de massa e passam a produzir “mercadorias culturais”.  

 

Os jovens representam o segmento mais expressivo no consumo 

dos bens simbólicos, produzidos e reproduzidos na “cultura de massas”. 

Qual seria a mensagem fundamental projetada nesse campo cultural? É a  

do  consumo ao “alcance de todos”62, e  do prazer de consumir63, onde se 

pode contrapor o mundo adulto, do trabalho, como o “princípio da 

realidade”, sendo o mundo do consumo, “o princípio do prazer” (Freud, 

1976) . 

 

“Inculcar em garotos os rudimentos de uma vida que já é proibida, 
que lhes é de antemão confiscada ( e que, aliás, já não é mais viável 
), não poderia ser considerada uma brincadeira de mau gosto, uma 
afronta suplementar?” (Forrester, 1997 : 76) 
 

 Observa-se, a partir da pesquisa realizada em Fortaleza com 

gangues,  que muitos jovens mesmo atingindo a maioridade, recusam-se 

em se afastar da sociabilidade das turmas, a fim de alcançar um padrão 

estético relativo a uma vida que já é (de antemão), proibida. Helena 

                                                        
62 “Você pode comprar é só querer” 
63 As propagandas publicitarias , subliminarmente, associam prazer `à consumo: imagens de mulheres, 
símbolos fálicos, desportistas, imagens paradisíacas “dizem” que o consumo é o “lugar do paraíso. 



 

 

153 

 

Abramo64 , analisando os “punks e darks no  espetáculo urbano” também 

identifica essa recusa. “Diante da dificuldade de tornar-se adulto, a rejeição 

radical ao modo de vida dominante pode tomar a forma de “não-escolha”, 

de permanecer jovem , mantendo-se a margem do sistema”. Nesse sentido, 

a “cultura juvenil” extrapola o que comumente se denomina adolescência e  

crise da adolescência . Poder-se-ia caracterizar essa vivência da cultura 

juvenil e de seu caráter de crise nos seguintes termos:  

 

“...na explosão da dificuldade de entrar no mundo adulto, de 
adequar-se às  suas normas sociais e instituições, levando ao 
questionamento destas, assumindo o caráter de fenômeno social: 
enquanto crise da adolescência pode ser limitada a uma perturbação 
momentânea do indivíduo, crise juvenil é uma manifestação coletiva, 
que problematiza a própria ordem social” (Abramo : 14) 
 

A idéia de juventude, ao mesmo tempo em que simboliza a rebeldia 

diante de uma ordem social “desmoralizada pelo tédio burocrático”65   e 

pelo trabalho “uniforme e mecânico”66,  sinaliza e projeta uma outra 

dimensão, que lhe é complementar, a do  sonho idílico da abundância, do 

consumo infindável de mercadorias estilizadas sob o código e a marca do 

“ser jovem”. A rebeldia juvenil , no campo da sociedade do consumo 

expressa  uma caricatura dos seus apelos simbólicos:   tudo é exagero, 

tudo parece transpor limites e “vitrinizar” estilos e padrões “juvenis”.. 

 

A rebeldia da “geração pós-moderna”, signatária da “cultura de 

massa” e personagem central  da difusão ilimitada de “estilos”,  

                                                        
64 ABRAMO, Helena, Cenas juvenis- Punks e darks no cenário urbano, São Paulo, Scrita, 1994, pag. 26 
65  MORIN, Edgar op. cit. , pag. 155 



 

 

154 

 

aparentemente se reduz, como afirma Heller ( 1988) a “nada rebelar-se”. 

Pode-se identificar micro-espaços de expressão  de comportamentos, de 

estilos onde “todo tipo de rebelião é permitida”, sem que nenhuma causa 

específica tenha que ser claramente acordada e revelada. Há uma 

fragmentação de “rebeliões”, territorializadas, limitadas a espaços restritos 

de reconhecimento e identificação.  

 

Observa-se uma aparente desarticulação entre a dinâmica global da 

difusão da cultura de massa e o profundo processo de fragmentação dos 

grupos juvenis. O potencial de difusão da “cultura de massa”, de inscrição 

de estilos, gestos, performances, potencializando e disseminando a 

dimensão da individualidade, não teria nas “cenas juvenis” um terreno 

próprio para a formação de identidades? 

 

É assim que dentro do cenário urbano, a rebeldia juvenil  revela 

códigos de ordenação, apropriação e exclusão social que atravessam a 

cidade. Ela expressa, pela mobilidade, super-exposição e difusão de signos 

culturais diversos, as tensões entre os valores dominantes, da ordem do 

instituído e os valores emergentes, do campo do instituinte67. Desse modo, 

ela se enuncia como  vitrine das tensões sociais, como campo catalisador e 

enunciador dos novos desafios que deverão ser enfrentados pelo ideal do 

consumo “globalizado”. O que seria o consumo globalizado? Uma vitrine 

que extrapola a dimensão local e  possibilita, ao contrário das vitrines 

                                                                                                                                                                   
66  ARENDT, Hannah, op. cit. 
67 Ver Cornelius Castoriadis, A Instituição  Imaginária da Sociedade, Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1982  



 

 

155 

 

tradicionais, ver e ser visto em perspectiva ampliada, observar as vitrines 

e ser vitrine  através de “corpos panoramáticos” (Canevacci) postos em 

constante movimento nos locais de intensa visibilidade pública. Ser jovem 

significa mobilizar o espetáculo das diferenças68. 

 

A busca da diferença, o desejo de impactar, de provocar   contrastes,  

marcas definidoras de  “existência social”  é o que parece mobilizar a 

juventude dos anos 90.  Movimentos punks, darks, funks, torcidas 

organizadas, dos carecas do subúrbio, dos skin heads, do Hip Hop 

organizado, dentre outros,  parece mobilizar, de forma mais visível,  a 

atenção e a tensão juvenil dos anos 90.  A presença dos jovens no cenário 

urbano vai ser marcada pela “agressividade real e simbólica do seu 

comportamento” (Abramo, 1994 : XI ).  

 

A observação de turmas de jovens em Fortaleza nos coloca diante 

de uma diversidade de filiações, motivações para a formação de turmas e 

vivência de experiências. Torna-se cada vez mais difícil definir-se a 

juventude, enquanto macro-categoria de investigação. Ela é 

essencialmente polimórfica e polifônica. De outro modo, pode-se assinalar  

um denominador comum nas práticas juvenis que marcam os anos 90: a 

necessidade da formação de “turmas” cujo objetivo, pelas vias mais 

diversas, é marcar uma presença impactante no cenário social. Pode-se 

observar  que as variações do ato de “marcar presença” têm se dado de 

modo bastante diferenciado. Nas grandes metrópoles brasileiras, o registro 



 

 

156 

 

destacado de jovens tem ocorrido, grosso modo, a partir de dois campos 

diferenciados de manifestação : a presença de movimentos culturais, que 

têm a dança, a música, o esporte ou as artes gráficas como campo de 

manifestação mais marcante, denominadas galeras e os grupos que se 

expressam, de forma mais restrita,  através de práticas coletivas de 

violência, identificados  como gangues. 

 

As galeras e gangues : fronteiras tênues  
 

 

   Antes da terminologia gangues” ganhar espaço nos 

meios de comunicação de massa em Fortaleza, já se observava,  desde a 

popularização dos bailes funks , a formação de turmas de jovens que 

encenavam dramaturgias diversas nos vários agitos da cidade. Em meados 

dos anos 80, de forma mais visível no final dessa década, os bailes funks  

ganham destaque  nos clubes de periferia da cidade. Inseridos numa  série 

de eventos que ocorrem nas sombras, nos becos,  nos espaços 

segregados das metrópoles os bailes funks ficam circunscritos ao rol dos 

acontecimentos anônimos. No final dos anos 80, os bailes extrapolam os 

espaços da periferia urbana.  É nesse momento que se observa a formação 

de uma diversidade de galeras de jovens, representando os espaços de 

moradia como forma de se ‘“destacar”  e disputar  o respeito das outras 

galeras, provocando a usual observação : a galera X se garante! 

 

                                                                                                                                                                   
68 Sobre o conceito de diferença ver capítulo 2 



 

 

157 

 

   Hermano Viana (1996 : 182) , após o “arrastão” 

de 18 de outubro de 1992 na praia do Arpoador, evidencia um processo de 

“demonização” dos bailes por parte da imprensa  carioca.  Após esse 

momento, transformado pela  rede globo como fato nacional, toda a 

dinâmica de formação das galeras protagonizadas nos “inexistentes” 

espaços da periferia da cidade, ganha visibilidade.  Viana (1996 : 180)  

insiste mesmo em afirmar que os denominados “arrastões” podem ser 

pensados como uma ampliada encenação das galeras nos bailes funks: 

    

Acho mesmo que foi (arrastão) a tentativa das galeras e diferentes 
favelas cariocas  (vejam bem, não falo galera de   funkeiros) de 
encenar na areia da praia o “teatro da violência” que inventaram nas 
pistas de dança das centenas de bailes ‘funk’ realizados 
semanalmente em  quase todos os bairros da cidade” 
                      

 

   Passa a ser difundida a idéia não apenas que o baile 

funk é palco de violência mas que as galeras de periferia se formam, 

exclusivamente, para dar vazão às práticas de violência.  Os bailes funks 

motivaram a formação de turmas de jovens autodenominadas galeras, que 

dentro dos “agitos”,  dos bailes   faziam transbordar  a violência “represada” 

e fragmentada nos vários espaços da cidade. 

 

“Tudo começou com o baile ‘funk’ do Regatas. Aí um colega meu  
disse: vamos formar a nossa galera que as goiabeiras tem uma  
galera e aí a gente pode se juntar e encarar o som. Foi aí que nos   
fomos se agrupando. No tempo só tinha cinco e foi chegando outros 
de outros lugares, até que chegou o número de 15. As vezes quando 
um precisa de alguma coisa a gente ajuda, até mesmo quando briga 
é  num canto da escola, aí nós vamos todos lá ajudar. Ele vê  se tem 



 

 

158 

 

um jeito pra’ dizer que ele também tem um grupo”  ( Integrante da 
galera B. F - Boys Fera ) 
 

   Movidos pela necessidade de  consolidar no grupo a 

idéia de pertencimento 69,  as  turmas de jovens  se  “organizam” com o 

objetivo de deixar  marcas territoriais. Essa necessidade de “registro social” 

no mapa “oficial” é que vai ensejar entre as galeras a mobilização de 

práticas de violência. Em Fortaleza, o “arrastão”  de 18 de outubro de 1992 

no Rio de Janeiro, parece mobilizar formas mais espetaculares de 

expressão pública das “galeras”.  A dimensão do “olhar”  (Canevacci , 1990: 

23) nas grandes cidades modernas, vai exigir a exposição de “corpos 

panoramáticos” que refletem, retroagem e projetam infinitas combinações. 

Quando as galeras se  apresentam como “corpos em evidência”, 

mobilizados por práticas de violência as denominadas “guerra de 

meninos”70,  passam a ser  registradas como estratégias de ação de 

gangues. 

 

   No início de 1993,   é que os bailes funks em 

Fortaleza passam a “ganhar destaque”  como “território” potencializador de 

práticas de violência. Corpos “invisíveis”, práticas sociais  “inexistentes” 

ganham as manchetes de jornais:  “Festas de jovens transformam-se em 

celebração da violência”71 Vários nomes de galeras, então denominadas de 

gangues, ocupam as páginas de jornais. Setores da Polícia Civil e Militar 

passam a alardear os riscos da presença desses grupos - gangues são 

                                                        
69 Ver essa discussão no capítulo sobre as construções identitárias entre as gangues e galeras. 
70 Jornal “O Povo” de 27 de setembro de 1992. 



 

 

159 

 

uma ameaça crescente...existem bandos com mais de 200 animais”72.  

O preconceito e o estigma, em relação aos grupos encarados como 

“desviantes”,  passam a orientar registros de ações juvenis diversificadas  

como a dinâmica de ação das gangues.  As vinhetas de jornal, acerca da 

atuação desses grupos, diversificam-se de acordo com a identificação mais 

precisa entre suas ações e as práticas de violência: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

Percebe-se que nas vinhetas relativas ao ano de 93,  imagens que 

parecem combinar o imaginário plasmado acerca da juventude : elas 

condensam a condição de  vítima e de sujeitos da violência.  A vinheta, 

relativa a “gangue de menores”  ressalta a ação de natureza grupal, utiliza  

tarjas para a identificação da condição de menoridade e põe em primeiro 

plano a mira de um revólver apontando para qualquer um que esteja na sua 

                                                                                                                                                                   
71 Jornal “Tribuna do Ceará” de 27 de janeiro de 1993. 
72 Declaração do delegado Francisco Quiroga para o Jornal “Tribuna do Ceará” de 10 de março de 1993. 



 

 

160 

 

direção. Já a vinheta que parece no final de 1993, ainda se constrói 

tendo em vista a ambigüidade entre a condição do jovem como instrumento 

e sujeito da violência. No início de 1994, o jovem aparece no Jornal O 

Povo, nitidamente, como ator central da violência. Isso “justifica”  que a 

vinheta que passa a ser registrada em quase todas as matérias relativas a 

ação de gangues, em 1994, no Jornal O Povo,  enuncie a ação do GATE ( 

Grupo de Ações Táticas Especiais, da Polícia Militar ), criado como 

estratégia de enfrentamento a esses grupos juvenis.   

 

   O estigma em relação ao jovem morador de 

periferia,  identificado quase sempre como participante de gangue  atinge, 

em 1994, seu registro mais nítido. Torna-se, então, difícil diferenciar o que 

são gangues e galeras. É morador de periferia, tem ente 13 a 20 anos, 

anda em turma não nunca inferior a 10 componentes, veste-se com roupa 

de “marca”, é tatuado, usa brinco, freqüenta os bailes funks pode ser  

então, facilmente identificável como componente de gangue. Na “charge” 

apresentada abaixo, observa-se a disputa  violenta entre jovens, tendo 

como cenário o baile funk do Vila União,  entre as disputas, impotente,  o 

morador do bairro. 

 

 

 

 

 

 



 

 

161 

 

 

O estigma relativo a ação de turmas de periferia torna-se de tal modo 

fortalecido que, no imaginário das próprias turmas,  a contraposição entre 

galeras e gangues passa a  ter   a participação nos “enxames” como 

elemento de diferenciação.   

 

“Existe diferença entre a galera e a gangue: galera é um grupo de 
jovens que sai para dançar, curtir, sair com a namorada. A gangue 
não é para roubar, matar” (Entrevista realizada pelo GAJOP com   
galeras de Recife) . 
 

   É evidente que o termo gangue é  recortado por toda 

a visão que tematizou o “desvio”  através da vasta produção da Escola de 

Chicago nos anos 40 e 50 nos Estados Unidos e, no Brasil, durante toda a 

década de 60  até os anos 70. Gangue e delinqüência passam a ser termos 

correlatos tanto na visão policial, no imaginário social, como na percepção 

que pontua as diferenciações entre as turmas de jovens.  O uso do termo 

gangue, pode ser enfocado levando-se em conta  um tênue limite entre as 

“galeras”  que se organizam para ir aos bailes, as praias, para compartilhar 

músicas, drogas e aquelas que têm um objetivo explicitado entre seus 

membros, para o roubo, as brigas entre galeras, os saques a bens e 

equipamentos coletivos e etc. Desse modo, pode-se afirmar que toda 

gangue é uma galera mas nem toda galera é gangue.  Dentre os seus 

integrantes, as diferenciações entre gangues e galeras assumem 

representações diversas : 

 



 

 

162 

 

“Porque gangue mesmo não é aqui é só fora mesmo quando a 
gente vai para uma festa, até os policial considera como gangue. Só 
fora, porque aqui dentro mesmo não tem.” (Componente da Galera 
da Quadra ) 
 

“Rapaz, a gente  passa a semana  aqui dentro só olhando para a 
cara dos caboetes daqui, a gente não pode fazer nada. Chega o 
sábado, forma a gangue, que é exatamente a hora de ir para o baile 
‘funk’, ne? Aí eles falam : os maconheiros saíram. Quando a gente 
desce do ônibus eles falam: os maconheiros chegaram. Pronto, a 
gangue tá formada de novo” ( integrante da Galera da Quadra)  
 
 
“O cara que é de gangue tem que defender os amigos (...) esse 
negócio de gangue não é pra’ ter  violência não, mas é porque o 
pessoal fala muito. Tem vários tipos de negócio de gangue. Tem 
umas que é só pra’ chegar em outro bairro e querer brigar. Aí tem 
outras que são só para se divertir” ( Integrante da Galera da Quadra) 
 

  

“Gangue quem chama a gente são os de fora. Gangue quem chama 
é jornalista, é jornalista quem chama. A gente chama galera, galera 
da quadra. Essa idéia de galera não tem essa de ser certinha e a 
outra boa não ! Galera é galera e quer dizer uma turma de jovens 
reunida, galera quer dizer turma de pessoas, Se me perguntarem se 
é uma gangue ? Eu digo, gangue é de padre, é um monte de padre 
junto, ou uma gangue de polícia que é um monte de policial junto. Só 
chama a gente de gangue aqueles que tem raiva, aqueles que são 
otário “ (Integrante da Galera da Quadra).  
 

 

    Observa-se  que o campo de movimentação e 

expressão das galeras é múltiplo, tendo em vista não apenas o caráter de 

sua dinâmica interna, seja para a dança ou seja de forma mais direta para 

as práticas de violência, mas, fundamentalmente, como  forma diversificada 

de composição dos papéis assumidos pelos jovens que compõem as 

galeras. Verifica-se que, mesmo tendo em vista todo o caráter 

estigmatizante do uso do termo gangue, elas assumem a sua existência 



 

 

163 

 

oportunamente. Tal qual anti-heróis, transmutados em cidadãos 

“comuns” nos finais de semana, nas “caladas” da noite, fora dos espaços   

normatizados da vida cotidiana, a galera pode “tornar-se” gangue. Um 

dos integrantes da Galera da Quadra explicita esse jogo de papeis  quando 

assinala: “Galera só é gangue mesmo da sete da noite do sábado até as 

seis horas do domingo porque na segunda tem aula e a maioria aqui 

trabalha. Aqui não tem ladrão, a  maioria trabalha. Agora se for uma briga, 

eu sou chegado a uma briguinha”. Pode-se observar que a própria difusão 

do termo gangue acaba por criar a instituição gangue, de modo simplificado  

pode-se afirmar que o nome cria a coisa.  A força da instituição gangue 

aponta , quase sempre, um tênue limite entre o que significa ser gangue e 

ser galera. 

 

 A classificação  entre “ser galera” durante a semana e, no momento 

do baile funk,  assumir a galera como gangue, tem como fronteira  uma 

idéia que recorta os depoimentos dos participantes das gangues - o que dá 

pra’ rir, dá pra’ chorar” -  onde a  violência torna-se prática habitual, como o 

tributo que deve ser pago por aqueles que atravessam as áreas inimigas e 

ousam “rir” nos bailes.  Observa-se que existe entre os integrantes das 

gangues fronteiras delimitadoras entre o lugar da violência e o da não 

violência73; qual seja, não são em todos os  momentos que uma galera 

se assume enquanto gangue e, desse modo, não são em todas as 

ocasiões que se dinamizam as práticas de violência.   Assim sendo, 

deve-se evitar a correlação linear e simplificadora entre gangues e violência 



 

 

164 

 

que, certamente,  pode levar a uma reprodução mais moderna da “teoria 

do desvio” que estigmatizou, nos anos 60, as denominadas populações 

marginais no Brasil. Quando identificamos as gangues como protagonistas 

das práticas de violência juvenil , parte-se de dois referentes básicos:  

 

1) A autodenominação das turmas como gangues, em momento em 

que se reúnem em turma e nomadizam nos “territórios” das cidade  

 

2) A justificação dessa denominação pelos seus integrantes tendo 

como base a dinâmica da violência ensejada, nesses momentos,  pelo  

enfrentamentos travados entre as várias galeras. 

 

   As galeras, freqüentemente, insistem em se 

diferenciar das gangues. Nas turmas observadas, cujo objeto mais preciso 

de investigação está  identificado no campo da violência  juvenil,  os grupos 

observados se dinamizavam quase sempre como uma “sociedade secreta” 

(Goffman, 1988: 99)  

 

“Uma vez que todos nós participamos de equipes, devemos carregar  
no nosso íntimo algo da doce culpa dos conspiradores. E desde que 
cada equipe está empenhada em manter a estabilidade de algumas 
definições da situação, escondendo ou depreciando certos fatos a  
fim de conseguí-lo, pode-se esperar que o ator continue vivendo sua 
carreira de conspirador com certa dissimulação” 
 
 

                                                                                                                                                                   
73 Ver capítulo sobre  “O imaginário da violência nas Ciências Sociais”.  



 

 

165 

 

   É desse modo que o sentimento de “equipe”  e de 

cumplicidade, que se estabelece entre os “conspiradores”,  torna a gangue  

um sujeito por excelência das práticas de violência juvenil da população 

“pobre”. Pode-se afirmar que a vivência da violência entre as gangues 

produz  “possibilidade”,  forja uma percepção diferenciada de território, de 

violência policial, de identidade, de corporalidade, de princípios e códigos 

de convivência criados no intuito de preservar o caráter secreto e a 

existência do próprio grupo  “conspirador”. Uma galera que se encontra 

exclusivamente para dançar nos bailes é constituída de códigos de 

convivência mais fluidos, de uma elasticidade mais ampla e móvel de seus 

princípios,  de uma organicidade não tão sólida e garantidora  da fidelidade 

entre seus membros. 

 

   Distinguir as galeras das gangues não se reveste, 

necessariamente, de uma visão classficatória e estigmatizante, ela é 

apenas diferenciadora das práticas múltiplas de violência  que recortam as 

experiências juvenis desse final de século.   

 

   Não se pretende estabelecer uma visão comparativa 

seja entre gangues e galeras, seja entre as gangues e o Movimento Hip 

Hop . Com isso não se objetiva, por outro lado,  neutralizar as 

diferenciações entre os mesmos. A idéia, apontada pela dinâmica dos 

grupos juvenis de periferia, tendo em vista que vários integrantes do Hip 

Hop foram de gangues, é de percebê-los, distintamente, dentro da dinâmica 

juvenil nos bairros de periferia urbana. Cada ator se enuncia com suas 



 

 

166 

 

especificidades nos diversos temas que emergiram nas  conversas e nos 

contatos estabelecidos com as gangues  e o Movimento Hip Hop. Entende-

se as práticas das gangues e do Hip Hop dentro da perspectiva de  

continum, como partes entrelaçadas do imaginário sobre a violência e o 

sentimento de exclusão que pontuam a vida dos jovens na periferia da 

cidade de Fortaleza. 

 
 

A gangue e o olhar do pesquisador 
 
 
 
 
Como identificar aqueles que quando não estão nos bailes, nos 

enxames, parecem tornar mimética a sua presença no turbilhão das 

grandes cidades? Têm , na sua maioria, entre 13 a 19 anos. Moram com a 

família. Que família ? Ela quase sempre  se restringe a figura da mãe e, as 

vezes, de um padrasto. Evitam ficar em casa, no geral ela funciona apenas 

como dormitório, ponto de passagem. Um integrante da ‘gangue da 

PROAFA’ ‘fala - ‘cansei de apanhar do pai com um fio de poste, levei 

paulada, ele é ignorante’. A mãe é apontada como aquela que ralha, 

reclama, grita e também, de vez em quando, ‘bate na gente.’ As agressões 

e violências ritmizam o cotidiano da casa. Os conflitos familiares ocorrem 

na relação com os pais e, também, em freqüentes desavenças entre 

irmãos. Entram e saem da casa como quem se esquiva dos encontros e 

dos vínculos familiares. Ficam na rua trabalhando, estudando e o tempo 

livre é reservado para o sono e o encontro sistemático com a turma. 



 

 

167 

 

 

 É no final da tarde, quando todos retornam ao bairro, que a turma se 

encontra. Aqueles que não trabalham, logo no início da tarde, migram para 

o local costumeiro de encontro. Ficam horas a fio no mesmo local, ‘tomam 

conta do pedaço’, deitam-se na calçada, sentam-se no chão e ficam, ficam. 

Sentem-se em casa. No geral, eles trabalham. Na GDQ - galera da quadra 

- as ocupações diferenciam-se: um trabalha em equipe de filmagem, outro 

no corpo de bombeiros, o terceiro no mercadinho São Luiz; até mesmo nas 

campanhas políticas eles são contratados para distribuir panfletos nos 

semáforos da cidade. Observa-se que a maior parte das ocupações têm um 

caráter efêmero e rotativo. Eles “estão trabalhadores" e parecem quase 

sempre referir-se ao empregador com o usual comentário - peguei um 

otário. Como não se convencem da sua condição de trabalhadores 

entendem que quem os emprega desconhece a “farsa”, é enganado. São, 

obviamente, contratados  na condição de  qualquer “jovem carente” 

morador  da periferia. 

 

 Todos eles falam da incompatibilidade entre trabalhar e estudar ao 

mesmo tempo. E por isso muito insistem em afirmar: ‘esse negócio de 

estudo é a maior paia. O cara trabalha o dia todo e a noite tá cansado 

para ir à aula. A escola tem os horários dela, a gente vai, senta na 

cadeira, tem o dever, quando tô bom faço o dever, as vezes fico só de 

ver.’ Esse trocadilho espontâneo entre ‘dever’ e ‘ver’ é emblemático, na 

escola, é quase sempre a atitude de parar e olhar que predomina em 

relação ao dever de fazer. Nesse sentido, os participantes das gangues 



 

 

168 

 

concluem que a  ‘escola é pra tirar de tempo’ o que significa dizer, ficar 

em uma atividade na qual eles não se mobilizam, não investem de fato 

suas energias; permanecem apenas para preencher o tempo ou 

obedecerem aos ritos institucionais da infância e da juventude. 

 

 A difícil conciliação está em ‘não poder entrar na escola muito 

doido’, não pode dá sujeira. Tem a diretora que parece um cachorro, 

um cão de guarda, tem uma voz esquisita”. A sensação de esquisitice é 

plenamente compartilhada por todos. Ao conversar com uma coordenadora 

de um centro comunitário, ela usou a mesma expressão relativa ao impacto 

provocado por sua ação no tratamento dispensado aos participantes de 

gangues- ‘eles são estranhos, não adianta, são esquisitos, tudo que se 

fala é mesmo que nada, eles ficam parados na sala com cara de 

drogados e não fazem nada. Quando decidem fazer alguma coisa é 

pra’ sair pichando, destruindo a escola, quebrando tudo’. Não se 

reconhecem na família, não se reconhecem na escola mas tentam, nem 

que o preço seja a própria vida, serem reconhecidos como um jovem 

signatário do estilo global juvenil. 

 

 É nessa dinâmica de inserção que, durante o dia, confundem-se 

com moradores comuns dos bairros de periferia da cidade, apenas com 

uma significativa diferença : vestem-se ‘nos pano’,  eles ‘se garantem’. 

Confundem-se com os jovens que transitam nos espaços da cidade oficial, 

apenas com uma emblemática diferença: carregam marcas da violência e 

signos de diferenciação no território-corpo. 



 

 

169 

 

 

 Na gangue, as mulheres existem numa proporção de dez homens 

para uma mulher. Elas são quase sempre utilizadas entre os membros 

masculinos como ‘cheiro do queijo’ qual seja, atraem um desconhecido e o 

levam para um local ermo é, então, que a gangue entra em ação. Observa-

se entre as gangues a produção de um discurso marcado pelo preconceito 

e estigma em relação a condição feminina onde o termo mais recorrente, 

quando se referem as mesmas, é as vadias. Eles reproduzem, e é 

interessante ressaltar que não apenas em relação as mulheres como 

também a eles próprios, os discursos dominantes - ‘são tudo sem 

vergonha, tem umas que são inocentes. Elas roubam, namoram com 

os caras e botam chifre. Elas são umas galinha, umas vadia, 

participam freqüentemente para beber, só sai na hora da briga’. 

Verifica-se que toda a carga de preconceito que o participante constrói a 

respeito do fenômeno gangue em si, condensado no comentário relativo ao 

significado do termo mirim - é um elemento sem-vergonha - se exacerba 

na visão das mesmas acerca da participação das mulheres. Porém, pode-

se identificar uma expressiva diferença - a visão da gangue sobre o 

universo feminino é marcada por contradições: fontes do bem e do mal, do 

prazer e da perdição, assim constróem suas representações sobre as 

mulheres. Uma música cantarolada por um participante da gangue FIEL, 

expressa esse caráter ambíguo- ‘Esta carinha inocente, esconde uma 

fonte de maldade. Se soubesse ler a sua vida, queria você na 

realidade. Meu erro foi amar você assim, cabeça do jeitinho de um 

anjo, pode deixar que dessa vez eu me arranjo’. 



 

 

170 

 

 

 A visão da gangue sobre as mulheres tende, de forma mais 

expressiva, a evidenciar o caráter movediço, impreciso e de difícil definição 

acerca do que significa, para seus integrantes, a  gangue em si. É  nesse 

terreno complexo, recortado de ambigüidades que os integrantes da 

gangue se definem : ‘a gente fica conversando, curtindo um som. Se a 

gente ficar na esquina, ai a polícia pode chegar espancando. Mas 

dentro do bairro não é gangue não. Aqui dentro não. Só dentro do 

baile funk. Lá a gente tá de galera. Se a gente ficar calado como é ?A 

gangue existe na cidade como forma de ‘não ficar calado’, como modo de 

expressar uma ausência, um esquecimento. Qual o modo encontrado pelas 

gangues para demarcar essa diferença? As pistas encontram-se logo em 

seguida.  

 

Gangues : a violência é a diferença 
 
 

Em Fortaleza, assim como nos contextos urbanos das grandes 

metrópoles de todo o mundo,  as manifestações juvenis como se pode 

perceber no tópico anterior ,  de modo mais emblemático, têm sido 

representadas através da ampla denominação de galera .  Pode-se dizer 

que a gangue é uma conceituação criada pelo idéia de desvio, tendo em 

vista a expressão juvenil nos guetos de chicago, de forma mais marcante,  

a partir dos anos 50. De outro modo, verifica-se que alguns agrupamentos 

juvenis, auto-instituem-se   gangue, ressaltando o envolvimento nas  



 

 

171 

 

“tretas”, nos “enxames”,  nos enfrentamentos com a polícia como marca 

diferencial em relação às galeras como um todo.  Da Costa (1993: 29) , na 

sua pesquisa acerca dos “carecas do subúrbio”, ressalta que como 

característica comportamental, eles acentuavam a agressividade e a 

virilidade. Procuravam deixar claro, que se constituíam em gangues de 

‘machos’ e adestravam-se através do judô, do boxe e das lutas marciais.” 

 

A denominação gangue parece mesclar dois referentes básicos: a 

auto-instituição do grupo como gangue, para intensificar e dar visibilidade 

para si e para os outros grupos acerca do caráter, realmente, violento ( no 

sentido interno da gangue expresso através do termo “se garantir” ) dos 

que a integram; a marca do estigma do desviante, do delinqüente 

apregoada pelos esquemas de segurança pública e pelos meios de 

comunicação de massa.  É nos “ritos de instituição” (Bourdieu, 1988 ; 100) 

que a gangue cria diferenças, notifica sua identidade 

 

“A instituição de uma identidade, que tanto pode ser um título de 
nobreza ou um estigma ( “você não passa de um...” ), é a imposição 
de um nome, isto é, de uma essência social. Instituir, atribuir uma 
essência, uma competência, é o mesmo que impor um direito de ser 
que é também um dever ser ( ou um dever de ser ). É fazer ver a 
alguém o que ele é, ao mesmo tempo, fazer ver que tem de se 
comportar em função de tal identidade.” 
 
 
 
A gangue é um rito de instituição social que ao mesmo tempo que 

“atribui uma essência, impõe um dever ser”.  Ela possibilita aos “proscritos 

da cidade” (Wacquant) , inseridos nas tramas da invisibilidade e da 

indiferença,  o direito de ser, de se fazer ver. 



 

 

172 

 

Entrar na gangue: o emblema da instituição 
 
 
 

 Um dos integrantes da “Galera Boy Fera” destaca que “tudo 

começou porque cada galera queria ser maior, para invejar os outros”. A 

necessidade de  “ter destaque”, mobiliza  as gangues a operacionalizar 

dispositivos diversos de instituição. Talvez seja por esse caráter 

perfomativo, em que a existência e legitimação de uma gangue, como num 

jogo de espelhos, depende do lugar que a mesma ocupa diante das 

demais; que ela traga como  marca primordial a mutabilidade. Nela, nada 

é fixo, nada supõe sistematicidade, longevidade. Por isso, quando indaguei 

sobre o líder, o “chefe” da gangue, quase sempre percebi que isso 

dependia de quem se garantia nos últimos “enxames”, não ocupando o 

mesmo um lugar definido sobrepondo-se aos demais componentes. O 

“chefe” quase nunca fala, quase nunca aparece no local dos points, afora 

os momentos de mobilização e de articulação das gangues para alguma 

ação específica. Ele  se notabiliza pela coragem e força física, sendo 

aquele que nas “tretas” fica sempre na linha de frente e, segundo os relatos 

dos participantes,  “não tem medo de morrer”.74  Desse modo, se a 

pergunta é sobre o líder no geral eles respondem : “não tem líder não, quer 

dizer não é escolhido um líder, mas tem sempre aquele que se garante 

mais” .75 Por isso mesmo é que “ser notado”, “se garantir”, “ter destaque” 

são critérios que viabilizam a entrada dos jovens nas gangues. 

 

                                                        
74 Integrante da gangue “Sem Cérebro” das Goiabeiras 



 

 

173 

 

“As vezes chega um ‘gadinho’ 76 do interior, aqui tem um primo 
que chegou do interior e já é da galera, ai começou a se envolver e 
andar junto. Depois, quando tem uma briga, ele quer mostrar que é 
valente, daí pega drogas. Outros começam com pichação dentro do 
próprio colégio. Picham  o colégio, as cadeiras, as paredes e depois 
começam indo pro’ som com a galera”. (Integrante da Gangue Sem 
Cérebro das Goiabeiras).  
 

É interessante perceber que a gangue estabelece com o ‘cabeça’ 

uma relação diferente daquele que Zaluar (1994: 102) observa, no seu 

estudo sobre delinqüentes, que  

 

“Ter “cabeça”, que significa pensar, escolher e decidir sozinho é a 
condição para tornar-se chefe ou ser ‘o cabeça’ que comanda os 
‘teleguiados’. Esta é a separação mais importante no mundo do 
crime local : os ‘cabeças’ e os ‘teleguiados’  pertencem a duas 
classes distintas de pessoas. Os cabeças fortes, espécies de 
sujeitos absolutos, opõem-se aos ‘mentes-fracas’ ou teleguiados, 
pessoas completamente sujeitadas ao domínio e fascínio  dos 
cabeças” 
 

 

Não precisa entre as gangues “ter cabeça”, ter “uma cabeça forte”, 

para ser o líder. Pode-se observar, até mesmo de modo inverso, que certos 

líderes, denominados, sintomaticamente, de chefe e não de cabeça, 

pensam pouco, falam pouco, mas , por outro lado, são corpulentos, 

musculosos, assemelhando-se ao estereótipo dos seguranças e leões-de-

chácara. Eles precisam apenas se destacar pela força e pela coragem de 

se expor. Na gangue o que importa é ser um cara notado. 

 

                                                                                                                                                                   
75 Integrante da “Galera da Quadra” 
76 Ver glossário em anexo 



 

 

174 

 

   As estratégias utilizadas para “ser um cara notado” diversificam-

se  de tal modo que afirmar, de maneira simplificada, que as gangues 

surgiram a partir da existência dos bailes funks, torna-se um modo 

localizado de percepção dessa dinâmica. O baile é um território que agrega  

e explicita uma profusão de estilos;  conflitos,  diversidades e articulação 

entre territórios desconectados, isolados nas tramas da segregação 

espacial. Vale dizer que o baile é um dos mais emblemáticos  rituais de 

instituição ; os DJs ficam  bradando os refrões das galeras e elas, ao 

responderem,  registram sua presença e impõem-se diante das demais.   

 

“O funk aparece, antes de mais nada, configurar-se como uma forma 
de lazer  que tem nos bailes seu espaço de troca privilegiado. É 
importante considerar não apenas o baile, mas todo o ritual que o 
precede, bem como as relações que se estabelecem fora deste 
lugar e que nele assumem formas diferenciadas. O baile é o 
epicentro, o espaço central, em que se manifestam os mecanismos 
de inclusão e exclusão, onde se estabelecem os laços sociais e as 
disputas. “(Herschaman, 1996 : 71) 
 
 

Pode-se afirmar que o baile , sendo o espaço que aglutina as 

“galeras limpeza” e as “galeras sujeira”, re-territorializa (Guattari e Rolnik, 

1986) o multidimensional  lugar dos segregados para um território unificado, 

o da festa.  Desse modo, o baile atua como uma esfera pública que ilumina 

os espaços sombreados das periferias. “A gangue, assim denominada, 

adquire a sua conformação e expressão social, à medida em que consegue 

se destacar para o restante da sociedade” (Xavier, 1995: 23). Sendo assim  

a gangue, muito mais que a simples distinção entre turmas de jovens 

(galeras), vez que suas ações têm uma natureza mais impactante, opera 



 

 

175 

 

como um campo propulsor de visibilidade e, consequentemente, de 

instituição social. 

 

A entrada de um integrante de gangue não assume uma dinâmica 

homogênea entre os diversos grupos. De modo geral, entrar faz parte de 

um  processo natural de identificação e convivência grupal. Em algumas 

circunstâncias, a inserção dos jovens vai se dar por “tretas”77, pressionando 

os envolvidos a “tomarem posição” dentro das disputas de turmas na 

cidade e no bairro. 

 

 Em alguns casos observou-se que a entrada na gangue  é um 

“batismo de fogo”. Um integrante da gangue FIEL relata como passou a 

fazer parte do grupo: “Eu entrei depois, eu tava na praça, muito doido, aí eu 

disse eu tenho a maior raiva desse cara aí, vou dar uma mãozada na cara 

dele. Quando o bicho voltou a turma disse -- se tu não der a mãozada, tu 

vai pra’ roda78. Aí eu chamei ele e dei”. Esse ritual de iniciação, na 

experiência das gangues,  parece sinalizar a falta de escolha, ou o jovem 

fica “marcado” como covarde é agredido,  não recebe a proteção da 

gangue, ou ele segue o percurso da violência, ganha a confiança do grupo 

e passa a integrá-la.  

 

  Para entrar na gangue, de princípio, qualquer um pode ser aceito 

porém, apenas aqueles que manifestam coragem, permanecem.  

                                                        
77 Na linguagem dos jovens, briga. 
78  “Ficar na roda é botar o cara no meio e todo mundo bater nele”. 



 

 

176 

 

 
“A gente aceita pivete de 10, 9 até 3 anos. Aqui ninguém testa 
ninguém mas na hora do enxame tem que se garantir” ( Integrante 
da Galera da Proafa) 
 
 
 
“As vezes chega um gadinho79 do interior que já tem um primo aqui 
que já é da galera. Aí começa a se envolver e andar junto. Depois  
quando tem uma briga ele quer mostrar que é valente daí pega em 
drogas. Outros começam com pichação dentro do próprio colégio e 
depois vão com a galera pro’ som e pegam80 uma coisinha ali, outra 
aqui e assim estào na gangue” (Integrante da Gangue Sem Cérebro 
) 
 

 

O líder da gangue DS-”Dominadores do Spray” explica o seu 

envolvimento com as gangues da seguinte forma: “Eu só vivia indo para a 

casa do meu pai e, no caminho, eles (da gangue “Guerreiros do Morro 

Proibido”-GMP) viviam me quebrando. Aí,  turma da DS me chamou”81. A 

alternativa de se integrar a uma gangue se insere dentro de uma rede de 

“proteção paralela”, onde a “circularidade da violência” condensa proteção 

e agressão, onde , atacar torná-se a regra básica da segurança. De outro 

modo, a necessidade de segurança na gangue , paradoxalmente, só pode 

ser “retribuída” com coragem nos momento de treta sendo, nessas 

ocasiões, é que se vai    “oficializar”, ou não, a entrada de novos 

integrantes na gangue. 

 

Já em 1993, a “gangue do Montese”, pratica o assassinato de um 

estudante por não ter aceitado fazer parte da gangue. Segundo o relato de 

                                                        
79 Gente nova no bairro. 
80 roubar 



 

 

177 

 

um dos moradores do bairro82, “tudo funciona como se fosse um 

alistamento militar, não existe escapatória. Se não aceitar já sabe que é um 

homem morto. Porque eles matam mesmo e tem mais, fazem questão de 

avisar a família da vítima, como num ritual sarcástico, e quando ameaçam 

alguém pode encomendar o caixão que aquele já era”. Como a gangue, tal 

qual foi discutido no capítulo anterior,  se coloca enquanto “sociedade 

secreta” (Goffmann) o que muitas vezes não fica evidenciado, para quem 

observa de fora,  é que certamente esses indivíduos já compartilharam de 

experiências e vivências sendo exigido deles um compromisso com pactos 

pré-estabelecidos. Daí que muitos integrantes de gangues argumentam - 

“entrar é fácil, agora se vacilar é que é”.83 

 

Sair é sempre mais difícil que entrar na dinâmica das gangues.  

 

“A gente fica como se fosse uma coisa vigiando a gente. De 
repenteo pessoal não diferencia. De repente eu vou pra’uma praia, e 
lá a rapaziada da minha área está perto de mim, E ai? Está na 
gangue.É porque não tem como diferenciar. Isso depende da gente. 
A gente tem que fazer um esforço até para evitar certas coisas. 
Cobram muito da gente1 É por isso que a saída das gangues é 
quase impossível, porque cobram muito da gente” ( Integrante do 
MH2o , exparticipante de gangue)  
 

A dificuldade da saída da gangue advém da própria natureza de sua 

formação, ela se institui como modo de criar “marcas” identificatórias entre 

moradores do “lado de lá” da cidade. São marcas tão fortemente 

amalgamadas à persona do indivíduo que a pretensão de ultrapassá-las, de 

                                                                                                                                                                   
81 Jornal O Povo, Caderno “cidades”, 14/4/94 
82  Jornal “Diário do Nordeste”, 24/8/93 



 

 

178 

 

substituí-las, pode redundar em quebra dos princípios de fidelidade e 

honra acordados pelos grupos.  

 

 

Sair da gangue : novos rituais institucionais 
 
 
 

Entrar na gangue é fácil sair, é quase impossível.  A incursão no 

campo de dinâmica das gangues torna-se um modo não apenas de 

“instituição de um estigma”  mas de  fazer alardear, difundir, dar visibilidade 

ao próprio estigma, projetando, através dele, uma marca identitária de difícil 

re-significação. “A instituição é um ato de magia social capaz de criar a 

diferença ‘ex nihilo’ , ou então, como é o caso mais freqüente, de explorar 

de alguma maneira as experiências pré-existentes...” ( Bourdieu, 1988: 100 

).  A conquista da diferença e da visibilidade,  projetada através da gangue, 

de um grupo ignorado tornar-se reconhecido faz valer um código, uma 

marca que, como as tatuagens e as cicatrizes fincadas no corpo, parecem 

irreversíveis.  

  

“Existe muitos jovens que entram na gangue  mas pra’ sair é mais 
difícil. Entra, depois começa a pegar droga ai não que mais deixar. 
Cada vez mais que apanha da polícia fica com mais raiva. Ai eles 
roubam, se não roubam começam a roubar só pra’ sustentar o vício” 
(Gangue Sem Cérebro das Goiabeiras ) 
 
 
“Há uma  marcação com os que se desliga. O cara não pode andar 
livremente, está sempre vigiado” ( Gangue do Baixa Pau ) 

                                                                                                                                                                   
83 GDQ- galera da Quadra 



 

 

179 

 

 
 
“Eu acho que esse negócio de gangue não tem mais fim não porque 
ele já matou um, aí tem dois amigos nossos que tão preso que já 
mataram também, já matarm da gente. E assim como parar?” 
(Integrante da Galera da Quadra”) 
 
 
 
Observa-se que as marcas relativas a ser de uma gangue, provocam 

um efeito cadeia da violência que parece não ter fim.  Pode-se perceber 

que a memória coletiva que instituí a gangue, parece se nutrir  das 

inscrições, dos códigos, das marcas da violência fincadas no território-

corpo da gangue e, por consonância, em cada um de seus integrantes.  O 

ato de matar um membro de outra gangue é respondido por todos, nesse 

sentido, todos mataram, todos carregam essa marca. As palavras tornam-

se esvaziadas de eficácia e de sentido. Dizer, por exemplo, que saiu da 

gangue, que não mais faz parte dela, não tem efeito de verdade, as marcas 

falam mais que as palavras. 

 

“...como fazer-lhe uma nova memória, uma memória coletiva que 
seja a das palavras e das alianças, que decline as alianças com as 
filiações estendidas, que o dota de faculdades de ressonância e de 
retenção, de extração e de separação, e que opera assim a 
codificação dos fluxos de desejo como condição do socius? A 
resposta é simples, é a dívida, são blocos abertos, móveis e finitos, 
esse extraordinário composto da voz falante, corpo marcado e do 
olho que goza.” (Deleuze e Guattari, 1976:241) . 
 
 

A dívida relativa aos atos de violência deflagrado entre as gangues, 

acionados pela polícia,  está registrada nos corpos dificultando a 

emergência de uma nova “memória coletiva que seja a das palavras e das 

alianças”. Não é por acaso que a saída da gangue apenas vá ocorrer na 



 

 

180 

 

aquisição do que poder-se-ia denominar, no escopo dessa investigação, 

de “marca de instituição radical”. Um ex-componente de gangue, morador 

do “Castelo Encantado”,  ao entrar na Igreja Universal utilizou-se de um 

espaço na rádio comunitária local para comunicar, para todo o bairro, a sua 

“transformação”. Nessa ocasião, ele pedia perdão pelos atos cometidos, 

clamava a dispensa de sua dívida e dizia: “mudei totalmente” . Nesse 

momento, como estratégia de criar uma “nova memória coletiva” , a palavra 

volta a ser acionada como mecanismo de instituição social, uma palavra 

potencializadora de novas demarcações sociais. Talvez, seja por tais 

motivos que muitos jovens que fazem parte de gangues, ao saírem dela , 

encontrem nos raps produzidos pelo Hip Hop a produção de signos de  

outros sentidos relativos a “ser jovem” e passem a utilizar-se deles para 

estabelecer a diferença com as gangues e galeras que “curtem o som” dos 

bailes funks.  

 

 

O Hip Hop diz : “a letra do meu rap é a minha bala”  

 

O  Hip Hop 84   surge nos Estados Unidos,  em meados dos anos 70 

e sofre influência da cultura negra e caribenha.  Hip Hop literalmente quer 

dizer saltar (hip) , mexendo os quadris ( hop).   O Hip Hop tem como 

cenário original de formação dos seus primeiros grupos o Bronx em Nova 

York, constituindo-se  em razão  da violência dos guetos negros de Nova 



 

 

181 

 

York. O Hip Hop inspira  o surgimento de grupos85, no Brasil, 

especialmente nas grandes metrópoles,  cujo eixo central é a manifestação 

cultural e apenas  torna-se movimento quando unifica três matrizes de 

manifestação cultural: a dança, a música e o grafite.  

 

Observa-se que o movimento Hip Hop utiliza-se dos mesmos 

referenciais das gangues e galeras86 , porém, invertendo o lema da 

violência  para  a dimensão da consciência. 

 

Em Fortaleza, o Hip Hop, como Movimento Hip Hop Organizado-

MH2O, se traduz nos seguintes grupos:  “Ideologia do Gueto” (posse 

Antônio Bezerra ), “Ataque Frontal” (posse da Quadra do Santa Cecília),  o 

rapper “Poeta urbano”, “União das Raças”, posse da Serrinha e da 

Pajuçara. O Movimento Hip Hop Organizado-MH2O engloba todas essas 

posses, com exceção daquela localizada no Morro Santa Terezinha - “Os 

Conscientes do Sistema”. A  idéia básica desse movimento  é  a de 

constituir canais de atuação e de aglutinação entre os  jovens através da 

cultura e da arte. Assim,  de acordo com o seu estatuto, o movimento  é 

composto por quatro elementos: 

 

                                                                                                                                                                   
84  Ver “o movimento Hip Hop no Ceará”, projeto de pesquisa de Cláudia Maria dos Santos alves, 
dezembro de 1994. Revista “Rio Funk”- Projeto cultura e lazer adolescente n. 0, Rio de Janeiro, setembro 
de 1994.  Folha de São Paulo, ilustrada, 2 de abril de 1997. 
85  Ver Revista Veja, 12 de janeiro de 1994, “pretos, Pobres e Raivosos- A cultura Hip Hop atrai milhões 
de jovens”. Marília Sposito, “A sociabilidade juvenil e a rua: Novos conflitos e ação coletiva na cidade. 
Tempo social, Rev. sociologia USP, São Paulo, 1994. 
86 No caso das gangues o Grafite é  “pichação”. 



 

 

182 

 

1) Expressão corporal  - O break é uma dança de grande impacto 

visual, acrobática e estética, mundialmente conhecida.  Surgiu nos Estados 

Unidos na década de 60 . Foi uma  forma que os jovens pobres norte-

americanos encontraram para simbolizar a situação dos jovens soldados 

que se encontravam na guerra do Vietnã ( os mutilados pela guerra). Logo 

depois, os passes e a coreografia do break se espalharam por todos os 

bairros pobres e passaram a ter outra função política igualmente importante 

que era de acabar com o derramamento de sangue entre as gangues de 

rua.  O Smurf-dance ( dança de duendes), dança de efeito aeróbico de 

baixo impacto, trata-se de uma das modalidades de dança de rua que mais 

se tem difundido no mundo. A “dança dos duendes” leva esse nome 

porque, no início, quando a maioria dos dançarinos usavam gorro ( tocas) 

na cabeça como duendes das fábulas de estórias infantis. Desde o seu 

surgimento o smurf-dance desempenhou o papel de reunir jovens em torno 

da dança, afastando-os da droga e da violência. 

 

2) Relato musical - O RAP ( rhitym and poetry)87 caracteriza-se pelo 

enfoque político que é dado nas letras e o número reduzido de batidas por 

minuto (BPM). Surgiu nos bairros pobres da Jamaica a partir do improviso 

de poemas falados em cima de trechos de antigas músicas negras e logo 

foi transportado para as favelas dos Estados Unidos onde desenvolveu-se 

como alternativa de diversão para os garotos e garotas pobres que não 

podiam pagar entrada nos clubes da sociedade. 

 



 

 

183 

 

3) Manifestação gráfico- plástica.  O Real-Grafitte - estilo de 

desenho de traços livres e efeitos visuais, caracterizados, principalmente, 

pela diversidade de tonalidades e cores utilizadas, pode ser feito em 

paredes, roupas ou telas. Trata, principalmente, de temas sociais. O Grafite 

teve a importante função de demarcar território de gangues juvenis, 

evitando assim as brigas entre gangues rivais e, através dessas pinturas os 

grafiteiros do mundo todo passaram a abordar temas sociais e políticos.88 

 

 Em Fortaleza, o Hip Hop surge da seguinte forma :  

 

“O movimento já existia desde , mais ou menos 83, começou com o 
‘break’, que é uma das facções do movimento. O ‘break’ é a dança 
do movimento. No início tudo está no ‘break’. O pessoal se reunia 
em grupos, pode-se dizer, gangues de ‘break’ dentro do bairro.  E 
essas gangues foram crescendo e tinha também o pessoal que 
cantava , no início era o “titio cachorrão”, o  Caô.     Cantavam 
e criavam letras. Daí a necessidade de organizar grupos de ‘rap’ e  
foi então que surgiu , em 1990,  o MH2O aqui no Conjunto Ceará.” ( 
Participante do MH2O do Conjunto Ceará) 
 
 

  O Hip Hop estrutura-se em Fortaleza, enquanto movimento, 

curiosamente, quando na Imprensa a formação de “turmas de jovens” de 

periferia  passa a atrair a atenção dos meios de comunicação de massa.  

Quando iniciamos as investigações sobre as gangues de periferia em 

Fortaleza, podemos observar que gangues e o Hip HOP atuam em 

territorialidades contíguas e até mesmo superpostas. Cada temática 

ensejada pelas gangues, cada modo de expressão,   aparece  revestida 

                                                                                                                                                                   
87 Ritmo e poesia 
88 Essas informações foram extraídas dos documentos elaborados pelos MH2O 



 

 

184 

 

nesse movimento  de outros significantes. As matrizes e os signos de 

estilo e de linguagem se aproximam: a dança, a idéia de território, a 

temática da violência, a música,  as manifestações gráfico-plásticas 

registradas nos espaços de visibilidade das grandes cidades. É como se o 

Hip Hop tivesse sido forjado como alternativa mais próxima às práticas 

ensejadas pelas gangues e projetasse , através da inversão dos referentes, 

uma mudança radical. 

 

 Os depoimentos de alguns participantes do movimento, acerca da 

transição gangue/Hip Hop”, podem ser elucidativos para que se possa 

perceber a dinâmica própria dessa transição. 

 

Da gangue para o Hip Hop :  histórias de transição 
 
 
“Filho de família pobre, sem instrução e vinda do interior, fui criado 
de forma muito rígida, apesar de não ser um moleque desobediente, 
de 7 aos 12 anos aproximadamente , minha vida era criar meus 
irmãos e cuidar da casa enquanto meu pai e minha mãe iam 
trabalhar. 
 
A cada dia aumentava a repressão dos meus pais e eu sem 
entender a causa dessa violência, já que não era um moleque mal 
criado, pouco a pouco fui sentindo que dentro de mim crescia uma 
necessidade de correr atrás das coisas que eu queria, não porque 
meus pais não davam, pelo contrário, eles faziam o possível e o 
impossível para a dar a gente tudo que eles nunca haviam tido. De 
tanto apanhar sem merecer,  eu já estava perdendo o medo das 
porradas, e quanto mais porrada mais revolta, só que o respeito aos 
meus pais, fazia com que eu “aceitasse” aquela ditadura caseira. 
 
Chegando aos 13, minha curiosidade pela rua era quase 
incontrolável, as surras já não tinham o mesmo efeito de antes,  me 
sentia como um preso sem ter cometido crime, e que tinha que se 
libertar. Quando comecei a  passar mais tempo na rua, meu pai 



 

 

185 

 

sempre falava: esse bicho sem vergonha só anda com 
vagabundo, eu queria que a policia pegasse e desse umas lapadas 
bem boa, num instante ia saber o caminho de casa. 
 
Eu não entendia porque tanto ódio, só queria ser um moleque 
normal, ter amigos, jogar bola, ir para praia, ficar acordado até as 8 
da noite, e o meu pai não aceitava e até hoje não aceita. Nas 
escondidas, eu aprontava minhas ondas sadias, já conhecia todo 
mundo da rua, namorava na entoca, ia pra praia sem avisar a 
ninguém com a rapaziada do bairro, chegava tarde em casa, já não 
tava nem aí se ia apanhar ou não. 
 
Na virada pros 14, enfim “liberdade conquistada”. Agora é hora de 
conhecer a rua, não sabia nada, me sentia um peixe fora d’agua, uns 
e outros ficavam tirando onda com a minha cara, dizendo que eu era 
viado, que meu negócio era ser dona de casa, lar, fazer comida, 
cuidar dos meus irmãos menores. Aí veio a primeira regra da rua, 
adaptação, minha primeira etapa no estágio em uma das fases da 
rua. 
 
Abandonei os afazeres de casa pra ficar com a rapaziada nas 
esquinas, gazeava aula pra ir a praia, pra ser do meio tinha que falar, 
vestir, se comportar igual aos caras. Isso tudo por ibope, quem tinha 
a beca de marca mais foda, o piso mais caro, era o cara. O esquema 
era ser inédito, e o status era o visual, percebi que pra ser alguém na 
rua, tinha que deixar de ser eu mesmo, me zoaram pra caralho, eu 
não sabia falar, vestir, se comportar igual aos caras, mais de pouco 
em pouco eu consegui me adaptar. 
 
Conheci os fulanos do surf, dei um tempo com os caras, aprendi a 
pegar onda de ‘ridigan’. Os caras também metiam os nomes, meio 
cabreiro de vez eu também metia uns. O pico da época era o 
iguatemi, só quem ia era elemento de periferia, querendo pousar de 
playboy, os gados colova de vez em quando pra dar dinheiro a gente 
e pra ganhar ibope na nossa aba. Meter nome não era pra todo 
mundo, tinha uns bichos que eram conhecidos em todos os picos 
alternativos, como greenville, volta da jurema, a tradicional e antiga 
ponte, hoje esses picos só dá playboy folgado, metido a muito doido. 
O esquema do ibope através das roupas tava ficando malhado, todo 
mundo de certa forma podia ter, e meter nome não era mais 
novidade, até playboy já tinha enxame. O estilo tava virando onda. 
 
Em 89 ,90  por aí, começa a aparecer os bailes, e como nem todo 
mundo podia ir porque acabava tarde, os pais não deixavam porque 
tinha fama de festa de maconheiro, uns paradas bem 
preconceituosa, coisa de pai mesmo. Ir no baile era o novo estilo do 
momento, a vida começa a ficar difícil pra todo mundo, os panos 
massa ficaram muito caro, dinheiro tava ficando foda pra pegar e 
todo mundo tava fissurado pra ir pro baile. Muitos meteram uns 



 

 

186 

 

furtos, outros se viravam como desse, a lei era ir ao baile. Sem 
grana, eu também queria, só que meus pais além de não gostarem 
nada da idéia, não tinham grana. Eu curtia sinuca pra caralho, 
roubava até dinheiro pra ir jogar, apanhei muito por cauda disso. 
Precisava arrumar grana, roubar não passava pela minha mente 
ainda, meu irmão encostado de mim, lavava  e pastorava carro no 
boliche perto lá de casa, virava a noite a espera de uns trocados dos 
playboys. Tinha uns playboy limpeza, que traziam pizza, dava 
brinquedo, dava umas ponta massa, mas tinha uns que saiam com o 
carro arranhado, porque além de nunca ter dado nada, ainda 
esculhambava a gente. Como eu tava a fim de qualquer coisa para 
ganhar grana, meu irmão me chamou, me deu uns toque pra mim 
não vacilar, o principal era que eu não podia azilar no ponto de 
ninguém se não eu ia levar um pau. Acabei ficando lá, meu irmão 
deixou de freqüentar e de certa forma eu assumi o seu lugar. 
Periferia é triste, desunião reina toda hora, o povo da nossa rua dizia 
que a gente ia pra roubar toca-fita, fumar maconha, ficavam 
pressionando minha mãe, perguntando como é que ela tinha 
coragem de deixar a gente sozinho até os horários e ela dizia pro 
pessoal:  é melhor eles irem pedir do que roubar. 
 
Nas noites viradas no boliche, vi muita coisa acontecer, via os 
fulanos ganhando dinheiro fácil com lombra, com furto,  o boliche 
dava uma grana legal, mas os esquema dava mais e em menos 
tempo, eu procurava não me envolver. Depois de um tempo eu já 
tava me respondendo na parada, pastorava, lavava, encerava, 
deixava o carro uma cera, e de pouco em pouco fui ganhando a 
freguesia da rapaziada. Os caras começaram a crescer o olho em 
mim, eu sentia a pilantragem no ar, teve um tempo que tava difícil, 
de vez em quando rolava bate-boca, ameaça, porque na rua não tem 
lealdade, você é  e vale pelo o que você tem, como era sozinho 
ficava na moral, tinha que comer os partido dos malucos, porque 
eles eram mais antigos e eram um enxame,  tinha duas opções, 
voltar a ser o velho prisioneiro de antes, ou encarar a real. 
 
Nessa época eu lembrei de casa e pensei: qual é cumpade, tu 
apanhou pra caralho em casa pra chegar onde tu tá hoje e vai comer 
partido de qualquer um. Essa lembrança me cobrava o tempo inteiro, 
e ela me fez escolher a segunda opção. Pensava que ia ser fácil, já 
tinha andado com uns caras do surf, rolado na mão dos home, várias 
e várias vezes, mas parada besta, desordem, briga, por causa dos 
nomes, nunca nem rolou de ser fichado, e tive sorte porque toda vez 
que eu caia, os home dava um pau, tomava o dinheiro que a gente 
tinha e mandava embora mas vi que aquele tempo era muito faz de 
conta, se você tivesse uma roupa, um tênis louco você era o tal, só 
que a real da rua não tem faz de conta, não basta só falar, se vestir e 
tal, na rua a lei é do mais forte, no lado violento da rua, o ibope é 
destrutivo, é quem briga mais, quem rouba mais, quem se droga 
mais, é uma parada tipo, subindo pra cair, eu já não podia voltar 



 

 

187 

 

atrás, por questão de honra até, então devagar fui me fazendo. 
Consegui me aproximar dos cabeça da pastoração, devido ao 
respeito que tinha pelos meus pais, criei duas imagens, o cara que 
estudava, dava um duro no boliche, e tava a procura de um 
emprego, e por outro conquistei meu espaço e me aliei aos fulanos 
que comandavam a volante no boliche, que por coincidência eram 
três irmãos, cada um com uma marca diferente, um pilantra, que 
aprontava quando você menos esperava, um que era pau de dar em 
doido, não comia nada de ninguém, e o que era na moral, gente fina 
pra caralho, na manha, mas esperto. 
 
Com os caras não era foda, era cada parada pesada, era fita 
violenta, quando eu tava mais enturmado, dei uma idéia que a gente 
tinha que ter mais cuidado, roubar relógio é massa é, mais de pobre, 
não tem porra nenhuma, falei isso porque sempre escutava o 
pessoal falar que tinha raiva de ladrão que rouba pobre, ai pensei: se 
a gente roubar pobre, o cara vai ficar sem nada, e mais vamos correr 
risco por causa de pouca coisa, e esse esquema de dar idéia foi me 
dando moral no meio dos caras, a minha primeira fita, foi um vigia, 
um velho, tava roncando, a gente escorou, e tomou o fogo, nesse dia 
o baseado foi dobrado, por que se a gente fosse pego, eu sabia que 
os home ia aloprar, então a lombra foi dobrado, até porque os canas 
que quebrava a gente, tavam mais lombrado do que nós, a lombra 
era uma espécie de anestesia. Com um oitão a gente aprontou 
várias, viramos bicho, teve uma fita que eram de 10 a 12 boy, a 
gente escorou e depenou geral, teve gado que saiu de cueca, os 
irmãos tinha um ódio de boy que era foda, e era tempo de natal, a 
gente passou pra frente os flagrantes, se abastecemos de lombra, 
rendemo umas pontas massa, e compramos roupas nova pra todo 
mundo da família. Roubar é do caralho, dinheiro fácil é muito 
gostoso, num mundo cão desse, mas eu começava a pensar quando 
isso ia acabar, e se um dia eu caísse, e os home me levasse em 
casa eu ia fazer o que? e minha mãe ia ficar como ? Os vizinho iam 
falar pra caralho, iam humilhar minha família, e meu pai ? acho que 
ia ter um troço, ou então ia me matar.  
 
O lance no boliche era mais para tirar de tempo, o deputado me 
arrumou um trampo esse favor eu nunca vou poder pagar ao 
deputado, só que eu já tava do inferno pra uma banda com maluco, 
aceitei o trampo e minha mãe ficou feliz porque sai da rua, mal sabia 
ela que eu já estava dentro faz tempo, o trampo dava umas granas 
boa, isso me afastou mais das paradas.  Lembro que nesse tempo a 
gente curtia os bailes e andava em todos o bairros, a treta das 
gangue veio dos bailes, foi quando eu me afastei dos aliados, não 
por causa deles, mais porque o baile começou a dividir a rapaziada 
tinha galera do bairro tal, galera do bairro x, e muitas outra 
quebradas que antes eram na paz, eu passei um tempo indo com a 
galera da quebrada pros bailes por consideração a rapaziada, depois 
que eu vi que o a casa ia cair, que ia ter que tretar com os caras que 



 

 

188 

 

eram meus manos das antigas por nada, dei lavando rapidinho, 
ainda cheguei a ter uns problemas com uns caras aí, que até hoje eu 
fico esperto, não dá pra confiar, a rua é o tipo do jogo, que você 
entra e pra voltar é foda é  difícil quase impossível, e mesmo que 
saia da rua, ela não sai de você, mas graças a Deus eu tava 
conseguindo dar um tempo. Já tava com a moral  nos esquema, mas 
sempre perto, e sempre longe pra não ficar malhado na área nem na 
mão dos homens, trampando, estudando, pra tirar de tempo a 
suspeita.  
 
Dei um tempo mesmo, não parei de vez, a tentação era mais forte, 
numa tarde de domingo, os caras do surf colaram lá em casa pra a 
gente curtir um som, troxeram uns discos e avisaram, que o rap que 
ia tocar não era o rap dos bailes, eu já fiquei meio assim, com um 
olhar atravessado, rolou um disco barulhento pra porra, no meio da 
música um dos manos se levanta e diz: agora vai rolar o verdadeiro 
rap nacional, rolou um som que falava no refrão que os homens da 
lei são todos porcos, e na seqüência policial é marginal e essa a lei 
do cão/ a polícia mata o povo e não vai para a prisão. Na hora que 
isso entrou no meu ouvido, foi um choque, porque de tanto apanhar 
dos home já tava achando normal, e de repente escuto um cara 
falando que policia é marginal metendo o pau pirei, perguntei onde 
vendia e eles disseram que aqui não tem só em sampa, mas tem uns 
caras aqui no Ceará que fazem a mesma coisa, e disse que hoje era 
dia de atividade dos caras. Troquei de roupa imediatamente e fui 
com os caras para o esquema, quando cheguei lá, uns malucos 
rodavam de costa no chão, tinha um desenho esquisito nas 
casinhas, eu sacava alguns por causa da experiência dos nomes, 
mas não era a mesma coisa, tinha umas frases e tal, tinha uns caras 
reunidos falando de política, racismo, pobreza, favela, achei 
estranho, porque um monte de garotão, tudo com aqueles papo de 
vereador, cheguei junto e o som que tava rolando era um som que 
falava dos boy, metia a boca, os caras era foda. Essa rapaziada era 
diferente, não muito, tinham os lances das roupas, das gírias, do 
visual e tal, a diferença mas louca é que com esses caras, não 
precisava querer ser igual a eles a força, só se você quisesse, isso 
era massa. 
 
Passou o tempo eu tava participando das reuniões, já tinha me 
informado sobre as origens, os motivos e o porque daquilo, ia nas 
rodas de break, dava uma força. Mesmo no movimento eu ainda tava 
envolvido em várias paradas errada, a última foi uma fita dumas bike, 
um aliados mandaram 15 bike duma vez, e me pediram pra falsificar 
o documento, tinha outro fulano que nem era dos esquemas mais 
ficou afim, disse que arranjava o papel de fax, peguei o documento 
da bike do meu pai, fiz a falsificação, o cara tirou a xerox, e pronto 
tava feita a parada. Os manos já tavam malhado pra caralho, tavam 
abusando da sorte o tempo todo, na primeira venda um dos manos 
caiu, entregou eu e o outro fulano. 



 

 

189 

 

  
Eu gostava de rap, ele me levou pros livros, comecei a gostar de ler, 
a rapaziada de uns livros falando de sociedade, dinheiro, capitalismo 
uns baratos que eu não entendia, mas sabia que era importante, 
tava um cara mudado, tinha gente que sacava minha onda, teve um 
tempo que eu abusava, começaram a me olhar depois de um spray 
que eu escondi dentro do fogão, era dia do trabalho feriado tinha ido 
pro torneio de futebol com o pai, nesse dia me mãe resolveu fazer 
um bolo, quando a gente chegou do jogo e nos aproximamos de 
casa, vi aquela multidão lá em casa, pensei logo na mãe, porque ela 
tem problema de coração, mas não era isso, foi o spray que eu 
coloquei dentro do fogão que explodiu na hora que ela foi olhar se o 
bolo que ele tava fazendo pra nós tava pronto, nesse dia eu tive 
vontade de morrer, porque minha mãe já sabia que eu ainda 
pichava, e no dia anterior a gente teve uma conversa bem aberta, e 
eu prometi que ia parar, e no outro dia acontecesse isso, mas o pior 
estava por vir. 
 
Tinha um cana que era o terror da área, metido a Charles Bronson, e 
foi justo ele que prendeu um dos aliados, e fez com que o cara 
entregasse a gente. Eu tava chegando de uma atividade do 
movimento, ainda triste por causa do lance do spray, e de longe eu 
avistei a viatura em frente lá de casa, fiquei apavorado, pensei qual 
das nossas paradas erradas os home tinham descoberto, quando 
cheguei em casa, tava o lá o dito cana que metia terror na área, com 
os documentos falsificados na mão, minha sentada no sofá 
chorando, eu pensava que tinha me fudido de vez, o cana perguntou 
se eu tinha feito aquela falsificação, meteu um terror do caralho, 
disse que eu ia pegar muitos anos de cadeia, mas na seqüência, ele 
olhou pra mim, pra minha mãe, e disse: como você tá estudando, 
trabalhando, eu vou lhe dar uma chance... O cana rasgou todos os 
documentos falsos, e disse que aquela historia morria ali, por dentro 
eu explodi de alegria, as lágrimas de medo que estavam 
transbordando nos meus olhos, escorreram de tanta alegria, o cana 
saiu fora, depois eu tive que ouvir um monte da mãe e do pai. Dos 
fulanos envolvidos, o cara do papel tinha as costa larga, era sobrinho 
do cara do furto, eu tinha uma “boa conduta”, agora o aliado que 
entregou o esquema pegou um mofo e levou um pau violento. 
 
Depois desse dia minha vida nunca mais foi a mesma, comecei a 
refletir cada passo que eu dava, e o hip hop, mais especificamente o 
rap me deram o rumo de onde eu devia ir. Hoje eu num sou um cara 
que vive bem, mas posso olhar na cara das pessoas do meu bairro e 
dizer que as roupas que eu tô usando foi eu que comprei 
trabalhando, suando a camisa, posso ir a várias lugares sem a 
preocupação de tá devendo a algum ladrão ou traficante, se eu for 
agredido pelo os home tenho o que dizer pros caras , se alguém me 
discriminar por causa da minha cor, vai ouvir um bocado, hoje eu me 
sinto que sou alguém no mundo, não por causa dos panos, ou  



 

 

190 

 

porque me lombro direto ou tenho um fogo, mas pelas minhas 
atitudes, pelo meu caráter e minha personalidade, e o que me move 
nessa dura caminhada todos os dias que eu acordo, é a certeza que 
posso ajudar a resgatar vários manos, que procuravam ser alguém, 
e não tiveram chance ou não conseguiram enxergar as 
oportunidades, e acabaram se perdendo no caminho do mundo fácil 
que leva a vida à vida curta, e caíram na armadilha do sistema se 
tornando refém da situação.”   ( Integrante do Hip Hop de Fortaleza ) 
 

                                            

 

 “Há muito tempo, mais ou menos desde 87, a gente já tinha essa 
tendência de  ‘funk’ , ‘rap’. Então me interessei a conhecer mais, 
principalmente por   causa das letras das músicas, são letras que 
criam consciência. Isso é tão   forte que com o passar dos   tempos 
tiraram as músicas do rádio, pois elas deviam agredir a alguém. Eu 
mudei pela música. É assim, quando a gente tá solto no mundo a 
gente não tem convicção do que faz. Se eu ando numa gangue vou 
porque os outros estão indo e eu acho legal. Aí quando vem  um cara 
que mexe lá dentro, no meu caso foi a música. A música me fez 
mudar. No ‘rap’ eu me encontrei e eu vi que era isso que eu podia 
fazer” (Integrante do Hip Hop do Morro Santa Terezinha)  
 

 

“Ví que não dava mais pra’ mim porque uma vez sai de casa, às 
nove horas mais ou menos, chegamos lá na praça, pegamos a lata de 
spray e fomos para o som. Lá pelas dez horas, a gente aí pichando, 
de repente um homem abre o portão e mete bala na gente. E a gente 
sai correndo. Aí depois eu cheguei a pensar; “pôxa, o cara morre 
melando a mão de tinta ! Vi que não tinha futuro pra’ mim. Então, logo 
que eu sai, eu vi um grupo de rapazes dançando “break” na minha 
área, era a galera do Maracanaú dançando. A primeira geração de 
“break” do Maracanaú. Ai eu achei aquilo legal, massa mesmo. Pô, 
como é que eu vou entrar nesse lance? Comecei a treinar sozinho, 
nào tinha quem me ensinasse, passamos oito meses treinando 
sozinhos. É tanto que a gente para pegar o “burrinho”, um passo do 
“break”, durou seis meses. Enquanto isso um B boy89 , que começa 
hoje, daqui a um mês já sabe tudinho, porque nós estamos aqui 
pra’dar um toque. Então isso foi o que me fez deixar o ato das 
pichações o curtir o lado do “break”  (Integrante do Hip Hop de 
Maracanáu) 
 



 

 

191 

 

“Entrei no Hip Hop através da música mesmo. Escutei o rádio 
procurei saber mais do movimento, aí escolhí o MH2O em Fortaleza, 
ai entrei. Antes de entrar no Hip Hop eu pichava, mas só para 
conhecer a galera mesmo” (Participante do Hip Hop da Quadra do 
Santa Cecília)  
 
 
 
“Eu entrei no Hip Hop porque eu gostava muito de ‘funk’, eu andava 

em baile ‘funk’ , eu só vivia em baile ‘funk’, porque praticamente a 
realização da gangue começou em baile ‘funk’. Aí eu comecei a ir ao 
baile e de  repente conheci uns amigos meus que moram ali no outro 
lado. Ai eu comecei a curtir o som que eles curtem, que é o Hio Hop. 
Comecei a curtir, curtir e gostei. Aí onde quer que a gente esteja o 
som do Hip Hop tá na cabeça da gente, tá entendendo, tá na cabeça 
da gente. A gente vai aprendendo muitas coisas ao contrário daquilo 
que você estava vendo nos bailes ‘funks’, no meio da rua, porque o 
Hip Hop mostra o que é a realidade” ( Integrante do Hip Hop da 
Quadra)  
 

O Hip Hop atua nos bairros através dos mesmos referentes que 

mobilizam os jovens a adentrarem os bailes funks: a música, a dança, a 

vivência das turmas a pichação. Ë assim que um de seus integrantes 

identifica essas diferenças quando afirma - essa rapaziada é diferente, não 

muito tinha os lances das roupas, das gírias, o visual e tal, a diferença mais 

louca  é que com esse caras, não precisava querer ser igual a eles a força, 

só se você quisesse, isso era massa”.  É como se o Hip Hop “operasse” 

uma transmutação de valores “por dentro” do mesmo campo de significado 

em que se movimentam a juventude da preferia de Fortaleza; o funk é 

substituído pelo rap; a coroegrafia funk substituída pelo break; as 

“pichações” pelo “grafite” e as turmas de gangues pelos companheiros do 

movimento. A idéia de inimigo e de confronto assume, no Movimento Hip 

Hop Organizado-MH2O, uma conotação essencialmente política: 

                                                                                                                                                                   
89 Umdançarino de break do Movimento Hip Hop 



 

 

192 

 

 

“Para o MH2O o mundo é divido entre pobres e ricos, uma minoria 
que tem tudo e uma imensa maioria que não tem nada, os ricos só 
são ricos porque nós somos pobres, pois toda a riqueza que eles 
acumulam é, na verdade, a parte que cabe a nós (...) O MH2O 
trabalha para tomar o que nos pertence e acabar  com as 
desigualdades sociais e a opressão, tornando a humanidade igual, 
justa e feliz. Por isso dizemos que estamos em guerra contra os 
ricos, até conseguirmos derrotá-los e repartir as riquezas  para todos 
os seres humanos igualmente...” ( Texto base para o Iº Seminário de 
contracultura do Movimento Hip Hop Organizado do Ceará ) 
 
   

  A perspectiva política do Hip Hop, através do MH2O, se 

projeta no que eles vão denominar de contracultura. A idéia preconizada 

pelo movimento  é que a guerra entre ricos e pobres tem o rap, o grafite , o 

break e o smurf dance como “armas políticas para tomar o que nos 

pertence e acabar com as desigualdades sociais e a opressão, tornando a 

humanidade igual, justa e feliz”.90Através dos depoimentos de alguns 

componentes que fizeram parte de gangues e atualmente compõem o Hip 

Hop, pode-se verificar que as “tretas” e os “enxames” mobilizados pelas 

gangues, são a expressão mais visível das desigualdades que recortam o 

dia-a-dia dos jovens dos bairros de periferia. Para os componentes do Hip 

Hop, os integrantes das gangues acabam adentrando a lógica excludente 

que perpassa a vida das grandes cidades brasileiras. Quando um de seus 

integrantes cita  o papel que desempenha o Hip Hop frente à essa 

juventude pobre ressalta : “a certeza que posso ajudar a resgatar vários 

manos, que procuravam ser alguém e não tiveram chance ou não 

conseguiram enxergar as oportunidades, e acabaram se perdendo no 

                                                        
90 Texto base para o I seminário de Contracultura do Movimento Hip Hop Organizado do Ceará 



 

 

193 

 

caminho do mundo fácil que leva à vida curta e caíram na armadilha do 

sistema se tornando refém da situação”. É desse modo que a violência que 

as gangues travam entre si, essa guerra que parece eliminar 

autofagicamente os denominados “pobres delinqüentes”, precisa ser 

direcionada, na visão do Hip Hop para o seu alvo específico. 

 

Gangues e Hip Hop, nas “posses”91 que observamos, embora atuem 

diversificadamente, na vivência  do bairro aproximam-se e, em alguns 

casos, “trocam idéias” diariamente.  A violência  passa a ter uma conotação 

diferenciada dentro da atuação do Hip Hop, sendo representada através de 

outras estratégias e outras   dinâmicas de ação em relação às gangues:  

 

“Parar a violência, a gente tem consciência que não para, que não 
dá para, parar. Então o que se pode fazer hoje? Direcionar a violência. É 
como eu   disse - ao invés de estar lá, dando minhas “porradas” todas, 
gritando não sei nem com quem, eu agora direcionei minha rebeldia para 
outro troço assim, onde eu vi que tinha resultado, tinha conseqüência!  (...)  
Não podemos          continuar nos matando uns aos outros, sem emprego, 
sem escola, sem transporte, sem saneamento. Veja, sem porra nenhuma 
na área deles  e os caras se matando.” ( participante da posse da Quadra 
do Santa  Cecília) 

 

  A violência no movimento Hip Hop, assim como nas 

gangues,  tem um lugar de existência no grupo, ao contrário do caráter 

maldito que assume no imaginário da sociedade como um todo, a violência 

tem uma positividade.  No Movimento Hip Hop em Fortaleza, a violência 

assume um caráter instrumental e político, sendo evidenciada como tática 

de enfrentamento das desigualdades entre ricos e pobres.  Ela vai 

                                                        
91 Posse do conjunto Ceará, da Quadra do santa Cecília e do Morro Santa Terezinha. 



 

 

194 

 

deslocando-se do uso da força física para se manifestar no impacto 

“conscientizador” da palavra. A  idéia chave, difundida no movimento, 

acerca da “violência direcionada”, é explicada da seguinte forma por um 

dos dirigentes do movimento: 

 

“Infelizmente a gente não tem como parar a violência. Então como é 
que faz se não dá para parar? Vai deixar todo mundo morrendo, todo 
mundo se matando ? Não, vamos direcionar, vamos canalizar para 
outras questões. Vamos dar base para que as pessoas comecem a 
direcionar essa energia que t6em. Vamos ver um exemplo. Um 
adolescente que sai de casa, junto dinheiro, vai roubar, se lombrar, 
vai pro’ baile sabendo que está se arriscando ser roubado por um 
bocado de gente. Então ele não vai só, ele vai com a gangue. E indo 
com a gangue se ele encontra com outra maior, vai ter porrada. Se 
não encontra a gangue, encontra a polícia, dentro do ônibus, ou 
quando desce, ou na ida ou na volta...  Assim esse cara atravessa 
todo o tipo de esquema, como chama hein ? Labirinto que tem uma 
série de provas, o cara atravessa tudo isso simplesmente para ir 
dançar ! Já pensou a coragem que esse cara tem ? Muito militante 
de esquerda não tem hoje. O cara tem uma coragem do “caralho”, 
uma disponibilidade, deve ter força de vontade pra’ militar. Então é 
pegar toda essa energia e dizer o seguinte :  cara a gente pode , 
sabe o que?  No lugar da gente tá usando essa força   pra’está 
batendo nos outros, vamos fazer sabe o que? Nós estamos 
querendo bater um racha e ao invés da gente ir lá pro’ polo onde os 
caras vão meter o pau na gente, pois se tem filho de papai e se a 
gente for pra’lá vão dizer que a gente é um bando de vagabundo só 
porque somos filhos de pobres, Vamos nos reunir e exigir que a 
comunidade faça uma praça. Nós temos força...”       
 

  A  “violência direcionada” é um modo de reedição da força da 

palavra, e até mesmo na visão do Hip Hop, de uma recomposição da 

dinâmica da violência,  em contraposição ao uso da força física . É assim 

que no movimento o “trocar idéias” torna-se um modo fundamental de 

mobilização do grupo e assimilação de novos conteúdos.   “Lobão”, ex-

integrante de uma gangue e , atualmente, criador de raps da posse do 

Santa Terezinha,  anuncia o “poder da palavra”: 



 

 

195 

 

 

“A minha consciência é a minha arma/ a letra do meu rap é a minha 
bala/ quando eu abro a boca estou puxando um gatilho/ e quando sai 
minha voz estou dando um tiro”  
 
 
   
   “Atingir a consciência  da juventude”  e criar esferas 

alternativas de agrupamento torna-se a tarefa central  do Hip Hop. A idéia 

de uma ‘revolução cultural’ torna o Hip Hop um movimento político-cultural. 

Eles são organizados, têm um estatuto cujo perfil é nitidamente ideológico, 

desenvolvem um discurso baseado num projeto político bem definido e 

posto em prática através da sua militância: 

  

“Ah B Boy não é a burguesia  que vai compreender o que é 
burguesia. Nos temos que mostrar para o jovem da periferia o 
seguinte: Cara tu tá sem emprego? Tu sabe porque tá sem 
emprego? Talvez ele diga- bicho talvez porque eu não estude ou 
talvez porque não trabalhe - e eu vou dizer o seguinte -  Tu tá num 
ônibus, de repente, tem um cara sozinho num carro  importado com 
ar condicionado. Deu para ele notar a diferença disso ?  Agora, 
vamos pensar. Porque aquele cara tem ar condicionado e a gente tá 
aqui nesse ônibus , imprensado? A partir daí é essa relação da 
origem do Hip Hop lá na raiz, do comprometimento com o povo” 
 

 

 

 O número 8 do jornal “Alo B. Boys”,  ressalta o objetivo desse 

movimento no que tange à dimensão da “resistência e na identificação de 

um estilo de vida contra a discriminação social e racial”. O movimento Hip 

Hop em Fortaleza se expressa como novo sujeito político  na esfera do 

cotidiano da periferia, cuja marca é a expressão cultural, cujo lema é a 

rebeldia juvenil que ecoa do “lado pobre para o lado rico”  da  cidade. 



 

 

196 

 

Estética e imaginário juvenil : as gangues e o Hip Hop 
 

 

   As gangues, assim como os integrantes do Hip Hop, 

como se pode perceber ,   parecem celebrar com as suas vestimentas, os 

seus adereços, as marcas emblemáticas da estética juvenil do consumo 

globalizado.  Os  membros do Hip Hop  difundem um modo de vestir 

denominado de estilo “B-Boy”. “Adoração e uso exclusivo de marcas 

esportivas como adidas, Nike, Fila. “ (Viana, 1988: 21). Nas gangues,  o 

estilo de vestir é todo ditado pelos padrões cosmopolitas de consumo 

juvenil : a disputa de “marcas”  que “dão destaque”  pode redundar em  

violência física  ou , de maneira mais grave,  até mesmo em morte. As 

gangues exibem92  um modo  “igual”  de ser diferente.  

 

   O estilo das vestimentas dos componentes das 

gangues e do Hip Hop não seria capaz de demarcar a diferença de suas 

filiações.  É na observação mais minuciosa que  vai se descortinando 

diferenciações. As tatuagens, que nas gangues vão ganhando espaço em 

várias partes do corpo,  atuam como um dos sinais distintivos da ação 

juvenil nos bairros de periferia.  

 

   É no gosto  musical que a diferença de estilos se 

explicita. O denominado rap Brasil  , que tem “rolado” nos bailes funks é 

                                                        
92 ver capítulo que trata da mitologia e do corpo. 



 

 

197 

 

rechaçado pelos integrantes do Movimento hip Hop e “curtido”  pela 

maior parte dos integrantes das gangues. 

 

“ É para quando chegar o sábado, o “B Boy” ter aquela consciência 
puxa, hoje é sábado e em vez de ir a um baile funk, vou para um 
baile  Def93. Porque o baile funk que acho que você já deu pra’   
entender, é aquela porcaria, lá a gente não curte. (...) Eu acho que 
existe duas barreiras : a musical e a ideológica” (participante do Hip 
Hop da Quadra do Santa Cecília). 
 

   As diferenciações vão ocorrer, tendo em vista a 

dimensão ideológica acima assinalada,  entre a música enquanto “relato”, 

enquanto discurso denunciador e a música como “som”, na restrita 

perspectiva do prazer de ouvir e dançar qual seja, do puro entretenimento. 

“‘É porque todo mundo curte som né? Todo mundo curte o som do  Hip 

Hop, só não tão ligado na idéia do Hip Hop” ( pertencente a galera da 

quadra - GDQ). No Hip  Hop,  não apenas os “relatos” dos raps expressam 

o seu perfil ideológico, o ritmo também atua como elemento mobilizador de 

atitudes    

 

“O fluxo e o movimento das guitarras e baterias, no rap, são cortados 
bruscamente por arranhões ( um processo que realça a forma como 
a fluência do ritmo básico é rompida ). Também a cadência rítmica é 
interrompida pela passagem de outras músicas. A “gagueira” no rap, 
que se alterna com a aceleração de certas passagens, sempre se 
deslocando de acordo com a batida ou em resposta a ela, é um 
elemento que constantemente  compõe a estrutura desse tipo de 
música. Esses movimentos verbais realçam o fluxo lírico e salientam 
a ruptura (...) Deixem-nos imaginar esses princípios do Hip hop como 
um projeto de resistência e afirmação social; ele criam, sustentam, 
acumulam, estratificam, embelezam e transformam as narrativas. 
Mas também estão preparados para a ruptura e até encontram 

                                                        
93 Baile DEF caracteriza-se pos músicas, no caso rap, com menos BPM (batida por minuto). 



 

 

198 

 

prazer nela, pois de fato planejam uma ruptura social “ (Rose, 
1997 : 208) 
 

 A partir de um referencial   ideológico o Hip Hop não aceita o estilo 

funk, devido ao seu apelo comercial, não parecendo mobilizar a idéia de 

ruptura; por outro lado,  atraídos pelo “som” produzidos pelos raps,  os 

integrantes das gangues não apenas declaram “gostar de ouvir” como 

produzem seus próprios raps.  

 

    “Alô lá ô, alô, lá uê. 

                                Eu fiz um lindo rap e vou cantar para você. 

                                O  meu rap é gostoso e é fácil de aprender 

                                ( rima)                                 

                                Eu fiz um lindo rap com grande empolgação 

                                Me chamaram pra’ cantar na praça da Estação 

                                Aí chegou um cara que me deu muito valor 

                                Falou no meu ouvido que meu rap abalou” 

                                ( Integrante da galera da quadra- GDQ)        

 

      Verifica-se uma musicalidade que prima pela  

repetição fácil de suas letras, por uma apreensão imediata do seu sentido. 

O rap do Integrante da “GDQ”  parece ter a intenção de simplificação da 

mensagem e de mobilização, de forma mais direta e objetiva, da atenção 

do ouvinte. Com o rap veiculado pelo Hip Hop a intenção é diferente. “O rap 

proposto pelo MH2O tem uma preocupação maior com o contexto. É um 

rap estilo death, com batidas lentas e letras politizadas. O rap que nós 



 

 

199 

 

queremos é inconformado com a situação da periferia, favela não é lugar 

para ser humano viver” ( Integrante do MH2O) 

 

“É preciso falar sobre o que se passa, contar a vida nas ruas, seus 
dilemas, denunciar  ou ridicularizar o que ocorre na sociedade, fazer 
a crítica dos costumes. Esta é a tônica predominante na produção 
musical dos rappers (...) “ (Sposito, 1994 : 168). 
 

   É assim que o imaginário juvenil sobre a vida social, 

sobre o bairro, sobre a violência vai se delineando nos vários relatos 

musicais.  Os “racionais MC” , rappers de São Paulo, por exemplo, 

conseguem condensar nos seus relatos, o cotidiano da juventude do “lado 

pobre da cidade”, articulando  vivências do Movimento Hip Hop e da 

situação enfrentada pelos participantes das gangues : 

   

 

“Hey boy, o que você  está  fazendo aqui? Meu bairro não é o seu 

lugar, e você vai se ferir. Você não sabe onde está, caiu num   ninho  de 

cobras e eu acho que vai ter se explicar. Para sair não     vai   ser fácil a 

vida aqui é dura, onde  a lei é do mais forte, onde a miséria  não tem cura o 

remédio é a morte. Continuar vivo é uma batalha,  isto é, se eu não cometer 

uma falha. E, se eu não fosse   esperto  tiravam tudo de mim : 

arrancavam minha pele, minha vida,    enfim.  Tenho que me desdobrar 

para não puxarem meu tapete. Estar sempre quente, para não ser 

surpreendido de repente” 

             

   



 

 

200 

 

   O imaginário juvenil daqueles que  ocupam os 

bairros da periferia da cidade é profundamente marcado pela insegurança 

simbólica onde, o simples fato de continuar vivo , se impõe como uma 

batalha cotidiana. A necessidade de estar sempre quente, para não ser 

surpreendido de repente,  instaura a violência como reação sub-reptícia a 

ações que possam se revestir de ameaça à  vida no “lado pobre da cidade”.  

    

   É na visão sobre cidade, que será tratada no 

próximo segmento, que os moradores  compõem e recompõem os signos e 

os emblemas da vivência juvenil. Como poderá ser observado a seguir, a 

visão de território está quase sempre delimitada pela violência, seja como 

luta de contrários, dos “ricos contra os “pobres”, relatada pelo Hip Hop; seja 

pela guerra entre áreas de turmas rivais, protagonizadas pelas gangues. A 

violência é limite e tensão, a violência é a tinta cartográfica que revela a 

multiplicidade de estilos, de marcas, de grupos sociais, de bairros 

segregados nas periferias, fazendo pulsar, através de suas práticas uma 

dinâmica cultural sui generis, onde quem se percebia esquecido torna-se 

incluído, cravando, a ferro o fogo, a sua condição de existência no corpo 

social. 

 

 Dentro dessa dinâmica, a noção de território/cidade, e como 

veremos posteriormente, de  terrritório/corpo, tornam-se através  das 

experiências de violência, um mapa expessivo no reconhecimento de pistas 

culturais na dinâmica juvenil dos bairros de periferia de Fortaleza. 

  



 

 

201 

 

 

                         CAPÍTULO CINCO 

 

 

 

A TERRITORIALIDADE  E AS FRONTEIRAS DA VIOLÊNCIA: A 
DINÂMICA DE FORMAÇÃO DAS GANGUES URBANAS  

 

 
                                                    

 

                                    “A rede globo está mostrando 

                                     o lado tropicaliente 

                                     Ela está equivocada 

                                     Isso não é bem a minha gente 

                                     Não moramos em aldeia 

                                     Nem somos todos pescadores 

                                     Nos moramos em favelas 

                                     E somos povo sofredor 

                                    O Ceará terra do sol você  pela novela, 

                                    que esconde o lado mau e só te mostra 

                                    Coisas belas” ( “Cidade”, Lobão Hip Hop- 

Fortaleza)  

                                     



 

 

202 

 

Normalização Social e Repressão em Fortaleza 
 
 

Fortaleza é, atualmente, um espaço mapeado por zonas de atuação 

de gangues e galeras. As gangues se organizam nas periferias da cidade e, 

quando tem “agito”94  elas transpõem os limites da sua “área” e preparam-

se para o enfrentamento com outros grupos. As galeras, como já foi 

mencionado no capítulo anterior,  têm uma finalidade mais ligada a 

“curtição”, onde “beber, namorar e dançar” são suas atividades favoritas. 

Elas movimentam-se com maior desenvoltura na vizinhança, não têm a 

idéia de uma delimitação de área de atuação, não possuem um líder e não 

usam a violência como forma de demarcação de sua presença nos espaços 

da rua.  

 

As gangues aparecem na “crônica policial” da Cidade como  

“desordeiros”, vândalos” e “delinqüentes”. A Delegacia da Criança e do 

Adolescente de Fortaleza tem registrado 450 processos/mês95 no que 

tange a atuação de gangues. Os mesmos dados fazem alusão a  

ocorrência de 10 mortes apenas nos primeiros meses do ano de 1995. A 

ação da Polícia Militar, no “confronto” direto com as gangues, constitui uma 

nova territorialidade na cidade, onde todo lugar é potencialmente de 

violência e de repressão. 

 

                                                        
94 Palavra utilizada pelas gangues e galeras, quer dizer festa dançante. 
95 Diário do Nordeste, 4 de julho de 1995. pag. 19 



 

 

203 

 

A ação da Polícia Militar se  desenvolve no sentido   do 

“enfrentamento” e do “combate!” à criminalidade. Em maio de 1994, é 

criado o “Grupo de Ações Táticas Especiais” o GATE, uma fração de elite 

do Batalhão de choque da Polícia Militar. Os chamados “Ninjas”, vestem-se 

de fardas negras, usam capuzes e acompanham-se de “cães farejadores” 

nas suas atividades de enfrentamento às gangues. Segundo o então 

Comandante da Polícia Militar, Coronel Damasceno, “nossos homens são 

treinados para o mínimo e para o máximo. O tratamento não deve ser o 

mesmo para o cidadão e o bandido. O cidadão a gente protege o bandido a 

gente ataca”96. 

 

A idéia de “prevenção, no sentido de neutralizar a influência de 

elementos anti-sociais”97  e de atacar os que não se adeqüam as normas  

sociais, torna-se prática recorrente em Fortaleza já a partir dos anos 30. A 

presença de “vagabundos” no cenário da cidade engendra uma ação de 

“prevenção”: “retirando velhos, meninos e meninas pobres das ruas em 

nome da erradicação da mendicância, da delinqüência e da prostituição 

urbana, e internando-os em asilos onde realizava-se a disciplinarização 

moral e social por meio da catequese e do trabalho adestrador do corpo e 

da mente [...] isso, sem dúvida, teve decisiva participação no processo de 

normalização social de Fortaleza”98. 

 

                                                        
96 jornal O Povo, 5 de maio de 1994 
97  Editorial do jornal O Povo, 6 de maio de 1994 
98 ROGÉRIO, Sebastião , “Fortaleza, Belle Epoque- A disciplinarização da pobreza , Fortaleza, 
Fundação Demócrito Rocha,  1993 .pag 163 



 

 

204 

 

Os grupos de “enfrentamento” às gangues de Fortaleza atuam , 

com maior intensidade, nos períodos próximos à temporada turística. 

Nesse momento, ocorre uma verdadeira “varredura” de todo “elemento” que 

venha a ser confundido com integrante de gangues. O “Dossiê Gangues” 

da Polícia Militar99 contém anotações que permitiriam, posteriormente, se 

constituir uma mapa da violência e da repressão em Fortaleza. Os registros 

, realizados por “agências de informações”, limitam-se a informar os pontos 

de atuação de cada uma das gangues e a apontar seus “elementos”. Um 

item relativo ao que denomina o Dossiê de modus operandis, apenas 

consegue identificar o “arsenal” utilizado pelas gangues, como por exemplo: 

“agem armados de espetos e porretes”. 

 

A atuação das gangues e da PM projeta na cidade de Fortaleza   um  

mapa  da violência. Essa geografia é, porém, invisível o seu traçado 

apenas é conhecido por quem se coloca como parte de um território, 

quanto aos demais, a qualquer momento, podem estar penetrando em uma 

área perigosa sem que saibam de quem se trata o “inimigo”. Observa-se 

que a tentativa de disciplinamento da cidade, por via direta de repressão à  

ação do “desordeiro”, expressa uma falência nos  modelos de 

“normalização” efetuados em “instituições fechadas”. 

 

A idéia de ordenação e “normalização social” da cidade, através do 

confinamentos dos “vagabundos”, “vadios” e “vândalos” parece ter 

                                                        
99 Consta de relatórios “confidenciais” onde são detalhados o modo de funcionamento das gangues, 
lideranças, ocorrências etc. 



 

 

205 

 

vivenciado seu  esgotamento durante toda a década de 80. Ainda em 

1928, em Fortaleza, foi criada a “Estação experimental de Santo 

Agostinho”, conhecida também como “Santo Antônio do Buraco”,  onde 

“seu lendário rigor aplicado aos internos permaneceu por muitas décadas 

no imaginário juvenil cearense como verdadeiro signo do terror”100. As 

“instituições totais” se apresentaram como verdadeiros “barris de pólvora” 

de violência e repressão o que, de certa forma,  propiciou a retomada do 

modelo punitivo101, onde o “enfrentamento” e o “combate” à desordem se 

dão em plena praça pública sob o princípio de que  “o bandido a gente 

ataca”. 

 

As tentativas de “normalização social” da cidade de Fortaleza 

seguem, nos diais atuais, a lógica da guerra, entre os “proscritos” e os 

moradores   da cidade oficial ( Wacquant, 1997), onde uma força apenas 

torna-se vitoriosa se derrotar e deter, completamente, o avanço da outra, 

até a sua eliminação total. Tudo isso dentro da lógica do espetáculo, quanto 

maior visibilidade, melhor. A lógica da guerra não tem sutilezas, ela se 

utiliza de ninjas encapuzados, de cães farejadores, de viaturas que fazem a 

ronda, sistemática, nas zonas de perigo,  para enfrentar os arrastões que 

se valem, por sua vez, de  armas de fabricação caseira, do uso de 

instrumentos de luta primitivos, como paus, pedras, chicotes, nunchacos, 

flechas de ferro etc.  

 

                                                        
100  ROGÉRIO, Sebastião , op. cit.  pag. 173 
101 FOUCAULT, Michell.  Vigiar e Punir, Petrópolis, Vozes , 1977 



 

 

206 

 

É sob essa dinâmica que um mapa sui generis da exclusão e 

violência  faz evidenciar  micro-territórios de poder, repressão e controle 

onde a cena primordial  são as tramas juvenis. Certamente, essa 

territorialização da violência, deverá, ao longo do processo de formação e 

divisão das gangues   atingir mecanismos mais complexos. No Pirambu, 

“os moradores são obrigados a decorar uma senha se quiserem sair ou 

entrar em suas casas, na  área controlada pelo GMP- Guerreiros do Morro 

Proibido”102.  Qual será, com a intensificação da violência, em plena praça 

pública, o código de permissão de passagem, a senha que garanta o fluxo 

pela cidade? Talvez seja:  você aí, está pronto pra’ matar ou morrer? 

 

A cidade dividida;   a cidade sitiada 
 

 

Assim como os integrantes das gangues, o Hip Hop tem definidas as 

suas “posses”. A territorialização desses bairros obedece uma curiosa 

segmentação, a posse e as áreas de atuação das gangues e do Hip Hop se 

interpenetram.  Não há disputas de áreas e  nem  há confronto para a 

decisão de domínio com relação à ascendência entre uma ou outra 

liderança, sejam das gangues ou do movimento. 

 

Observa-se que a noção de territorialidade, de delimitação precisa 

de uma área mobiliza-se, entre os integrantes das gangues, a partir de uma  

dimensão simbólica, no que diz respeito à premissa: “aqui não entra o 



 

 

207 

 

inimigo”. A percepção de posse do Hip Hop está relacionada à idéia de 

espaço para expansão de  atividades artísticas e culturais, onde o “alvo” é a 

consciência e a “arma” a  palavra. Identificam-se, entre o Hip hop e as 

gangues, dimensões de atuação possivelmente justapostas , onde as 

posses e áreas condensam-se em uma mesma espacialidade. 

 

É no Morro Santa Terezinha que mais se articulam e se estreitam as 

relações entre as gangues locais e os integrantes do Hip Hop. Apenas no 

Morro pode-se calcular, em média, a atuação de sete a oito diferenciadas 

gangues. Vários enfrentamentos já ocorreram entre as gangues do Santa 

Terezinha entre si, e de forma mais intensa, com a gangue da área conexa, 

o morro do Castelo Encantado. Que textualidade da cidade e dos seus 

usos se inscrevem nas falas dos integrantes do Hip Hop? 

 

 

O Mundo de Fora e o Mundo de Dentro: a territorialidade das 
gangues 

 

 

A territorialidade das gangues, suas áreas de atuação, seus limites 

de domínio, se traduzem na fala de seus integrantes como projeções de  

campos de guerra e de refúgio .  No imaginário das gangues, os espaços 

da cidade  se configuram  enquanto locus de disputas, confrontos e 

delimitação de posses. 

                                                                                                                                                                   
102 Diário do Nordeste, 4 de julho de 1995, pag. 19 



 

 

208 

 

 

A idéia de espacialidade que se estabelece entre as gangues103 é 

belicosa,  para elas, o cosmopolitismo das cidades se reduz a micro-

espaços de atuação e amplos espaços de combate e  enxame. Ao contrário 

do que é ressaltado nos jornais,  fazer enxame não tem  o significado 

restrito do roubo,  do assalto e da depredação: se coloca para os 

“enturmados”,  como possibilidade de expressão da força e do potencial da 

galera quando se mostra  “afiada e pronta pra’ detonar”. A aparição pública 

das turmas,  fora das áreas de atuação, expressa, fundamentalmente, uma 

maneira de, ao sair da  toca, se apresentar às  galeras rivais e  marcar 

presença no cenário da cidade.  

 

O grito de guerra  das turmas sinaliza um desejo de reconhecimento 

e identifica o lugar que ocupa cada um no mapa da violência urbana, o 

grito de guerra  é uma inscrição territorial às avessas: “Serviluz manda 

aqui e ninguém pode mandar. Serviluz é rei e ninguém vai empatar”; “Deixa 

de besteira, deixa de bobagem quem manda nessa porra é Castelo e as 

Goiaba”; “Porra, porrada, quem manda nessa porra é a gangue da Proafa”. 

A formação de turmas dentro de áreas delimitadas de atuação, provoca um 

duplo efeito: tanto se entrincheiram e se fortalecem dentro de suas áreas, 

como, pela invisibilidade que experimentam em tais limites, a experiência 

de tornar-se gangue, publiciza suas marcas, como que utlizando a lógica do 

“estigma territorial” , exacerbado e tornado público. 



 

 

209 

 

 

Projeta-se, entre as gangues e galeras, uma particular textualidade 

da cidade. São as áreas de domínio, os bailes funks, os locais de enxame, 

as zonas de ronda da polícia. De certo modo, a versatilidade desses 

espaços poderia ser resumida de uma dupla forma:  os limites de dentro e 

de fora do  

espaço de atuação das gangues. Nas áreas das gangues, observa-

se uma linearidade, um consenso nas leis que regulam as ações dos 

integrantes e, de certa forma, dos que habitam naqueles limites; um certo 

“código de honra”, que poupa e protege os de dentro e segue  uma 

hierarquização pactuada, consensualizada, mesmo que temporariamente,  

entre os que mandam e os que obedecem. É assim que Caifa (1989 : 16), 

em seu estudo sobre o movimento punk na cidade, os identifica como “uma 

tribo que nomadiza por ruas perigosas”. 

  

A imagem de uma “tribo em movimento” pode ser exemplificada pela 

frase que tanto se repete nos depoimentos dos integrantes das gangues: 

“aqui é assim, todos por um, um por todos”. Ao fazer parte da gangue, a 

forma usual de aparecimento nos espaços de fora se dá a partir de uma 

dinâmica  coletiva onde cada um é um todo. Ao sair  do lugar de atuação, 

quem parece enunciar-se é o coletivo, a gangue,  a tribo. Um rap produzido 

pela “gangue da PROAFA”, localizada no Morro Santa Terezinha,  ressalta 

essa idéia: 

                                                                                                                                                                   
103 A diferença entre gangues e galeras é bem explicitada por um componente da gangue  “sem cérebro 
das Goiabeiras” : “gangues é um grupo formado por muitos, numa faixa de 30 a 50 acima e são violentos, 



 

 

210 

 

 

“Deixa de covardia/ eu sou do buraco/ Eu sou do Santa Terezinha/ 

Escute minha gente este é o rap mais novo do buraco Mucuripe/ é 

pequeno, tudo bem, mas não tem problema o negócio é que o buraco tá 

mandando o seu lema - paz, amor, fraternidade, saúde, felicidade, 

liberdade e amizade/ com muita capacidade/primeiro a união e a galera do 

buraco mandou alo/ E é de coração à galera do Mucuripe, Serviluz, galera 

dos Trilhos/ galerão é só o fim da linha/agora venha você meu amigo, 

sangue bom, cante o rap do buraco e repita este refrão.” 

 

O “buraco”, formado por todas as galeras “limpeza”104, 

geograficamente situa-se em uma duna de onde se visualiza o mar e a orla 

marítima de maior circulação na cidade de Fortaleza, a Avenida Beira Mar. 

Pode-se deduzir que o “buraco”,  representa no rap do integrante da 

Gangue da Proafa, uma alusão à toca, a esconderijo  onde  se compactua 

o  reconhecimento do lema “um por todos, todos por um”. Caifa (Ibdem) 

ressalta que o local no qual os punks  constróem suas referências “é o 

espaço onde se apegam : os becos, os buracos- e se servem dele, fazem-

no crescer por percorrê-lo...”. A  movimentação das gangues na cidade 

segue  rotas baseadas nas festas, nos points, nos bailes, tendo a violência 

como limite de circulação entre as áreas. 

 

                                                                                                                                                                   
a galera se forma entre 10 e 15 pessoas e se reúnem mais pra’ curtição” 
104  Galeras aliadas 



 

 

211 

 

O rap do integrante da Gangue da Proafa  traduz uma mensagem 

de paz, de fraternidade, reproduzindo um discurso  cujas teias imaginárias 

parecem fundir dimensões profundamente ambíguas. A mensagem de paz 

traz porém,  duas ressalvas :  apenas “para o meu amigo  de sangue bom” 

que esteja situado dentro da área , “até o fim da linha”. O percurso do 

ônibus que atravessa o morro é que prescreve a linha de  atuação entre a 

‘gangue da PROAFA” e a do “Castelo Encantado”. A partir desse limite, a 

mensagem fraterna do rap torna-se um “grito de guerra”. Desse modo, 

pode-se observar que  o discurso sobre a territorialidade da cidade , entre 

as gangues, é fundamentalmente uma enunciação entre zonas de paz e de 

batalha.  Uma teia de significados  da violência, entre as gangues, pode ser 

decifrada através de um mapa que emerge na fala de seus integrantes, 

identificando áreas de proteção e de risco, de esconderijo e de exposição, 

locais onde moram os “chapa de sangue bom”, e os “pilantras”, como 

configuração do inimigo. 

 

 Cartografias (Guattari e Rolnik, 1986)  não necessariamente 

definidas pelos limites territoriais enunciados e fincados nos marcos das 

falas de seus integrantes. Quando um dos componentes do Hip Hop diz 

que  a “rua é tipo um jogo, que você entra e prá voltar é foda, é difícil , 

quase impossível, e mesmo que saia da rua ela não sai de você” , ele 

afirma que o território se institui como marca que cada um carrega para 

onde vá, marca que cada um carrega dentro de si, cuja terreno cartográfico 

é, fundamentalmente, o corpo. O território das gangues é movediço. Ele se 

constitui sob o referente territorial, o lugar de moradia e circula, explicita-se, 



 

 

212 

 

através do nomadismo de seus integrantes, em pontos diversos da 

cidade. Entre as gangues, a hermenêutica da violência se traduz nos 

rascunhos que compõem um mapeamento “provisório” da cidade. 

Cada local, mas que um uso tendo por base a moradia, pressupõe ação, 

enfrentamento, domínio e refúgio. Cada local é cena de disputas, palcos de 

tramas de reconhecimento onde se  produz atores, registra-se marcas, 

institui-se territórios físicos, corporais e outros, que ficam indeléveis, 

fincados nas mentes e corações. 

 

 

A cidade e as inscrições da pobreza e da riqueza 
  

 

A cidade, para os integrantes do Hip Hop,  é uma escrita legível na 

qual  se expressam os  registros da desigualdade, da fome e da exclusão 

social. Para eles, o inimigo mora do “outro lado”, em espaços inacessíveis 

aos “pobres da periferia”. Nessa leitura da cidade, há uma idéia de 

identificação e de aproximação entre  os que compactuam os mesmos 

modos de vida : 

 

“A favela é a nova galera que vai construir o Brasil/ a favela é a nova 

morada que ficou o povo negro que torturou-se no Brasil/ Quanta lei 

maldita/ A corrente vai se quebrar...a favela é a senzala que ficou para o 

povo negro construir o Brasil” ( O “poeta”, integrante do MH2O) 



 

 

213 

 

  

O rap do “poeta” projeta não apenas imagens de poder na cidade; 

ele acena para a possibilidade de potencialização daqueles que foram 

colocados  para fora da “cidade oficial” e tornaram-se acorrentados no 

cotidiano da fome e da pobreza. Sposito (1994 : 167) , no seu estudo sobre 

a “sociabilidade juvenil e a rua”, identifica o rap “como produto da 

sociabilidade juvenil, revelador de uma forma peculiar de apropriação do 

espaço urbano e do agir coletivo, capaz de mobilizar jovens excluídos em 

torno de uma identidade comum”. Poder-se-ia afirmar que a poesia dos 

raps é uma forma alternativa de interpretação e de expressão da revolta 

entre os jovens moradores da periferia urbana. Os raps se colocam como  

campo alternativo de instituição juvenil na cidade; como um modo de se  

dizer quem é, tomando, assim como na experiência das gangues, o 

estigma territorial novamente como referência e criando novas cartografias . 

O rap possibilita novas inscrições territoriais: o rap me deu o rumo para 

onde eu devia ir. Hoje eu sou um cara que vive bem, posso olhar na cara 

das pessoas do meu bairro e dizer que as roupas que eu tô  usando foi eu 

que comprei com o trabalho... 

 

A percepção do estigma projetado em relação ao ‘morador do outro 

lado da cidade”, do lugar social que  ele ocupa , das imagens que circulam 

em torno dele, evidenciam-se nos raps do Hip Hop, positivando e dando 

novos sentidos a esses referenciais: 

 



 

 

214 

 

 “...quem tem grana mata e rouba e ainda fica em liberdade/ao 

contrário do pobre que não tem nada é fodido/ só por causa da aparência 

leva o nome de bandido/temos o Iguatemi o Shopping Aldeota/ a rota dos 

burgueses que nos vê como idiota...” (Lobão, integrante do Hip Hop) 

 

A cidade é percebida, no rap de “Lobão”, como espaço segregado 

por rotas diversas,  caminhos que se diferenciam e se antagonizam. A idéia 

da exclusão integra-se à dimensão do estigma, condensando em nível 

imaginário, as figuras do “fodido” e do “bandido”. A violência na cidade, 

para os integrantes do Hip Hop, é parte da  paisagem urbana, rompe a 

segmentação tradicional entre ordem e desordem. Ela visualiza-se  nos 

muros invisíveis que parecem disciplinar e ordenar os usuários e não 

usuários da cidade, integrando a um só tempo, gangues, galeras e 

participantes do Hip Hop, assim como no rap de “Lobão” , acerca da 

“cidade tropicaliente”- “Eu sou da nata do lixo, eu sou do luxo da Aldeia, eu 

sou do Ceará”105. 

   

A violência na cidade é um texto que produz dicções diversas entre 

os jovens, especialmente, entre os  moradores da periferia urbana. Os 

códigos de interpretação, acerca dos limites da cidade, de seus points, de 

sua dinâmica urbana, coincidem com as fronteiras entre  “ordem” e  

“desordem”, o instituído e o instituinte106. Para os integrantes da gangues, 

os limites imaginários interpostos entre as  áreas diversas de atuação,  

                                                        
105 “remake” da música  “Terral” de Ednardo 
106 Cornelius Castoriadis, A Instituição Imaginária da Sociedade, 1982 



 

 

215 

 

projetam  e configuram modos diversificados de enfrentamento e de 

explosão da violência. 

 

Entre as gangues, a cidade assume toda a sua grandeza de 

metrópole  como um extenso e diversificado território, quando os confrontos 

se dão entre as turmas e  tropas da Polícia Civil ou Militar. Nesses 

momentos, a territorialidade da violência toma o traçado de toda a cidade e 

intensifica o sentimento de individualidade e insegurança entre os 

participantes das gangues. É assim que a coragem da gangue diante de 

outra gangue (“um por todos, todos por um”) torna , diante da ameaça da 

Polícia, cada um  “covarde e apenas preocupado em livrar sua cara: 

 

“Se a polícia pegar um roubando pega o roubo e manda o ladrão 
embora; a polícia são os maiores ladrões; se pegar com maconha 
eles tomam e, se for uma quantidade grande, eles levam pra’ eles. 
Se vem um “enxame” de polícia e outro de gangue, se for correr pra’ 
cima da polícia é pior, eles atiram, mete bala e toma relógio. A 
gangue é unida quando é pra’ brigar com outra gangue, mas com a 
polícia ela desune” (membro da Gangue da Proafa). 
 

 

Diante da violência urbana,  gangues e Hip Hop compartilham dos 

mesmos sentimentos de desproteção, insegurança e medo no dia-a-dia da 

cidade. Nos raps produzidos pelo movimento Hip Hop, a repressão policial 

é um tema recorrente: 

 

“Eu vinha do colégio/mas que situação/eu fui abordado pelos cana 

meu irmão/eu não gostei daquela ocasião/me disseram desaforo/me  



 

 

216 

 

meteram logo a mão/eu disse seu guarda não me leve a mal/ eu moro  

aqui no bairro mas não sou um marginal/ ele olhou pra’ mim/ me deu  uma 

cacetada/parece até piada seu guarda/ você tem que acreditar/ eu            

venho do colégio e acabo de estudar/ e ele disse: tu tá mentindo seu la-

drão/tu vem  da Beira Mar comandando um arrastão/tentei me defender/ 

não tive oportunidade/só porque usa a farda é o dono da verdade” (Lobão, 

integrante do Hip Hop). 

 

A cidade , no imaginário das galeras e gangues, é um espaço  de 

interlocução onde, em cada contato,  parece haver implícita uma indagação 

- de que lugar você fala? É assim que Lobão dirige-se ao “guarda”, 

justificando-se - não me leve a mal, eu moro aqui no bairro mas não sou 

marginal”. No fluxo da multidão das grandes metrópoles, mesmo na 

vivência do anonimato, cada indivíduo transita em espaços hierarquizados, 

segmentados e estratificados.  

 

  Em Fortaleza , a Avenida Beira-Mar,  onde se localizam os 

edifícios de maior valor imobiliário, os principias hotéis, espaçol preferido 

dos turistas, de praticantes do cooper, prostitutas, freqüentadores de 

restaurantes da orla, meninos de rua, point de jovens que ficam no final das 

tardes na Volta da Jurema torna-se, para as gangues,  palco de inscrição 

territorial circunstancial. Como ? No Domingo, as gangues ocupam partes 

diversas da Avenida Beira Mar. A Galera do Cão” e do “Campo do América” 

ficam na parte relativa ao Clube do Diários a Galera da Quadra” fica em 

frente ao Náutico, na Volta da Jurema fica “as Barreiras” e, na parte de 



 

 

217 

 

venda de peixes, a Gangue do Serviluz e do Castelo. Ao contrário da 

territorialidade que se expressa nas pistas de dança dos bailes, a ocupação 

da Beira Mar é um modo das gangues poderem ordenar, sem choques, 

sem enfrentamentos, um momento de lazer e de encontro entre os 

enturmados. Um participante da Galera da Quadra explica: 

 

“A gente fica na praia conversando, jogando bola, se algum 
vagabundo sujar, se o cara for sujeira, a gente não dá mole ele não 
passa naquela área, não passa. Isso porque a negrada fica 
conhecida nos bailes, fica conhecida nas brigas de gangues. Através 
de uma gangue, de outra gangue, eles já sabem que somos da 
quadra. Então. Se pintar sujeira a negrada bota é pra, moer” 
 

A territorialidade das gangues é móvel, cambiante, rompendo os 

limites físico-geográfico dos bairros de periferia. Ela segue o fluxo e a 

“linhas de fuga” (Guattari e Rolnik, 1986) das metrópoles modernas.  A 

territorialidade das gangues pressupõe uma movimentação cuja  finalidade 

é tentar transpor a noção de anonimato e, concomitantemente, evitar os 

choques que ritimizam o cotidiano da grandes cidades. Quando Baudelaire 

(Benjamin, 1975: 45) ressalta a experiência do choque  e o contato das 

grandes massas como vivência arquetípica do homem moderno, está  

destacando a profunda ambigüidade em que estão imersos esses 

indivíduos: ao mesmo tempo em que desenraízam-se, tornam-se seres em 

movimento é exigido deles um lugar, um reconhecimento, uma “definição 

territorial”. Não seriam as linhas em movimento, demarcatórias das áreas 

de ação das gangues,  uma definição prévia e cambiante das linhas de 

choque e de enfrentamento? Não seria a violência  entre as gangues, ao 

contrário da violência entre elas e a polícia, uma forma de definir, no 



 

 

218 

 

espaço difuso das grandes cidades, o lugar da ordem e o do caos, do 

reconhecimento e da invisibilidade dos espaços segmentados das 

periferias? 

 

A rebeldia urbana e a ação juvenil 
 

 

É recorrente, na história das cidades, a  afluência  de grupos  que 

provocam tumultos, desordens , motins  e protestos, na forma de ação 

direta,  alterando o cenário urbano. A  formação de “turbas urbanas”,107 é 

um exemplo clássico de grupos, aparentemente desorganizados que 

agitavam as cidades e alteravam a “ordem”. “Esse grupo de motineiros 

potenciais, e com freqüência também reais, existia em toda cidade de 

importância na qual a polícia e os militares eram indiferentes [...] o 

revolucionismo implícito da turba era primitivo; a sua maneira era o 

equivalente metropolitano da fase da consciência política representada pelo 

banditismo social no campo”108. 

 

A história de formação das cidades é quase sempre recortada pela 

ação de grupos que se colocam como outsiders, enquanto signatários de 

uma outra ordem ou mesmo como agentes desestabilizadores do ideal de 

ordenação que também se confunde com o processo de formação das 

cidades. As formas utilizadas para a disciplinarização da cidade, 

                                                        
107 HOBSBAWN, Eric ,  A turba Urbana . IN: Rebeldes e Primitivos - Estudo de formas arcaicas de 
movimentos sociais nos séculos XIX e XX, Rio de Janeiro, Zahar, 1978. 



 

 

219 

 

manutenção da ordem, assim como a atuação dos agentes responsáveis 

por tais intentos é que se modifica em cada cenário específico. 

 

Na França, no início do século, Perrot109  registra a constituição de 

um bando de jovens, denominados apaches. “Os apaches constituem uma 

micro-sociedade com sua geografia, sua hierarquia, sua linguagem, seu 

código. Eles reivindicam abertamente o direito à diferença e retomam a 

tradição dos submundos. Eles ‘desfiam o jarre’, a gíria, essa língua dos 

malfeitores a que diariamente acrescentam novas expressões, às vezes 

tipicamente pitorescas, e que todo dia modificam de modo a poder 

conversar despistando a ‘renifle’ (a polícia)”110. A formação de “rebeldes 

urbanos” parece coincidir com um processo que se  tece, de forma 

concomitante nas cidades: tanto  incluí, acolhe e dá um lugar a alguns; 

como  excluí, expulsa e marginaliza outros. 

 

Os rebeldes urbanos são aqueles “fora de lugar” na cidade, eles se 

assemelham ao forasteiro, ao nômade  sempre  em movimento.  A 

circulação constante  parece ser a sua marca e a  sua estratégia para a 

agilidade e destreza nas sucessivas necessidades de “escapada”. Eles 

parecem expressar  o seu isolamento, a sua recusa em adentrar no 

funcionamento e  ciclo interminável da produção e do consumo de 

mercadorias. 

 

                                                                                                                                                                   
108 HOBSBAWN,  Eric, op. cit.  pag. 118 e 122 
109  PERROT, Michelle. op. cit. 



 

 

220 

 

Se é possível se falar de um objetivo relativo à atuação das 

gangues ele é relativo as tentativas diferenciadas de inscrição e visitação 

da cidade oficial. É desse modo que a violência não se torna o centro 

fundamental da atuação das gangues, sendo mais um dos mecanismos 

utilizados para dar registro e visibilidade às suas ações, mesmo que 

exacerbando a idéia de estigma e de desvio. Eles fazem suas inscrições 

cartográficas diversas na cidade, seja na escola, no baile, na praia, como 

forma de registrar e publicizar uma rede de transgressões à dinâmica de 

segregação espacial e social compactuadas entre os vários grupos. Becker 

(1985 : 62), no seu estudo sobre os outsiders, destaca que  

 

“Les systèmes de justificacion des groupes déviants comportent   
tendanciellement une récusation  globale des normes morales 
conventionalles, des institutions offcielles et plus généralement de 
tout  l’univers des conventions ordinaires”111 
 
 
 Essa recusa global às normas morais de convenção, no caso das 

gangues, ao mesmo tempo que institui  e dá visibilidade à dimensão de 

desvio e de estigma, possibilita a inscrição do grupo na dinâmica 

cartográfica da cidade como um todo. Pode-se identificar que a visitação 

que realizam as gangues, no lado oficial da cidade, assim como a 

movimentação entre as mesmas nas várias áreas da cidade, produz novas 

dinâmicas territoriais, sendo a cruzetagem a mais destacada delas. 

 

                                                                                                                                                                   
110  Idem, pag 322 
111 Os sistemas de justificação dos grupos desviantes comportam tendencialmente uma recusa global     
das normas morais convencionais, das instituições oficiais e mais geralmente de todo o universo de 
convenções ordinárias. Tradução da autora 



 

 

221 

 

 

A cruzetagem :  quebra dos pactos territoriais 
 

 
A gangue se institui enquanto uma micro-sociedade, tem uma 

hierarquização própria, códigos de referência e de nomeação do mundo 

vivido, princípios  referenciais de  honra, prazer, lazer, morte e vida. Como 

um “clã arcaico”112, tem seu “sistema tradicional de prescrições e 

interdições” e nesse processo, constitui um “contrato social da alma 

obscura”113. 

 

Esse contrato social se gesta no movimento, sua vida interna parece 

se tecer no ritmo desenfreado e mutante desses “habitantes da velocidade 

urbana”114 , contraditoriamente enraizados na idéia fechada, porém móvel, 

de território . O cruzeta , tipo significativo na definição dos limites entre 

áreas, é reconhecido, consensualmente  entre as gangues, como o 

indivíduo que desrespeita os pactos e as fronteiras, “ele quebra os 

contratos feitos e avança os limites das áreas” (participante da “gangue das 

Goiabeiras”). O cruzeta cristaliza no imaginário das gangues a dimensão da 

traição dos pactos territoriais que delimitam os limites de fidelidade entre as 

turmas. Como o território é um referente em movimento, que transcende 

barreiras estritamente geográficas, o cruzeta representa a possibilidade de 

formação de uma identidade amalgamada e diluída por múltiplas marcas e 

                                                        
112  MORIN, Edgar op. cit. pag. 113 
113 Idem. p 113 
114  CAIAFA, Janice. op. cit.  pag. 38 



 

 

222 

 

sinais. O cruzeta põe em xeque a possibilidade de uma filiação fixa, 

compactuada, reconhecida e registrada entre os enturmados.   Por tais 

razões,  ser acusado de “cruzeta”, “cabuete”, “tesoura”, “cacoete” é o risco 

que correm as gangues quando realizam incursões em outros bairros da 

cidade, o risco que correm os seus integrantes de perderem suas marcas, 

suas instituições de reconhecimento. 

 

“Tem uns que anda noutra área e tem de outras áreas que não pode 
andar aqui. Quando acontece isso, tem uns que vai com maldade, 
diz que a gente tá cruzetando. Ai quer quebrar a gente, quer ‘botar 
pra sair do ar’, pra’ não andar com maldade” (Integrante da FIEL) 
 

 

A “cruzetagem”  é uma forma de quebrar pactos estabelecidos entre 

as gangues, de desobedecer princípios acordados internamente sendo que, 

o risco de praticá-la, recebe uma sanção drástica, como medida de 

manutenção do grupo e da dinâmica produtiva da existência da gangue 

enquanto tal. Qual seria então a forma de visitação encontrada pelas 

gangues para seu registro em outros espaços da cidade, como “cruzetar” 

de forma permitida?  

 

 É assim que o início das gangues , marcado pela grafitagem115, em 

rápido espaço de tempo parece ser esquecido. “...o grafite foi uma espécie 

de visitação, de invasão simbólica do centro da cidade, encontrada pelos 

jovens...”116. Com a mesma força contestatória que marca seu surgimento, 

                                                        
115 Sobre Grafitagem ver Capítulo “identidade e violência” 
116  SPOSITO, IMarília , op. cit.  pag. 169 



 

 

223 

 

como forma de inscrição do segregado no espaço reservado à riqueza ,  

mesclado de uma certa desvalorização desse “patrimônio”, a grafitagem vai 

tornando-se, entre as gangues e galeras, uma atividade “paia”117. 

 

As  gangues entrevistadas ressaltam que há algum tempo  se 

reuniam mais para “pichar” e para se encontrar nos bailes funks hoje é só 

para quebrar relógio, roubar e começar briga de gangue”118. Alguns deles 

são mais incisivos em relação à grafitagem e ameaçam os demais 

integrantes anunciando que “se pichar voltam pra casa”. É curioso observar 

que o fenômeno das gangues juvenis parece obedecer, em nível nacional, 

uma certa cronologia. Um levantamento realizado sobre as gangues em 

Belém119,  indica que a motivação mais evidente para a sua formação é a 

pichação. A atividade do roubo se inicia devido à necessidade de aquisição 

dos “sprays” para a grafitagem e, posteriormente, se intensifica com a 

necessidade de “ficar nos  pano” para fazer estilo nos bailes funk. 

 

“Meter os nome”, pichar a cidade possibilitava cada turma deixar 

vestígios, com o baile  o que vai ganhando expressão é a referência 

territorial como um modo não necessariamente de domínio mas, 

fundamentalmente, de registro e diferenciação no território do baile. A 

grafitagem é a forma inaugural de linguagem das gangues, cuja 

intensificação vai ocorrer através dos ritos da violência tendo como cenário 

                                                        
117 Uma ação ou uso fora de época, desatualizado, ultrapassado 
118  Integrante da “Gangue das Goiabeiras”. 
119  Pesquisa realizada por Mário Jorge Brasil e Izabela Jatene 



 

 

224 

 

os bailes funks. Vale a pena citar uma parte relativa a fala de um ex-

integrante de gangue para se entender a transição  pichação-baile: 

 

“Meter nome não era mais pra’ todo mundo, tinha uns bicho que era 
conhecido em todos os picos alternativos (...) hoje, esses picos só dá 
playboy folgado, metido e muito doido. O esquema de ibope estava 
ficando malhado, todo o mundo de certa forma podia ter, e meter 
nome não era mais novidade, até playboy já tinha enxame. O estilo 
tava virando onda”.  ( integrante do Hip Hop ) 
 
 
Quando pichar tornou-se um modo homogeneizado de prática 

juvenil, incluindo playboy, ele deixa de ser uma prática relativa a fazer um 

registro diferenciador da ação dos jovens de periferia da cidade; de deixar 

as marcas de visitação urbana onde  o baile passa a representar, para as 

gangues, um  modo inusitado da dinâmica cartográfica dos proscritos, um 

novo modo de instituição juvenil. Além disso, pichar tornou-se um modo 

perigoso de “tirar de tempo”. As primeiras turmas de pichação de Fortaleza, 

algumas delas denominadas de “rebeldes da madrugada”, “fera dos 

grafiteiros” e  “domínio das ruas” foram sendo substituídas pelo que se 

pode denominar de segunda geração, dentre outras: “psicopatas algo 

mais”, “parasitas do medo” e “tendência suicida”. A pichação passou a ser 

enfrentada pela polícia com fortes esquemas repressivos. Ela passou a ser 

entrecortada pela dimensão da violência; era necessário estar pronto para 

ela, para topar pichar, haja visto os nomes das turmas da segunda geração. 

Todas as águas, então, correm para o mar: pichação, bailes funks e 

formação das gangues. A rua é palco de dinâmicas diversas de expressão 

juvenil que acabam se cruzando na dimensão compactuada da violência. 



 

 

225 

 

Gangues e Hip Hop: a rua como território privado, a rua como 
posse coletiva 

 
 

A presença de gangues e do Hip Hop em Fortaleza, assim como nas 

várias metrópoles e cidades de médio porte do Brasil, expressa um novo 

modo  da juventude movimentar-se no espaço urbano e produz uma  nova 

semiótica do poder e da hierarquização nesse espaço. A segregação 

espacial nas cidades modernas, disciplinando o lugar da “riqueza” e da 

“pobreza”, parece  traçar, no espaço geográfico, a divisão social do trabalho 

e os vários âmbitos do consumo. 

 

A cidade teria como composição mais celular e microscópica a 

dimensão da família, onde cada membro estabeleceria entre seus pares 

uma relação de aproximação e, diante da esfera mais ampla das relações, 

desenvolveria uma atitude de distanciamento e estranhamento. O 

funcionamento da cidade seguiria a dinâmica casa/trabalho sendo que 

apenas nos finais de semana, o tempo livre permitiria o lazer. O 

esvaziamento da família, na incursão maciça das mães no mercado de 

trabalho e a introdução dos filhos nas creches, demanda recorrente nas 

lutas dos anos 80,  cria uma nova estruturação familiar. 

 

É como  se  pudesse  se imaginar que a dinâmica social que se 

verificava no dia-a-dia das cidades, casa/trabalho, tivesse como pilar básico 

de sustentação e de complementação a vivência na família. A esfera 

pública, quase sempre projetada como espaço do desconhecido, da 



 

 

226 

 

aventura e do risco era contraposta à família como instância da 

segurança e proteção. Quando a fome, o desalento e a violência doméstica 

adentram o cotidiano da família ela deixa cada vez mais de se colocar 

como “um refúgio num mundo sem coração”120 e esvazia-se de suas 

funções, engendrando nos centro urbanos  novas redes de sociabilidade e  

reconhecimento mútuo. 

 

As gangues e o Hip Hop projetam-se na cidade como expressão do 

rompimento dos  campos de  relação restritos à família e ao trabalho, 

inauguram um uso diferenciado do  espaço urbano,  misturam-se ao ritmo 

do tráfego  movimentando-se e situando-se , com destreza, no burburinho 

das multidões. Eles mostram um outro funcionamento da cidade, que eles 

anunciam e usam em seu protesto (Caifa, 1989). O perigo das ruas parece 

ser, ao contrário do apregoado, o elemento mobilizador  da formação de 

grupos e dos vários enfrentamentos entre eles. 

 

Com as gangues e o Hip Hop parece haver uma inversão no uso da cidade, ao 

invés de proteger-se,  de esconder-se, de resguardar-se nos “muros” da casa,   cria-se 

uma contra ordem: exibir-se e movimentar-se no escuros, nos becos e até mesmo, se 

necessário, nos esgotos. Caifa 121 observa que os punks do Rio de Janeiro não apenas 

fazem questão de ficar na cidade, mas também de usá-la ao extremo. Apesar de se 

colocarem de modo diferenciado às experiências das gangues, eles são “habitantes da 

                                                        
120 LASCHE, Cristopher , Refúgio num mundo sem coração, Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1991 
121  op. cit. pag. 37 



 

 

227 

 

velocidade urbana” e estão prontos para escapar eficientemente e atacar se for 

necessário. 

Para esses jovens, a cidade  se coloca como espetáculo, como palco  

onde “montam constantemente encenações”122. Parecem seguir a lógica 

própria da dinâmica moderna das cidades onde, o espaço público é 

movimento, é passagem. Por outro lado, ao, recorrentemente, 

permanecerem em locais de passagem,  parecem enunciar que tanto 

podem “utilizar os recursos da multidão” como podem inverter esse 

princípio. A encenação pública onde ‘longe de se esconderem, se 

apregoam, exibem-se, mostram-se de mil maneiras”123, parece retomar a 

relação palco/platéia que vigorou até em meados do século XVIII. 

Até 1750,  havia uma mistura entre atores e espectadores nos 

teatros. “A platéia estava disposta a interferir diretamente na ação de 

atores”124, depois há uma delimitação precisa entre palco e platéia que, 

coincidentemente, inaugura a modernidade e a expansão da esfera social. 

A esfera social  é contraposta à esfera íntima da família, onde o 

comportamento público passa a canalizar as ações que guardam uma 

“certa distancia do eu, de sua história imediata, de suas circunstâncias e de 

suas necessidades”125. 

                                                        
122  ABRAMO, Helena , op. cit. 
123 PERROT, Michelle  Os excluídos da História- operários, mulheres e prisioneiros, Rio de Janeiro, Paz 
e Terra, 1988 , pag. 324 
124  SENNETT, Richard,  O declínio do Homem Público, São Paulo, Companhia das Letras,  1988. pag 
101 
125  SENNETT, Richard, op. cit. pag. 115 



 

 

228 

 

Torna-se interessante correlacionar a idéia de platéia e palco,  

que se rompe no século XVIII com a experiência dos punks na 

apresentação de suas “bandas” nos “agitos”. Caiafa126 observa que a 

“platéia nunca é secundária, ela interfere o tempo todo”, onde percebe-se 

que “não há sequer um movimento de reverência a quem assiste, nem de 

preocupação de que o público se divirta”127. Essas práticas parecem querer 

romper  com a impessoalidade e a passividade das atividades  realizadas 

na esfera do social, quando o “público” é  “cena” , é ação. A idéia de 

movimento e reação do público impulsiona um outra ordenação nas 

relações sociais. 

O espaço público se coloca, na modernidade,  enquanto lugar das 

relações impessoais, como instância da desconfiança, das disputas sendo 

a “encenação”, uma estratégia fundamental para fazer fluir uma ordenação 

nas relações sociais. Com o esgarçamento dos laços de intimidade na 

esfera da família, observa-se uma nova dinâmica na esfera pública. “O 

abandono da crença na solidariedade de classe nos tempos modernos, em 

favor de novos tipos de imagens coletivas, baseadas na etnicidade, ou no 

quartier, ou na região, é um sinal desse estreitamento do laço fraterno. A 

fraternidade se tornou empatia para um grupo selecionado de pessoas, 

aliada à rejeição daqueles que não estão dentro do círculo local” (Guattari, 

1981 : 46). 

 

                                                        
126  CAIFA, Janice, op. cit. pag 66 
127 Idem. 



 

 

229 

 

Essa nova dinâmica das relações sociais, quando a fraternidade 

extrapola, e de certa forma assume novos significados dentro e fora da 

esfera da família, imprime uma dinâmica diferenciada de ocupação e 

socialização no espaço urbano. A organização de grupos de socialização 

em “áreas” e “posses”128 na cidade expressa o potencial de “pequenas 

redes de fraternidade” balizadas nessa fragmentação e divisões internas.129 

Guattari 130 chega a apontar, no seu artigo “somos todo grupelhos” 

que a “marginalidade” é o “câncer do tecido urbano”. Ele menciona que a 

aceleração das formas de segregação racial e o reforçamento nos 

particularismos chega a impossibilitar, em Nova York, a circulação de um 

bairro para o outro. As gangues tornam-se “proprietárias” de determinados 

espaços coletivos, ali elas determinam horários de circulação, visitas 

atividades desenvolvidas no seu entorno. Por ocasião de entrevista de uma 

gangue, em Fortaleza, em determinado momento avisaram-me que iriam 

“detonar” a escola do bairro para que assim eu podesse conferir  “quem 

mandava ali nas ‘Goiabeiras’”. 

 A idéia de apropriação dos equipamentos de uso coletivo, assim 

também como o roubo de objetos pessoais, ativa, entre eles, um 

sentimento de posse e  poder. Em Fortaleza, a população do Conjunto Vila 

Nova, no Planalto das Goiabeiras, “acabou por ficar sem o parque de 

diversões, expulso pelas gangues locais”131. A idéia de “demarcação de 

                                                        
128 termos utilizados, respectivamente, pelas gangues de Fortaleza e pelo Movimento Hip hop 
Organizado- M H2O 
129 SENNETT, Richard, op. cit. pag. 325 
130 GUATTARI, Félix  “A revolução Molecular”, São Paulo, Brasiliense,  1981, pag 46 
131 Diário do Nordeste, 4 de julho de 1995 



 

 

230 

 

territórios”, associada ao uso do terror e a violência, é uma forma de 

demonstração de força  em relação às demais gangues da área. 

Sposito (1994), ao falar “da sociabilidade juvenil e a rua”, evidencia a 

importância de apropriação de alguns espaços no entro da cidade, na 

medida que “eles fazem da periferia o centro”. De certa forma, a 

apropriação dos espaços públicos pelas gangues os remete da obscuridade 

das favelas e do subúrbio para o espaço iluminado e ampliado da esfera 

pública,  bem no centro dos acontecimentos. É assim que “ruas e esquinas 

do mesmo bairro ou em relação aos espaços do centro, traduzem diversas 

formas de viver, conceber e imaginar o tecido social e o uso do espaço. 

Território menos visíveis no interior das metrópoles acenam para novas 

modalidades de sociabilidade juvenil: a disseminação dos grupos de RAP 

na cidade de São Paulo constitui um bom exemplo” (Idem: 167). 

Um rap produzido pela MH2O de Fortaleza, sobre o “problema das 

grandes cidades” assinala a diferença entre um movimento de resistência, 

onde o medo e a exclusão pontuam a fala de seus integrantes, e o 

sentimento de orgulho de “ser malandro” e viver cotidianamente os riscos 

da violência urbana que atravessa o imaginário das gangues : 

“A realidade das grandes cidades acaba em tiro, na favela um tiroteio 
já tá  pegando fogo, a polícia anuncia , começa tudo de novo [...] 
balas perdidas e mais uma vez há  uma bala vai cortando e só 
acerta[...] a bala va  cortando o céu e acerta você[...}quantos 
morreram/ tiveram o azar de morrer enquanto passavam na rua 
escura”132. 

 

                                                        
132  W Men, Integrante do “Movimento Hip Hop Organizado” do Conjunto Ceará 



 

 

231 

 

 
“Se o delegado soubesse a bela vida  do malandro/ deixava de ser 
delegado para ser malandro também/ malandro desce o morro, vem 
com  sua estrepolia para virar manchete/ o seu retrato noite e 
dia/ desculpe seu  delegado,  ainda tenho bom coração/ mas diga o 
senhor se eu tenho ou não razão/ Enquanto o senhor na ronda  anda 
arriscando sua vida/ o malandro vive entocado, tem dinheiro e é bom 
comilão”133. (Integrante da gangue Baixa Pau ) 
 

 

A  idéia do risco e da aventura, da “vida na cidade grande” , onde 

uma “bala perdida” pode atingir qualquer um, já que ela não tem um alvo 

específico, leva o “pânico” aos jovens cuja vontade é apenas de “viver com 

dignidade , igualdade e não ser discriminado, poder andar a qualquer hora 

na rua”134. A cidade, para o Hip Hop está circunscrita aos limites das 

posses, onde a “rua escura” , em que a “bala perdida” pode cruzar o “céu” e 

atingir “você”,  limita o movimento, estabelece zonas de perigo e instaura o 

medo.  

 

Talvez, por precisarem romper as barreiras da “zona escura” e 

projetarem-se para  a cidade como um todo é que os rappers não se 

contentam “em atingir um público imediato com o qual se defrontam no seu 

‘pedaço’, território ou bairro. Querem e disputam a possibilidade de entrar 

no circuito do consumo e da circulação de bens culturais”135 .O desejo 

presente nos raps do movimento hip-hop é o de expansão e  ampliação das 

áreas de movimentação e circulação na cidade grande e de seu  

                                                        
133  Um integrante da gangue FIEL (“Fanático Irreverente Executando Loucuras”). 
134 Sátiro, do movimento hip hop 
135  SPOSITO ,Marília. op. cit.  pag 172 



 

 

232 

 

reconhecimento, em nível mais ampliado,  como legítimos moradores da 

cidade. 

 

Entre os representantes do Hip Hop, assim como os punks e 

darks136,  a cidade é sempre uma conquista, um campo de “ocupação” e 

expansão. A  flânerie,  entre os punks do Rio de Janeiro, onde o “andar a 

esmo, sem meta, sem rumo”137 , parece emprestar ao movimento uma  

idéia de ocupação, “como uma tribo que nomadiza em ruas perigosas”138. A 

rotatividade,  os  gestos, a sua expressão visual enunciam  sua inserção no 

urbano, onde  essa  estetização  se sobrepõem à  palavra,  instaurando 

uma comunicação “em movimento”. “ Insignificância do que se fala, aliada à 

rapidez com que se seguem as cenas, faz com que me atenha não-

somente aos pontos de passagem entre uma coisa e outra. É como se 

aquela aceleração atingisse um tal grau que só fosse possível perceber o 

movimento”139 

 

As formas de “ocupação” da cidade, através dos integrantes das 

gangues, segue um ritmo diversificado dos jovens que integram o Hip Hop. 

Os movimentos parecem estar mais concentrados nos limites das “áreas”. 

A  flânerie torna-se uma atividade limitada devido à ação das “gangues 

rivais”. A ronda  policial, ou seja a suposta liberdade de movimentos do 

delegado, é contraposta à condição de “entocado” do “malandro”. De certa 

                                                        
136  ABRAMO,  Helena , op cit ;  CAIFA , Janice op. cit. ;  SPOSITO, Marília, Op. cit; DA COSTA, 
Márcia Regina,  Os Carecas do subúrbio, Caminhos de um nomadismo moderno, Petrópolis, Vozes, 
1993 
137 CAIAFA, Janice  op. cit.  pag. 14 
138 Idem. pag. 16 



 

 

233 

 

forma, o que o representante da FIEL parece reportar-se é à ilusão de 

liberdade que existe na sociedade de consumo, o que significa liberdade 

senão “ter dinheiro e ser bom comilão”?  

 

É assim que a figura do “avião”, como alguém que atravessa os 

limites das áreas e faz circular informações e drogas, se coloca enquanto 

necessidade de vigilância permanente entre os representantes das 

gangues. A área de encontro e atuação das gangues, no sentido dos 

grupos de punks, darks,  se dispõe  como um point140 e se expressa  na 

idéia de fortaleza, esconderijo, “toca”141. A rebeldia urbana, entre os jovens 

ganha as manchetes e  deixa impressões  diferenciadas na cidade, 

“apontando outras imagens possíveis de identidade coletiva e de conflito 

social na cidade”142. O urbano parece ter sido tomado por essa presença 

intensiva dos jovens nas ruas, imprimindo uma nova dinâmica de uso e 

uma forma diferenciada de nomear e zonear os espaços urbanos: as zonas 

de perigo, de agito, os points, as bocas de fumo, as tocas, os becos... A 

dinâmica de ocupação dos jovens no espaço urbano  exprime outras faces 

da exclusão social, onde o esquadrinhamento e normalização da cidade 

são revertidas pelas “posses”,  demarcadas pelos vários grupos juvenis. 

 

                                                                                                                                                                   
139 Idem, pag. 46 
140  CAIAFA, Janice, op. cit.  pag. 41 

141 Para entrevistar os integrantes da gangue FIEL, entrei em uma casa no interior de 
uma grande favela, que diferentemente das outras, tinha um muro muito alto e, como foi 
orgulhosamente relatado, nela,  podia-se visualizar as marcas de tiros de revólver. 

 

 
142 SPOSITO, Marília. op. cit.  pag. 162 



 

 

234 

 

Essa dinâmica multifaceteada de ocupação urbana, expõe o 

caráter plural das várias formas de vivência e  apreensão das tramas de 

exclusão social entre os jovens de periferia. Em relação à exclusão social 

“as diferenças não se articulam para compor um todo, mas são 

independentes e mesmo opostas” (Nascimento,1993: 6). A proliferação de 

formas diferenciadas de expressar a  exclusão social na cidade parece 

enunciar  uma profecia da cultura de massa, a universalização de uma 

“estética juvenil” que parece atingir todas as classes, etnias e grupos e ao 

mesmo tempo as remete à profundas linhas de abismo e estranhamento. 

 

Observa-se que a rebeldia juvenil se expressa e ganha notoriedade 

nos seus vários points, articulando, como ressalta Sposito (1994 : 167), 

“exclusão e integração”, marcada “pela inserção juvenil no mundo do 

consumo, da produção de imagens, símbolos e mídias” e sua 

impossibilidade de posse dos produtos postos em circulação. A exclusão e 

a rebeldia juvenil invadem o palco da cidade, produzem  enredos culturais 

diversificados, onde a pluralidade e a diversidade da visitação urbana 

articulam-se dentro de um mesmo referente: o direito de ser reconhecido 

morador e “consumidor” da cidade, terreno primordial para a constituição de 

grupos identitários. 

 

 

 

 

 



 

 

235 

 

 

 

 

                        CAPÍTULO SEIS 

 
 
 

 

 GRUPOS IDENTITÁRIOS E FRAGMENTAÇÃO SOCIAL : 

             A VIOLÊNCIA COMO MARCA  
 
 
 

 

                        “Não me diga o que devo ser 

                             Não me diga o que devo fazer 

                             Pois esse é o meu jeito 

                            e eu quero 

                            eu quero ser eu 

                            Eu não sou você 

                            Você nasceu para mandar 

                           E eu nasci para desobedecer 

                           Você não é meu 

                           e eu não sou seu” 

                        ( “Eu não sou você” - Cólera ) 

 



 

 

236 

 

Grupos identitários e fragmentação social : quando ser 
violento, ser rebelde,  faz diferença 

 

 

 Fora do divisor de águas relativo às práticas da violência, os 

agrupamentos juvenis têm a marca comum  da necessidade de autonomia, 

da não filiação à idéia de lei e  autoridade. Calligaris (1992-93: 13) define a 

filiação como “uma espécie de dívida em relação a alguns elementos 

determinados do próprio passado, ou do passado de sua família, da sua 

gente, no sentido latino, gens”. Esses agrupamentos juvenis parecem 

querer varrer  vestígios do passado e se constituir no hiper-realismo do 

presente. 

 

 Caifa (1989 : 34) observa que os punks “não se consideram 

filiados a nenhuma tendência, não reconhecem nenhum ancestral”. O 

deslocamento em relação ao passado, às tradições, é uma tentativa das 

gangues  em se constituir não apenas únicas, independentes, como 

também, extraordinariamente, enquanto fato novo e exclusivo. A 

“fascinação do consumo”, parece mobilizar cada integrante de gangues a 

se colocar enquanto objeto, um objeto excêntrico na vertiginosa rede de 

circulação de mercadorias.  

 

 Esse deslocamento do passado aliado a uma vivência marcada 

pela necessidade de exposição diária das turmas nos points, pela dinâmica 

de circularidade nos locais de agito; inscreve as gangues nas tramas 



 

 

237 

 

globais do descentramento, da identificação com “pedaços” da cultura de 

massa universal  e, ao mesmo tempo, condensa o apelo radical do 

localismo dos territórios, dos investimentos nos campos da “solidariedade 

local”. 

 

Desse modo, destaca  Dubet ( 1987 : 9) que 

 

“Il existe bien des façons de décreri la galére mais toutes en 
soulignent le caractére fluide, contradictoire, mal perceptible puisque 
l’ acteur lui-memê paraît se perdre dans un temps dilué, dans un 
flottement des aspirations, dans une ambivalence indéfinie”143 
 

 

 A dimensão de fluidez, a idéia de que o “ator parece mesmo se 

perder dentro de um tempo diluído”, dentro de uma “ambivalência 

indefinida”,  remete a experiência das gangues para o centro  da nova 

dinâmica global. A vivência do tempo parece fragmentar-se, a noção de 

espaço descentralizar-se e super-localizar-se em guetos, em territórios 

fechados e , concomitantemente, projetar-se nos espaços de intensa 

visibilidade. Essa característica contraditória e ambígua das gangues não 

assumiria , de forma mais visível, as próprias contradições vivenciadas no 

mundo da exclusão social e na dinâmica da globalização, cujo código é a 

violência e a juventude o protagonista? 

 

                                                        
143 Existe várias maneiras de descrever a galera mas todas sublinham o caráter fluido, contraditório, mal 
perceptível porque o ator mesmo parece se perder num tempo diluído, em uma flutuação de aspirações, 
em uma ambivalência indefinida. 



 

 

238 

 

 A juventude é o segmento  que  mais cataliza as tensões 

sociais como também as exterioriza, a juventude é a vitrine dos conflitos 

sociais. Ela não apenas os expressa  de forma mais espontânea e 

transparente, até mesmo desordenada como, de certo modo, os caricatura. 

A formação de gangues juvenis, nos grandes centros urbanos, é uma 

ocorrência que parece, atualmente, adentrar o cotidiano das grandes 

metrópoles de todo o planeta. 

 

  A preocupação com a delinqüência juvenil, em circunstâncias 

diversas, é muitas vezes explicada e justificada pelo ócio  sendo a atividade 

de  trabalho  sendo encarada como solução de “recuperação”. Desse 

modo, cria-se um círculo vicioso nas tentativas de explicação do fenômeno: 

pobreza, ociosidade juvenil, delinqüência. Certamente, outros percursos 

vão melhor elucidar a correlação entre gangues, violência e exclusão 

social:  caminhos que seguem a movimentação e o imaginário  

caleidoscópio das experiências juvenis . 

 

 A idéia desse capítulo é o de observar, nas experiências das 

gangues  as inter-relações entre  as práticas da violências e os campos 

múltiplos de formação de identidades. Velho (1994 :48) observa que a 

“heterogeneidade, a globalização e a fragmentação da sociedade moderna 

introduzem novas dimensões que põem em xeque todas as concepções de 

identidade social e consistência existencial, em termos amplos”. As 

vivências juvenis, como poderá ser observado a seguir, representam o 

campo por excelência de identificação de experiências diversas de 



 

 

239 

 

construção de identidades, revertendo os estigmas territoriais em um 

modos diferenciados de afirmação das diferenças e  instituição dos 

proscritos. 

 

As gangues e delinquência: limites entre a exclusão e a  
violência 

 

   

   Em nenhum outro segmento social o vazio de referentes da 

autoridade, da lei  tem  efeito tão direto quanto  na vivência juvenil. A 

ausência de valores sociais balizados por uma idéia de consenso, de 

constituição de referentes capazes de forjar identidades coletivas,  

impulsiona jovens de diferentes cidades do mundo às práticas da violência. 

A condição de pobreza, o sentimento de exclusão,  são experiências 

dolorosas e, embora atuem como anti- referentes,  mobilizam a  formação 

de turmas. Na vivência das gangues os anti-referentes positivam-se e 

induzem um amplo jogo de representações e instituições. 

  

 Nos meios de comunicação de massa,  observa-se que qualquer 

agrupamento juvenil, principalmente dos bairros mais pobres, é  facilmente 

identificado como gangue. A experiência de discriminação das “galeras 

funks” do Rio de Janeiro aparece nos depoimento de seus integrantes 144 

 

“Tem um certo tipo de exagero porque eu, por exemplo, já fui em 
alguns festivais de rock e lá rola muito lance de violência. É onde a 

                                                        
144 Revista “Rio Funk”- Projeto  Cultura e Lazer para adolescentes n° O,  



 

 

240 

 

mídia está querendo massacrar toda a comunidade funkeira é 
justamente por sermos pobres e não termos condições de nos 
defendermos como tal”  (Funkeiro de São Gonçalo) 
 
 
“A gente sai do baile na maior empolgação; 
gritando,cantando,cansado também; e, de repente, vêm os homens” 
(Funkeiro de parada de Lucas). 
 
 

 A mídia não apenas alardeia a presença das gangues na cidade, 

como também cria estereótipos, reforçando o estigma da população  em 

relação aos jovens pobres da periferia. Desse modo, estabelece-se uma 

complementaridade entre a ação das gangues e a reação da sociedade em 

geral. Parte-se do pressuposto que os agrupamentos de jovens, sejam 

“punks”, “darks” , “skin heads”, “carecas do subúrbio”, participantes do 

Movimento Hip Hop organizado145, sejam integrantes das gangues, todos  

alardeiam sua presença no cenário urbano e  se utilizam de estratégias 

variadas para atrair a atenção,  provocar medo ou apenas  a perplexidade 

dos moradores da cidade. A resposta que obtêm da mídia, ou mesmo dos 

setores  responsáveis pela segurança pública,  vem no mesmo campo de 

significação: a espetacularização  da repressão , através do uso   

“permitido”  da violência. 

 

 A violência entre as gangues, embora provoque níveis 

diferenciados de destruição, saques, quebra-quebras, roubos, ou mesmo 

mortes,  representa um modo de expressão, uma forma radical de 

                                                        
145 Ver , respectivamente, Helena Abramo, Cenas Juvenis- Punks e Darks no cenário urbano; ; Janice 
Caifa, Movimento Punk na cidade - a invasão dos bandos sub; Marília Sposito, in Tempo Social , A 



 

 

241 

 

enunciação de setores que se mobilizam para afirmarem  sua presença, 

nem que o preço seja a morte épica, anunciada e alardeada  pela mídia. 

Para Michaud (1989 : 39 ) “ violência também pode prender-se aos valores 

pelos quais o grupo se diferencia e se afirma contra os outros : é o caso da 

gangue de rua ou da equipe esportiva”.  A violência é uma forma “muda” 

(Arendt)   de afirmação da invisibilidade e da exclusão compartilhada por 

jovens de várias esferas culturais. É por tais motivos que se deve situar a 

violência juvenil não como  exclusividade de setores situados na periferia 

das cidades . A violência entre as gangues da periferia, diferentemente  de 

outros modos de expressão da violência juvenil ,  representa uma   tentativa 

de  demarcação e expressão da existência de todos aqueles que se sentem 

banidos e exilados, seja das vantagens econômicas, seja dos valores de 

uma ordem social segmentada e excludente. 

 

 A falta de referentes da sociedade como um todo, capaz de 

facilitar  a compreensão dessa vivência das gangues, leva a se construir 

discursos e práticas homogeneizantes, onde o delinqüente e o participante 

das gangues são focalizados dentro da mesma fenomenologia. Dubet 

(1987), ao tratar dessa problemática  em Paris, faz um paralelo entre o que 

denomina “violência instrumental” e “violência gratuita”. A  “violência 

instrumental” articula-se em torno de um objetivo, uma finalidade, por 

exemplo, rouba-se para obter o produto do roubo. Observa-se nas gangues 

a manifestação de uma outra forma de violência: 

                                                                                                                                                                   
Sociabilidade juvenil e a rua; Márcia Regina da Costa - Os Carecas do Subúrbio; Michelle Perrot- in  Os 
Excluídos da História,  Os Apaches- um bando de jovens, Françoís Dubet, Lá Galére. 



 

 

242 

 

 

“Celle du saccage qui explose brusquement et tombe tout aussi 
vit(...) Celle aussi du désir, du choisir une presetation de soi 
voluntariament effraynte, de terrosirer le voisinage” (p.14) 
 
 
 
 A violência entre as gangues, recorrentemente, não se coloca 

enquanto meio, não tem um natureza estritamente instrumental; a 

violência é por si só o acontecimento, expressivo e sem objetivo. Com 

isso não se quer afirmar que a delinqüência esteja isolada dos ações 

ensejadas pelas gangues; afirma-se apenas que embora seja ela praticada, 

não é ela o centro das experiências vividas entre as gangues. Se é que 

existe um objetivo central nos agrupamentos de gangues, ele pode ser 

identificado como a vontade de uma “conduta por excesso” (Dubet), cuja 

forma mais espetacular de expressão é a violência. 

 

 

O mundo oficial e o mundo subterrâneo : a “luta pela 
classificação” 

 
 
 

 A profusão de acontecimentos, de lugares sociais, de papéis, 

símbolos, signos nas grandes cidades  ocasiona uma dinâmica que poderia 

ser denominada de estimulação por excesso. A vivência intensa da 

multiplicidade, a proliferação e a diversidade de “campos de possibilidade” 

(Velho), como marca virtual das sociedades complexas, condensaria nas 

práticas juvenis, as tensões que marcam as grandes 



 

 

243 

 

cidades:universalidade/individualidade;mobilidade/fixidez;ofiicialidade/cla

ndestinidade.  

 

 Desenvolver-se-ia, de forma mais marcante entre os jovens, uma 

capa protetora como  necessidade constante  de defesa às ameaças 

iminentes de  fragmentação (Velho, 1994 :18). É assim que a cartografia  

vai assumindo “novas dualidades” entre uma mundo oficial, visível, 

compartilhado por todos e um outro, como percebe Velho (1994), 

relativamente subterrâneo. A mobilidade entre os dois “mundos” não 

apenas aponta para um inusitado mapeamento da cidade, como também, 

indica a formação de campos relativamente  diferenciados nas práticas de 

sociabilidade e  produção de valores culturais. A insistência do termo 

relativamente vem para ressaltar a visão de que embora as sociedades 

complexas produzam espaços diferenciados, o limite entre eles é quase 

sempre tênue e móvel. Desse modo, observa-se que “os limites entre 

norma, conformismo, transgressão são (também) constantemente 

colocados em xeque” (Velho, 1994 :25) . 

 

 A configuração  de mundos (oficial/subterrâneo),  que se 

combinam e se contrapõem é que dinamiza e estabelece os limites entre  

os lugares sociais de vivência de  valores relativos às  normas e às 

transgressões, do  “desvio” e  comportamento “normal”. Deve-se  ressaltar 

que, no caso das  das gangues, a demarcação territorial tem como objetivo 

não apenas a definição de áreas de segurança e domínio, tal qual se afirma 

recorrentemente, é também  uma forma  de instituição de um lugar social, 



 

 

244 

 

de uma luta por definição de identidade, de uma “luta por classificação” 

(Bourdieu, 1989 : 113). Percebe-se que ao mesmo tempo em que o 

território de atuação das gangues se projeta como lugar “subterrâneo”, ele 

pretende  ganhar visibilidade e  expressar, para o “mundo oficial”, sua 

condição de invisibilidade, ritualizando sua existência. 

 

 As turmas de jovens, que se formaram, inicialmente,  para 

pichação,   expressam de forma  mais marcada a necessidade de registro 

da sua existência no lado iluminado da cidade. 

 

“Antes d’eu entrar no Hip Hop , eu pichava, mas  só para conhecer a 
galera mesmo. Não existia gangue não, nessa época. Na época, eu 
tava estudando, mas eu não tava nem aí pra’ estudar, só queria 
pegar uma onda e começar a pichar. Ai apareceram uns cara do Rio 
aqui e me disseram que pro’ cara pichar o cara tem que detonar 
mesmo, tem que arrepiar na cidade onde mora para ter 
destaque”.(ex-pichador, integrante do Movimento Hip Hop 
Organizado) 
 
 

A necessidade de “ter destaque”146 faz com que os pichadores 

ousem alcançar os pontos mais altos e deixar ali fixidas as suas marcas. 

Inicialmente, os pichadores utilizavam-se de uma escrita legível, como  

forma de viabilizar a comunicação e o reconhecimento da autoria do 

“destaque”. Com os “caras do Rio”, os pichadores de Fortaleza apreendem 

formas mais emblemáticas de deixar os seus registros : 

 

                                                        
146 Denominação utilizada pelas gangues para referir-se a alguém que consegue chamar atenção seja por 
seus feitos, seja pela sua estética. 



 

 

245 

 

“A primeira coisa que eles fizeram deixou a gente de boca aberta. 
Os cara subiram num instante numa marquise por um poste e foram 
por cima das casas e subiram mais ainda, mais ainda. Chegaram lá 
em cima e colocaram o nome deles bem grandão. A gente pirou, aí 
todo mundo subiu” (Idem) 
 
 
 Para “ganhar destaque”, já não vale apenas  deixar vestígios no 

lado de lá da cidade, é necessário sinalizar  a coragem e a ousadia, 

atingindo pontos , aparentemente, intransponíveis de acesso. Os registros  

espalhados por todos os cantos das grandes cidades,  tornaram-se , 

inicialmente, apenas um modo de enunciação dos esquecidos até 

atingirem, com a estratégia de “pichar enrolado” um modo, definitivamente, 

outsider de “inscrição social” . 

  

“Aí o pessoal começou a pichar enrolado e fazer altura.  Quando 
você picha enrolado é mais doido, não precisa colocar isso, coloca 
aquilo, que demora muito. Você picha enrolado o nome da gangue e 
o seu nome” 
 

 

 O “pichar enrolado”, associado ao “fazer altura”,  iniciou um modo 

ainda mais inusitado de visitação das turmas de jovens da periferia nas 

zonas nobres das grandes cidades e, de registro ,apenas decodificável 

entre os enturmados das marcas e vestígios deixados pelas galeras de 

pichadores. A presença recorrente das turmas de jovens da periferia nos 

locais privilegiados das grandes cidades, seus modos de “aparição” assim 

como  o conjunto de signos que parecem enunciá-los, aponta  para a 

importância da dinâmica territorial como fator central  para a observação 

desse fenômeno. 



 

 

246 

 

 

 Identifica-se a inscrição territorial como  marca  na definição e  

construção das identidades dos jovens participantes das gangues de 

periferia. A situação espacial vai atuar, no caso das gangues, como o 

elemento registrador da filiação social do jovem de periferia e, desse 

modo, vai também possibilitar sua auto-definição. A idéia que é perpassada 

pelos participantes das gangues supõe o poder do grupo em instituir 

papéis, definir lugares e possibilitar ao indivíduo  o seu registro no corpo 

social. Bourdieu (1989 : 117) ressalta que  

 

“O poder do grupo que se trata de trazer à existência  enquanto 
grupo é, a um só tempo, um poder de fazer o grupo impondo-lhe 
princípios de visão e de divisão  comuns, portanto uma visão única 
de sua identidade, e uma visão idêntica de sua unidade.” 
 

 

 Participar das gangues vem a significar a possibilidade de ter uma 

filiação e, concomitantemente, um reconhecimento público. A idéia  

projetada, através dos depoimentos dos seus participantes,  é a de que o 

não pertencimento às mesmas significa a ausência de uma marca 

identificatória. Ser apenas um, isolado no burburinho das grandes cidades, 

significa cair no “anonimato relativo” (Velho) ,  não alcançar a 

“classificação” (Bourdieu) e ser, fatalmente,  esquecido. Um antigo 

participante de gangues põe em relevo  essa dificuldade de movimentação 

na cidade sem uma filiação reconhecida entre os enturmados.  

 



 

 

247 

 

“Eu não vou mais aos bailes, porque não tem como! Se eu   for 
com a gangue da quadra o pessoal vai dizer que eu sou da gangue, 
mesmo que não esteja brigando; se eu for sozinho tem o perigo de 
outra gangue me pegar e me dar um “pau”, ou então, se eu escapar 
dessas duas opções eu posso apanhar da polícia, no caminho, lá 
dentro ou na entrada” (Integrante do Movimento Hip Hop- Quadra do 
Santa Cecília). 
 

 

 A participação em uma gangue,  é realizada através de  uma 

inscrição  territorial 147. Ela garante uma identificação “pública” que 

condensa os aspectos positivos e negativos do reconhecimento: 

 

“As vezes eu tenho vontade de entrar numa gangue, tem a            
parte que é boa que é alguém defender a gente e tem a  ruim que é 
a gente ser marcado e apontado por todos como marginal”( aluno de 
uma escola pública de um bairro da periferia  de Fortaleza). 
 
 

 A opção de participação em uma gangue é também a opção de 

obtenção de uma marca, de uma classificação mesmo que ela possa ser 

recortada pela negatividade. A participação nas gangues vem  mesclada 

pela necessidade de   “aparição” pública do grupo e do seu registro 

ampliado  no cenário na cidade. 

 

“A oficialização tem sua completa realização na manifestação,  ato 
tipicamente mágico ( o que não quer dizer desprovido de eficácia) 
pelo qual o grupo prático, virtual, ignorado, negado se torna visível, 
manifesto, para os outros grupos e  para ele próprio, atestando 
assim sua existência como grupo conhecido e reconhecido que 
aspira a institucionalização”  (Bourdieu, 1989 : 118). 
          



 

 

248 

 

  

 Quando os participantes das gangues oficializam e manifestam 

sua existência, enquanto grupo, estão,  também, projetando para o “mundo 

oficial” a sua condição de “moradores subterrâneos”. Há, entre eles um, 

“campo de possibilidades” (Velho, 1994): se identificam, se protegem, se 

solidarizam  e aspiram o seu reconhecimento dentro do grupo. Em relação 

aos que não participam do grupo, há  uma percepção contrária, como forma 

de  expressar limites à ameaça que representa o estrangeiro. A estrutura 

espacial de divisão entre os territórios de gangues, nos bairros de periferia 

da cidade, é reproduzida nos bailes funks da cidade. 

 

“Na hora do som fica chamando o nome das galeras. Aí cada uma 
responde  pra’ ver qual é a mais forte. Todas as “limpeza” se juntam, 
fica os jagunço puxando os pilantra. Verdes Mares fica puxando pro’  
Castelo e aqui (projetando a divisão espacial)  e aqui é a Barreira 
que separa. Todo baile é do mesmo jeito. Junto fica só limpeza:  
Quadra, Verdes Mares, Proafa, Serviluz, Barra do  Ceará. E do lado 
de lá fica as galera sujeira”.  (Integrante da gangue da quadra do 
Santa Cecília) 
 

 

 Observa-se que não apenas a dinâmica de movimentação das 

gangues obedece a uma inscrição territorial como, de outro modo, a 

dimensão de existência da própria gangue, suas motivações, suas razões 

de enfrentamento se projetam , também, através  da posição  em que  

ocupam no mapa do poder do “mundo subterrâneo” e de seu potencial  de 

demonstração de força no “mundo oficial”. 

                                                                                                                                                                   
147 Por exemplo, Turma das Goiabeiras, Turma do Montese, Gangue do Serviluz, Da Quadra, do Morro 
Santa Terezinha etc. (As gangues mais numerosas e mais organizadas de Fortaleza têm , no geral, uma 



 

 

249 

 

Solidariedade e  Identidade: a dimensão local como 
referência. 

 

 

  O modo usual de enunciação das gangues não apenas se  utiliza 

da violência como se sedimenta nos referentes que mobilizam e orientam 

suas práticas. A construção identitária dos  participantes das  gangues  é 

marcada por uma dupla situação de inscrição dos jovens  nas tramas da 

sociabilidade; seja pela dimensão de movimentação permanente na 

cidade; seja pela idéia de inscrição territorial enquanto espaço fechado 

de domínio e segurança. Mobilidade e fixidez se combinam para projetar 

uma inusitada forma de inscrição social dos participantes das gangues. A 

construção da identidade social dos participantes das gangues parece 

refletir  a mobilidade material e simbólica que recorta o corpo social, porém 

cristalizada e consolidada em referentes locais.  

 

Um fato recorrente, nos depoimentos de todos as gangues 

entrevistadas148, é que a idéia de solidariedade149 entre seus membros é 

sempre ressaltada, com uma frase que se repete: Aqui é tudinho, um por 

todos, todos por um. Um estudo sobre “skatistas” de Belém150, ressalta que 

se alguém “criar alguma espécie de atrito com algum integrante da gangue, 

toda gangue solidariamente responde pelo seu integrante, um por um,  

                                                                                                                                                                   
identificação territorial. 
148  Foram entrevistadas quatro gangues: “Goiabeiras”, “FIEL”, Boys fera” e “Baixa-pau”  e integrantes 
do Movimento Hip-Hop Organizado- MH2O. 
149  Outros termos são utilizados para exprimir a solidariedade entre eles : “todo mundo considera o 
outro”, “tem que comer um angu só,  “o que olhar pra’ ele, olhou pra’ mim”, integrante da gangue FIEL. 
Ver um discussão mais aprofundada sobre as redes de solidariedade no capítulo relativo a “Identidade e 
violência. 



 

 

250 

 

todos  por todos. Contudo esse lema só funciona com relação a brigas e 

rixas entre gangues, pois quando se trata de problemas com a polícia o 

lema é outro ‘cada um por si e Deus por todos”. As gangues parecem 

congregar todos os “desenraizados”, os “sem lugar”, os “sem referência” no 

código de  valores dominantes” e ensejar uma forma coletiva de 

territorialidade e reconhecimento.  

 

Uma forma coletiva de reconhecimento que não apenas se 

movimenta fora da esfera normatizada das relações sociais como também, 

tenta minar, por fora, a estrutura básica de manutenção e reprodução das 

tramas “oficiais” de socialização. Não que as gangues  tenham um objetivo 

definido, talvez a sua  indiferença, o seu pouco caso em relação aos 

valores dominantes é que as coloquem como “cavaleiros do apocalipse”. 

Elas banalizam o valor supremo da civilização cristã - o respeito à vida. 

 

A Gangue Sem Cérebro das Goiabeiras fala sobre seu “desapego” à 

vida,  nos primeiros momentos da entrevista: “Quando tem foguete151 , é se 

meter sendo tudo da mesma galera. Por que ninguém tem nada a perder 

não”. A falta de perspectivas  de futuro, na vivência entre as gangues,  faz 

do presente o momento supremo. O imediatismo  das experiências do 

presente, des-sacraliza o rito “natural” da vida: nascer, crescer, 

trabalhar/casar, ter filhos, envelhecer e morrer. No cotidiano das gangues, 

                                                                                                                                                                   
150  JATENE, Izabela , “Quem são os skatistas e os intocáveis”, 1995 ,mimeo. 
151 Confusão, briga 



 

 

251 

 

tudo pode ser invertido, saltado, permutado não há mais linearidade, não 

há mais previsão. 

 

  Ao se  “desterritorializar” (Guattari e Rolnik, 1986)  os jovens se 

inscrevem em linhas de fuga e de solidariedade paralelas. Sabe-se , porém, 

que a afluência e aceitação dos integrantes dos grupos é um processo 

complexo, onde a lealdade e a coragem são requisitos básicos para a 

integração definitiva. 

 

 Pode-se afirmar que as gangues  expressam a  face mais visível 

de vivência de uma solidariedade local,     em contraposição a um amplo 

processo de produção e circulação de referentes  globais. Entende-se por 

solidariedade local,  um modo de produção da idéia de unidade do grupo, 

de coesão entre seus membros consubstanciada por limites territoriais 

restritos, mas não fixos . Essa forma de exercício da solidariedade é 

constituída através de referentes  coletivos que se enclausuram no interior 

do próprio grupo, rejeitando a idéia do diferente, como uma ameaça ao 

equilíbrio do grupo.  Desse modo, a idéia de homogeneidade, dentro da 

gangue, é freqüentemente ressaltada em contraposição a exacerbação da 

ameaça  projetada em torno da idéia do estrangeiro. Um ex-participante de 

gangues, atualmente integrando o Hip Hop, fala de sua experiência 

anterior: 

 

“A gente fica como se fosse uma coisa vigiando a gente. De repente, 
o pessoal do meu bairro já me diferencia, não quero mais participar 
não. Mas, de repente, eu vou pra’ uma praia e lá a rapaziada é 



 

 

252 

 

outra e eu falo. E a rapaziada faz o mesmo e tal. E aí tá na 
gangue, é porque não tem como diferenciar. Isso depende muito da 
gente mas a saída da gangue, na maioria das vezes, é quase 
impossível porque cobram muito da gente”(Participante do Hip Hop 
da Quadra do Santa Cecília). 
 
 
 
 O rótulo de participante da Gangue da Quadra, mesmo que o 

rompimento já tenha sido efetuado, que a diferença do dissidente entre os 

enturmados já tenha sido estabelecida,  vai ocasionar uma situação dupla: 

uma hostilidade dos participantes de outras gangues; compensada por 

uma solidariedade, que ainda se mantém, dos participantes da gangue 

com a qual o membro já ocasionou o rompimento.  Por trás dessa 

solidariedade, construída em torno de um suposto campo minado, está a 

produção imaginária (ou não)  de espaços estigmatizados. O rótulo, que 

antecede a própria inserção de um jovem na gangue, é a sua condição de 

morador do “mundo subterrâneo”, se constituindo, permanentemente, como 

ameaça às normas sociais. Observa-se, nos depoimentos de participantes 

de gangues, que a simples condição de suspeito, por parte da polícia e de 

covarde, por parte do grupo, torna-se condição sina qua non para a sua 

inserção efetiva  nas gangues. 

 

  

“Eu tava na praia muito doido. Aí eu disse- eu tenho a maior raiva 
desse cara aí, vou dar uma mãozada na cara dele. Quando o bicho 
voltou eles disseram (os participantes das gangues) - se tu não 
der uma mãozada tu vai par` roda.152  Aí eu chamei ele e dei, e 

                                                        
152 A roda é um modo utilizado pela gangue para testar a resistência e coragem de um jovem que pleiteia  
a sua entrada no grupo. No geral, o iniciante fica no centro, os demais em torno dele,  e “todo mundo bate 
nele”. 



 

 

253 

 

já fui com o pessoal pró’ SECAI (Clube)”(Participante da Gangue 
FIEL, do Pirambu) 
 
 
“Um dia um rapaz aqui do bairro tava andando sozinho, a polícia 
atacou ele, pediu documento e ele tinha deixado em casa apanhou 
que ficou marcado pela polícia. Aí cada vez mais que apanha da 
polícia fica com mais raiva. Aí , se não roubava passa a roubar, se 
drogar e quando vê já é mesmo  da gangue“(Participante da 
gangue das Goiabeiras). 
 

 

 Desse modo, as redes de solidariedade têm não apenas, como já 

foi mencionado, um contorno territorial como  também são produzidas por 

marcas estigmatizantes, sejam internas, como tentativa de  afirmação da 

coragem dentro do próprio grupo de referência, sejam externas, como 

necessidade de proteção às constantes ameaças. Os códigos de honra, 

prefigurados no imaginário das gangues, são acionados como forma de 

construção de uma imagem coletiva do grupo capaz de fundamentar e 

assegurar sua existência. É assim que se indaga: dentro  desses atos que 

parecem projetar uma sociedade onde suas as “vítimas sacrificiais”153, 

como nas sociedade “pré-escritas”,  voltam a serem  expostas em plena 

praça pública, ainda existiria  princípios  de honra? 

 

A figura do “pirangueiro”  traduz o que entre as gangues se 

considera “pilantra”, ou seja, ele expressa a falta de confiança e  a “quebra”  

de alguns princípios, que mesmo de forma implícita, recorta o imaginário 

das gangues: “Pirangueiro é aquele cara que gosta de tomar dinheiro do 

nego. Não trabalha, não faz nada, mata pai de família, pega em droga, 



 

 

254 

 

assalta o relógio do velho, mata por um relógio , por um cordão. Ao se 

drogar demais, corre por cima das pessoas. Aí o cão  tá em cima dele, 

incorporado nele. .Até se um vendedor de picolé passar por lá,  eles 

pegam”154. O “pirangueiro”, como modelo do que não se deve ser,  

condensa a idéia de honra que se estabelece na experiência das gangues, 

como aquele que ameaça a unidade do grupo e sua credibilidade em 

relação aos demais. 

 

Um rap, cantarolado por um integrante da FIEL, estabelece os limites 

da violência e do roubo e acaba por expressar alguns princípios de honra 

entre seus integrantes: “Quando eu vim do trabalho/ conferindo  o meu 

salário/ que mal dá pra’ comer[...] dois pilantra veio me render[...] passa 

essa grana sem lastimação/vocês se deram mal sou um operário/não estou 

com nada vocês vão levar uma grana suada[...] na minha carteira só tenho 

papel veja o meu desespero/ só me resta 40 cruzeiros/ que eu pretendia 

par’ casa levar/ e o pilantra?/ e o pilantra chorou de tanta tristeza/ abriu a 

sacola/ guardou o revólver e se mandou embora”. O sentimento de classe e 

de identificação com o “pobre”, o “desclassificado”,  parece sinalizar as 

“zonas intactas” das práticas de violência entre as gangues. A honra se 

esboça na acepção, consensual, desses limites, como forma de definição 

cartográfica e valorativa dos jogos identitários. 

 

                                                                                                                                                                   
153  GIRARD, René , A violência e o sagrado,  1990 
154  Integrante da gangue FIEL 



 

 

255 

 

Existe um código compactuado entre os integrantes de diferentes 

gangues acerca das práticas de violência. É como se fosse posível  

designar um termo relativo a uma prática “consentida” de violência e os 

limites que não devem ser transpostos no campo dessas práticas 

construindo assim, referenciais compactuadas entre seus participantes.  

 

“A gente não pega qualquer pessoa, se a gente encontrar uma 
pessoa idosa então agente passa direto. A gente pega mais é jovem 
para tomar a camisa, calça, tênis, boné” (Integrante da Galera Boys 
Fera” ) 
 
 
 
“ A gente só não rouba a velho e velha o resto ninguém dispensa. De 
repente vê a comade o relógio só massa e vai trocar por ripinol, mas 
tens uns sem vergonha que pega os velhos ainda mete a chibata e 
bota pra’sair tocado” (Integrante da Gangue da Proafa) 
 

 

  Para os participantes das gangues, há uma desconstrução interna 

das tramas do estigma territorial projetado exteriormente. Bourdieu (1989: 

126)  identifica uma inter-relação entre dimensão territorial e estigma: “Se a 

região não existisse como espaço estigmatizado, como “província” definida 

pela distância econômica e social (e não geográfica) em relação ao “centro” 

(...) não teria que reivindicar a existência...” 

 

 As gangues representam uma “sociedade secreta” criada a partir 

de uma condição compartilhada de estigma que, embora projetado 

espacialmente, se constrói a partir de “distâncias” de outras naturezas 

(econômicas, sociais, culturais, dentre outras). Elas possibilitam construir, 



 

 

256 

 

internamente, princípios de honra capazes de ordenar e , de certo modo, 

des-estigmatizar para si  e entre si os seus participantes. As redes de 

solidariedade que se forjam entre as gangues, encontram  o referente local 

como identificação mais imediata e visível da condição do estigma e 

acabam projetando, para outros estigmatizados, a sua ira e a  necessidade 

de demonstração de força e reconhecimento. Em todas as narrativas 

registradas entre as gangues a noção de solidariedade e  os princípios de 

honra aparecem como motivação e elemento maior de coesão. 

 

“As vezes quando um precisa de alguma coisa a gente ajuda. Até 
mesmo quando um briga num canto por exemplo, lá na escola, aí 
nos vamos todos lá ajudar. Ele vê se tem um jeito pra’ dizer que ele 
também tem um grupo. A galera tem  que saber que o que 
passa um, todos passam. A gente leva rede e saí prum canto e 
dorme tudo junto, reparte almoço, reparte tudo” (Integrante da 
Gangue  Boys Fera) 
 

 

“Pra’ ser chapa da gangue ter que estar sempre andando com a 
turma da gangue, onde um for tudinho vai, ter que  responder. 
responder é fazer tudo pelo grupo, é roubar  junto, pegar uma 
droga e se for um for pegue, vão todos. Ë  também ter que mostrar 
coragem. O cara não pode ser mole  não” (Integrante da 
Gangue das  Goiabeiras) 
 

 

 A solidariedade , construída em torno da motivação do “responder 

pelo coletivo”, passa a ser um requisito  fundamental não apenas  para a 

existência do grupo como também, para a instituição das gangues diante 

das demais. É assim que o indivíduo que quebra as regras de solidariedade  

prescritas na gangue que pertence faz cruzetagem, pode ser punido até 



 

 

257 

 

mesmo por integrantes de outras gangues: como forma de manutenção 

de  um código de honra que dá sentido a existência das gangues enquanto 

fenômeno social mais amplo. 

 

“Também existe o paulista. Ele existe nas gangues que são 
desunidas. Se um membro delas quiser se entrosar com a gente, a 
gente leva pro’ beco da morte que é o mesmo que paulista, se junta 
todo mundo pra’ quebrar ele e toma tudo que é dele” (Integrante da 
Gangue das Goiabeiras). 
 

 

 As redes de “solidariedade fechada” se formam não apenas como 

um modo de exercitar a  fidelidade entre seus membros, elas têm um 

sentido mais complexo: visam a existência e projeção pública do próprio 

grupo diante da ameaça de perda de referentes que dão sentido à própria 

construção  da identidade de seus participantes. 

 

“Na turma você não é o que você quer, mas o que a turma  quer 
que você seja. Tem que mostrar que é o tal, que se garante (...) As 
vezes a gente faz o que a gente nem acredita, mas tem que ir 
mesmo só pra’dizer que tem moral na turma” ( ex-participante de 
gangue, do Movimento Hip  Hop). 
 
 

 É nas gangues que as normas de referência para a existência e 

convivência entre os seus participantes passam a ser produzidas. O 

estigma referente à distância, aparentemente apenas geográfica de 

exclusão dos espaços privilegiados das grandes cidades, reforça a 

necessidade sólida de agrupamento. A invisibilidade de “zonas de 

exclusão” nas sociedades complexas e sua virtual condição de  estigma 



 

 

258 

 

potencializam ainda mais a solidariedade “localizada” dos grupos. É 

assim que Goffman  ressalta a peculiaridade do “estigma particular” e 

destaca a tendência mais intensa de agrupamento: 

 
“O que se sabe é que os membros de uma categoria de estigma 
particular tendem a reunir-se em pequenos grupos sociais cujos 
membros derivam todos da mesma categoria, estando esses 
próprios grupos sujeitos a uma organização que os engloba em 
maior ou menor medida”(1975 : 32). 
 
 
 
 
 A luta pelo reconhecimento na esfera pública do grupo 

estigmatizado, assim como o motivo da sua própria existência vai ocorrer 

por uma pulsão de defesa - o temor da fragmentação, do atomismo , 

especialmente do segmento jovem, diante da invisibilidade dos “mundos 

subterrâneos”, espaços marginais nas sociedades complexas. Desse 

modo, as alternativas se constróem na renuncia da autonomia do indivíduo, 

derivada da ausência de referentes de sua individualidade, de suas marcas, 

de suas diferenças. A renuncia  à autonomia do indivíduo projeta-se na 

constituição de uma identidade fixa, modelada pelo grupo onde nele “você 

não é o que quer mas o que a turma quer que você seja”. 

 

 A idéia que vai se desenvolver entre os participantes de gangues 

é que as características próprias assumidas pelo grupo e o elenco de 

papéis a serem desempenhados na sua dinâmica é que vai apontar “quem 

a turma quer que você seja”. Mauss (1974 : 215), ao  refletir sobre o 

“personagem” e o lugar da pessoa, destaca que 

 



 

 

259 

 

 
“...o clã  se considera constituído por um certo número de         
pessoas   na realidade de personagens e, de outro lado, o     papel 
de todos esses personagens é realmente o de figurar,  cada um na 
sua parte, a totalidade prefigurada na clã”.  
 

 

 A gangue se constitui como totalidade concreta, de certa forma 

independente do modo de ser cada um dos seus participantes. Podendo-se 

afirmar até mesmo o contrário ; os jovens, ao incursionarem na “totalidade 

prefigurada da gangue”, buscam encontrar seu personagem, como 

figuração capaz de instituir uma identidade para si e para o grupo. O 

personagem desempenhado por cada participante das gangues representa 

o  legado de cada um para à produção, expressão e reconhecimento  do 

grupo enquanto grupo em “troca”  da  nomeação, da marca identificatória 

do indivíduo  dentro e fora da turma. A gangue atua como campo  produtor 

de “classificação social”,  mesmo que o preço dela seja “vender a alma” de 

cada participante ao grupo, abdicar  de alcançar seu estatuto de pessoa e  

da construção da autonomia.  

 

 

 Identidade  e a autonomia 
 
 

 
Como os componentes das gangues desempenham quase sempre 

papéis pré-fixados no grupo,  a heteronomia do indivíduo estaria 

comprometida em virtude da necessidade de afirmação e manutenção da 



 

 

260 

 

marcas identificatórias do grupo virtual. Tendo em vista a complexidade 

dessas reflexões,  será realizado um parêntese, para   uma discussão 

sobre as noções de autonomia e identidade, com a finalidade de trazer  

elementos de natureza mais concreta à  compreensão  das redes de 

“solidariedade local”. 

 

 Para se mergulhar de  forma mais detalhada nos processos de 

construção da autonomia inidividual dentro da dinâmica das relações 

sociais, deve-se tentar retomar historicamente como se constituíram a idéia 

de indivíduo e  pessoa nos diversos grupos sociais.  Marcel Mauss (1974)   

desenvolve uma relevante reflexão acerca da formação dos “papéis, 

personagens e pessoas”.  Brandão (1986: 17),   referindo-se as  análises 

de Mauss, destaca que  

 

“...nas sociedades do passado remoto, mesmo quando já existiam 
bases sociais de ensino-aprendizagem  de  um efeito 
socializador capaz de produzir sujeitos aptos a  agirem 
segundo os padrões do grupo tribal,  não havia ainda uma idéia 
que correspondesse ao que hoje em  dia  concebemos como “uma 
pessoa”.  
 

 

 Tomando-se como exemplo os índios Zuni, na América do Norte, 

Mauss observou que os “sujeitos sociais” eram aqueles que ocupavam, 

enquanto vivos, o nome e o lugar dos seus ancestrais. O indivíduo já nascia 

com um papel definido, onde no jogo das relações de grupo a sua “marca” 

já estava desde sempre pré-derterminada. 



 

 

261 

 

 

 Observa-se, a partir de estudos etnográficos realizados nas 

sociedades pré-escritas, que a possibilidade de inovação social, de criação 

de novos valores e  códigos de referência de si e do mundo se inscreviam 

na ordem do improvável, do inexistente. Pode-se afirmar que quanto mais 

fechado, no campo das tradições,  é um grupo social mais ele condiciona 

os seus papéis sociais , suas identidades e, dessa maneira, limita o campo 

de produção da autonomia pessoal de seus participantes e da autonomia 

coletiva do próprio grupo . Quanto mais fechado é o  sistema cognitivo e 

organizacional do grupo social, mais complexo será alterar a sua ordem, 

ampliá-la para novos referentes simbólicos. 

 

 Segundo Castoriadis (1982) a sociedade é recortada por uma 

dupla tensão entre a ordem do instituído e do instituinte. O “instituído” 

expressa o “magma de significações” capazes de  dar sentido e provocar, 

como ressalta Castoriadis, a formação de uma “organização identitária-

conjuntista” capaz de coesionar o corpo social. Nessa linha de reflexão,  ele 

ressalta (1982 : 416) que  

 
 

“A sociedade instituída não se opõe à sociedade instituinte como 
um produto morto a uma atividade que o originou; ela representa 
fixidez/estabilidade relativa e transitória das formas-figuras instituídas 
em e pelas quais somente o imaginário radical pode ser e se fazer 
como social-histórico” 
 

 



 

 

262 

 

 O instituinte, para Castoriadis,  estaria na ordem do imaginário 

social, da invenção, da expressão do novo, da emergência da “imaginação 

produtiva e criadora”. O instituinte traduz a possibilidade da inovação e da 

transmutação de valores e regras pré-estabelecidos. A partir dessas 

considerações, acerca das dimensões do instituído e do instituinte, 

podemos retomar as experiências destacadas por Mauss quanto à 

dimensão de pessoa vivenciada entre os “Zuni”. Não é difícil  se associar e  

identificar a solidificação das tradições, a imobilidade  dessa vivência tribal, 

com dimensões societárias do campo do instituído. Observa-se que a 

construção da autonomia do indivíduo está intrinsecamente vinculada à sua 

vida social, onde se pode tomar como matriz de análise a natureza mais ou 

menos fixa ou, de outro modo, mais ou menos mutante da sua inserção no 

social. É nesse campo de reflexão que Castoriadis ressalta  que a (1987 : 

420) 

 
“ Autonomia não é a clausura, mas a abertura: abertura ontológica, 
possibilidade de  ultrapassar o enclausuramento informacional, 
cognitivo e  organizacional que caracteriza os seres auto-
constituintes porém heterônomos (...)” 
 

  

 A ausência da autonomia, a vivência da condição de 

“enclausuramento”, deixa registros expressivos nas sociedades pré-

escritas:  

 

“As sociedades arcaicas, bem como nas sociedades tradicionais, são 
sociedades que apresentam  um enclausuramento informacional, 
cognitivo e organizacional muito  forte (...) Neste tipo de 
sociedade, não apenas não há nada que prepare o questionamento 



 

 

263 

 

as instituições estabelecidas ( que representam, neste caso, os 
princípios e os portadores da clausura), como ainda tudo nelas é 
constituído de modo a tornar impossível esses 
questionamentos”(Idem) 
 

  

A autonomia é pois sempre uma  situação de tensão, uma relação 

entre dimensões sociais de maior abertura ou fechamento, de uma 

contraface entre as tradições e as significações imaginárias, sendo a útima 

motor básico de subversão da ordem social e, desse modo, das 

transformação das instituições sociais. Na versão de Castoriadis (1987), 

esse universo das relações instituídas, e em algumas circunstâncias, 

fechadas, só poderiam forjar identidades fixas com pouco abertura à 

mutação, como já foi mencionado, caracterizadas como “conjuntistas-

ídentitária”. É continuando nessa linha de reflexão que Castoriadis (1987: 

421) ressalta : 

 

“Um sujeito completamente inserido em um universo conjuntista-
identitário, longe de poder modificar  qualquer coisa nele, não 
poderia sequer saber que está  preso a um tal universo” 
 

 

  Retomando a discussão sobre as gangues, tendo por base os 

elementos assinalados, pode-se identificar que a inserção de seus 

participantes em um universo “conjuntista-identitário” parece se colocar 

como evidência de que, na maior parte dos casos, os mesmos não 

percebem as teias que os interligam e os diluem nas fronteiras entre o eu e 

os limites do grupo. A heteronomia é  a condição por excelência dos 



 

 

264 

 

indivíduos que se movimentam nos sistemas sociais fechados. É nesse 

percurso, da fragmentação de referentes do eu,  no espaço de unicidade do 

grupo, que os integrantes das gangues constróem suas identidades, tendo 

por base as filiações e os papéis desempenhados dentro do próprio grupo. 

 

“Se ele se volta para o seu grupo, é leal e autêntico; se afasta dele, é 
covarde e insensato. Aqui, certamente encontramos um  exemplo 
claro de um tema sociológico básico: a natureza de uma pessoa, tal 
como ela mesma  e nós  a imputamos, é gerada pela natureza 
de suas filiações grupais.”(Goffman, 1975: 124). 
 

 

 A formação de redes de “solidariedade local”  está diretamente 

relacionada à posição de heteronomia do indivíduo diante do coletivo do 

grupo. De certa forma reproduz-se a antiga  idéia de pessoa, ressaltada por 

Mauss (1974)   entre os Zuni; onde dentro das gangues cada indivíduo, 

com o seu nome de guerra, parece ocupar um lugar pré-definido diante do 

grupo e na relação com os demais grupos. Isso porque, como assinala 

Goffman, o grupo estigmatizado tende a imputar ao indivíduo a marca 

fundamental do grupo como o tributo que deve oferecer pela a abertura à 

sua filiação no grupo e, consequentemente, o acesso  à sua identidade . 

Valer ressaltar que a fala sobre a gangue e sua dinâmica de violência, 

apenas vai ocorrer, de forma mais explicita, quando o jovem sai da gangue. 

A necessidade de tomar o Hip Hop, formado, como já foi mencionado, em 

alguns casos, por ex-integrantes de gangues, como narradores de 

experiências nesse campo,    funcionou como campo produtor de 

significados de fora sobre o que significa ser de gangue. Dentro da gangue 



 

 

265 

 

há um vácuo de significados,  um vazio de referentes acerca das 

experiências vividas, há um ausência de si, um furo identitário. A 

necessidade de publicizar uma condição  compactuada de desvio é que 

parece mover o grupo e possibilitar um registro identitário cujo vetor  é do 

coletivo para o pessoal.   

 

 Um interessante estudo de Becker (1985) acerca dos “Outsiders” 

ressalta que a identificação do indivíduo desviante155 precede de outras 

identificações 

 

“Quelle sorte de personne transgresserait une norme aussi important 
? , on repond : “C’est quelqu’un de different de nous, qui ne peut ou 
ne veut pas agir comme une être moral et qui pourrai tdonc 
transgresser d’autres normes importantes”. L’identité déviant 
commande les autres identifications”(p. 57). 
 

  

 O jogo de identificações, que se desencadeia na participação dos 

jovens nas gangues, tem como matriz de sustentação três fatores 

específicos: 

 

a) A experiência do estigma como definição e situação do grupo 

virtual. A condição de moradores do “mundo subterrâneo”, a “luta pela 

classificação”,  visibilidade e  reconhecimento público vai ocorrer a partir de 

uma marca identificatória estigmatizante que atuará como referencial à  

                                                        
155 Becker entende que o desvio “est une proprieté non du compertment lui-memê, mais de l’interaction 
entre la personne qui comment l’acte et celles qui régissent à cet acte (1985 : 38) 



 

 

266 

 

toda  cadeia de significantes constituídores da identidade do grupo e de 

sua instituição social. 

 

b) A necessidade de redes de solidariedade fechada mobilizará no 

grupo a  exacerbação, não apenas dos seus limites , suas regras, códigos 

de conduta assim como potencializará o grau de hostilidade que será 

projetado em relação aos demais grupos. 

 

c) A heteronomia é a expressão mais visível da interligação do 

indivíduo aos grupos de gangues. O  vazio de referentes  

simbólicos/culturais nas sociedades complexas, promove entre os  jovens o 

sentimento de não-pertencimento, de não-filiação,  induzindo-os a uma 

absolutização do poder da gangue , dos referentes identitários relativos ao 

grupo e uma abdicação de um registro próprio, diferenciado.  

 

 Todos esses recursos, ou mesmo atitudes assumidas pelos 

participantes das gangues, se projetam como contra-estratégias para as 

ameaças ampliadas de  fragmentação e de descentramento que vivenciam 

os jovens no cotidiano das grandes cidades. As gangues, assim como sua 

linguagem da violência, expõem  a face mais visível e  caricatural da 

diluição  de valores que pontuam as sociedades modernas nesse final de 

século. 

 

 O vazio de  referentes identitários de natureza pessoal, 

heterônoma, vai mobilizar a necessidade de se cravar entre as gangues 



 

 

267 

 

marcas distintivas, pactos e leis cuja texto se finca e se enraíza no 

corpo. Quanto mais a ausência de códigos identitários, referenciados na 

ausência da liberdade de ser diferente, recorta a experiência das gangues 

mas  poder-se-à identificar a necessidade de registro de uma linguagem 

muda nos corpos, percebida apenas entre os entendidos, entre os 

enturmados. Seguimos esses  signos cartográficos e nos aventuramos na 

fascinante viagem através de sinais, cicatrizes e tatuagens. Viremos a 

página. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

268 

 

 

 

 

 

 

              CAPÍTULO SETE 

 
 
 

 
 
 
 
 

INSCRIÇÕES SOBRE O CORPO: 

VIOLÊNCIA E MITOLOGIA 

 
 

 

 

                              “... Na favela... um clima estranho no ar 

                                 ele, sem desconfiar de nada, 

                               vai  dormir, tranqüilamente,           

                              Como se fosse uma doença incurável, 

                                no seu braço a tatuagem” 

                                ( “O homem na estrada”, Racionais MC ) 

            



 

 

269 

 

 As cidades modernas e a dimensão do olhar 

 

 
 As cidades modernas se constituem  num jogo de luzes e 

sombras. Dentro do lado visível, onde o uso pleonástico torna-se 

necessário, a visibilidade é absoluta, extrema. Nada  pode ficar fora do foco 

exaustivo do olhar. Olhar e ser olhado torna-se o modo mais eficaz de se 

fazer presente na esfera pública. Essa necessidade de “transparência 

social”  faz de cada indivíduo um ator  por excelência . Performances, 

estilos, coreografias , qual seja,  “encenações públicas” dinamizam o 

acontecer social. 

 

  Como contraponto, as cidades modernas projetam espaços 

“escuros”, “inexistentes”,  alternativos à voracidade do olhar. Nas “sombras” 

das grandes metrópoles modernas, vivem todos aqueles que devem 

permanecer, mesmo que temporariamente,  na “invisibilidade”.  A 

intimidade do lar burguês ou as  denominadas “periferias” se colocam  

como  “bastidores da cena social”.  Essa territorialidade das cidades 

modernas , onde  a dimensão do olhar  estabelece fronteiras,  limites, 

apenas assume  forma e  densidade  a partir de uma nova visão sobre o 

comportamento público no final do século XIX. 

 

 “Cresceu a noção de que estranhos não tinham o direito de falar, 

de que todo homem possuía como um direito público um escudo invisível, 

um direito de ser deixado em paz. O comportamento público era um 



 

 

270 

 

problema de observação e de participação passiva, um certo tipo de 

voyeurismo. Balzac chamava-o “gastronomia dos olhos”; a pessoa está 

aberta para tudo e nada rejeita a priori de sua esfera de ação, contanto que 

não tenha que se tornar uma participante ou envolver-se numa cena” 

(Sennett , 1988: 43).  É assim que existir socialmente tem como atributo 

fundamental a capacidade de cada um tornar-se visível, de atrair a atenção 

e mobilizar olhares na esfera pública.  

 

 Não que a era moderna tenha desde sempre destacado a 

dimensão do olhar como referente básico de dinamização da esfera 

pública. Percebe-se, em alguns expressivos pensadores acerca da 

“condição moderna” 156, que ao invés da dimensão do olhar, indicam a 

linguagem (comunicação)  como referente central da modernidade. O que 

parece estar em xeque é o modo como se utiliza a 

palavra/comunicação/linguagem.  

 

  Quando Hannah Arendt (1987) , tomando o modelo  da 

Grécia antiga, põe em relevo a esfera pública enquanto espaço de 

visibilidade, ela toma por base o pleno uso da palavra. A esfera pública 

iluminada possibilitaria a revelação de “palavras vivas” e o 

desencadeamento de “ações vividas”. A idéia de  “luminosidade”, na esfera 

pública, está interligada à própria dimensão da existência do indivíduo no 

plano social e político (p. 84).   Aquele que  é oculto, ou seja, privado de ver 



 

 

271 

 

e ouvir os outros e privado de ser visto e ouvido, torna-se um prisioneiro 

da própria subjetividade. 

 

 A palavra,  para Hannah Arendt,   não apenas tem a função de 

estabelecer o diálogo, motivar a comunicação mas, essencialmente,  de 

revelar a própria presença dos indivíduos na esfera das “atividades 

humanas”. Muito embora a  visão de Hannah, acerca da sociedade 

moderna, seja marcada por um certo tom nostálgico (em relação ao 

helenismo) e uma visão normativa da política e da sociedade, a dimensão 

do “social”  ainda se configura como espaço de visibilidade e  revelação 

pessoal através das palavras. 

 

 Em 1981,  Habermas apresenta sua Teoria da Ação Comunicativa  

colocando em destaque o que se poderia denominar de trajetória da razão 

comunicativa no âmbito da modernidade. Segundo ele, “a razão 

comunicativa teria sido liberada pela modernidade cultural e, em seguida, 

soterrada pela dinâmica social” (Rouanet, 1987: 150).  Teria havido um 

colapso da “razão comunicativa” tendo em vista o desenvolvimento de uma 

“razão instrumental”, não possibilitadora do consenso e da emancipação 

humana (1982). A linguagem deixa paulatinamente de promover uma 

comunicação criadora, tendo em vista as transformações ocorridas no 

“mundo vivido” e  passa a “tecnificar” o diálogo, tornado-se linguagem 

“morta”. De início, , anteriormente,  baseado na força dos mitos, do 

                                                                                                                                                                   
156 Ver Henri, Lefbevre, “Introdução à Modernidade”, Paz e Terra, 1969. Hannah Arendt, “A condição 
Humana”. Forense, 1987. Jurgen “Habermas, “Mudança Estrutural na Esfera  Pública”, Tempo 



 

 

272 

 

passado e da tradição, o “mundo vivido” vai sendo  submetido, 

paulatinamente, aos meios programáticos da “razão instrumental”, 

esvaziando-se  a comunicação e o seu caráter  emancipatório.     

  

 Há uma certa semelhança entre Habermas e Hannah no que 

tange a importância que ambos atribuem à palavra enquanto instrumento 

de consenso, formadora de um poder livre de coações, constituído pela 

vontade comum.157 Observa-se que Hannah, como já mencionamos 

anteriormente, dentro de seu enfoque normativo, diferentemente de 

Habermas, não se detém nos rumos que a comunicação assume na 

sociedade moderna. Para Habermas a técnica estaria “instrumentalizando” 

as relações sociais e suas teias comunicativas. 

  

  Lefbvre não apenas prevê (1969) o colapso da linguagem, ou sua 

transmutação em verborragia, como também já aponta para o caráter 

“visual” que pouco a pouco  vai assumindo. Lefbvre (1969: 205),   

argumenta que na modernidade “só a linguagem é eficaz. Só ela produz a 

obra e a metamorfose procurada. Só ela existe”. É uma linguagem próxima 

a verborragia “ela entra no comércio, torna-se mercadoria. Vende-se e 

compra-se. Endurece-se e torna-se exterior à palavra viva “(idem: 206). É 

uma linguagem apartada dos seus apelos simbólicos, recortada por sinais, 

que depreciam e suplantam os símbolos. Lefbvre adverte sobre o advento 

de uma linguagem “vazia”, destituída de símbolos, super-exposta através 

                                                                                                                                                                   
Universitário, 1984. 



 

 

273 

 

do uso excessivo de sinais. O social, na visão de Lefbvre, “varre” seus 

símbolos remetendo-os para o campo estritamente psíquico. 

 

  Nessa perspectiva,  pode-se perceber que a dimensão da 

linguagem moderna, considerada por  Lefbvre, tem uma conotação 

intrinsecamente visual, ela se materializa na infindável produção de  

sinais. É o momento em que, nas sociedades modernas,  a linguagem se 

expressa através de efeitos visuais, diferente de um outro  onde, ao 

contrário,  o visual assume a cena e traz em si investimentos de linguagem. 

 

 É em  Benjamin (1975), através de um trabalho sobre 

Beaudelaire, que a dimensão do olhar vai assumir uma referência 

fundamental. É a experiência do “choque” e do espanto dos transeuntes 

das cidades modernas que vai constituindo outras formas de 

comportamento público. Aturdido no meio da multidão o homem moderno 

“quando recebia um encontrão cumprimentava exageradamente aqueles de 

quem tinha recebido um esbarrão. Seu comportamento é uma reação a 

choques” (Benjamim, 1975 : 56). Vias de passagem de pedestres 

substituem locais de encontro, as conversas vão dando lugar a 

dimensão muda do olhar. 

 

 É nesse momento de transformação da dinâmica dos 

comportamentos públicos, que “novos” atores passam a configurar a cena 

                                                                                                                                                                   
157 Ver  “O conceito de Poder de Hannah Arendt” , Jurgen Habermas, in : Habermas : Sociologia , Ática , 
1980. 



 

 

274 

 

social e outras cenas produzem novas “cartografias”158. Parodiando 

Calvino poder-se-ia indagar - qual seria então o motivo da cidade ? - tendo 

em vista a nova dinâmica dos comportamentos públicos. “Em Cloé, cidade 

grande, as pessoas que passam nas ruas não se reconhecem, quando se 

vêem , imaginam mil coisas a respeito umas das outras, os encontros que 

poderiam ocorrer entre elas, as conversas, as surpresas, as carícias, as 

mordidas. Mas ninguém se cumprimenta, os olhares se cruzam por um 

segundo e depois se desviam, procuram outros olhares, não se fixam. 

“(Calvino, 199151).  Cidades do olhar, cidades de imagens. 

 

  Quem seriam os atores por excelência dessas cidades 

imagéticas, mobilizados pela dimensão auscultadora do olhar? Canevacci 

(1993), ao realizar uma pesquisa sobre a cidade de São Paulo, percebe 

não apenas a emergência de novas coreografias modernas como a 

necessidade de utilização de outros instrumentais para o estudo dessas 

formas emblemáticas de comportamento público: 

 

“Neste caso não serão entrevistados os bandos de jovens que 
vivem,pelas esquinas,as crescentes facções rebeldes 
metropolitanas,os vários grupos étnicos  mais ou menos   
misturados. Não é portanto a audição que deve apura-se ou a 
linguagem verbal mas  sim o olhar e a linguagem dos signos. O 
visual torna-se assim o centro polimórfico que  deve ser interpretado 
e o meio de interpretação. O visual é objeto e método”.(p.44) 
 

                                                        
158 Para melhor compreender a noção de Cartografia e territorialidade ver Suley Rolnik et Félix Guattari. 
“Cartografias do Desejo”, Petrópolis, Vozes, 1986. 



 

 

275 

 

 A partir das palavras de Canevacci pode-se apontar dois 

fatores fundamentais para uma antropologia visual , onde a dinâmica de 

bandos de jovens   se coloca como centro nevrálgico de observação:  

 

A) São eles, os jovens, os atores que mais nomadizam pela cena 

urbana. Apregoam a sua presença em vias de grande passagem e de 

maior adensamento. Têm como recurso, para dar visibilidade a sua 

presença a experiência  do “choque”  de estilos exóticos, de tatuagens,  

adereços ou mesmo na presença ruidosa dos seus participantes dos 

bandos de jovens nos points da cidade .  

 

B) A necessidade de uma antropologia que se detenha na dinâmica 

motriz das cidades modernas :  a dimensão do olhar. Uma antropologia 

que se lance a observar os signos, os traços, as marcas, os vestígios da 

comunicação visual nas grandes cidades. Isso tendo como pressuposto o 

entendimento de que “o atual ambiente  simbólico das sociedades 

complexas é também do tipo visual e reprodutível 159” (1990: 13).    

 Comunicação Visual : o corpo como texto  
 
 

 A experiência de pesquisa com as gangues 160 161 de Fortaleza 

pôs um relevo uma curiosa forma  de comunicação; os integrantes das 

                                                        
159 “Na CVR (comunicação visual reprodutível) , a ideologia “fala” espontaneamente - como das 
“vísceras”- através de um acervo de mensagens indiferentes e até contraditórias entre si, nas quais se 
exalta indireta e silenciosamente o triunfo do ocidente”(Canevacci, 1990 : 14).  
160 Pesquisa realizada em Fortaleza, para fins de Tese de doutoramento,  com sete gangues ,  
sendo que em uma delas , a “gangue da quadra” , foram realizadas várias visitas. A finalidade da pesquisa 
é de perceber a  “polifonia” da violência na cidade e a dinâmica de seus atores.  



 

 

276 

 

gangues movimentam-se, gesticulam e apontam no corpo as marcas de 

sua história. São histórias  cravadas no corpo, comunicadas através do 

corpo. A cada pergunta elaborada o narrador se levanta, fala enquanto 

aponta os “riscos” da sua trajetória de vida. “O corpo é um mapa cultural” 

(Canevacci, 1990: 23), ele não apenas enuncia narrativas individuais, como 

condensa e expressa  os vestígios de dimensões culturais mais amplas. 

 

 Há nas gangues uma perceptível compreensão do apelo visual 

das sociedades complexas. Vindos das sombras das “periferias” da cidade, 

“invisíveis” e, portanto, “inexistentes”, os componentes das gangues 

adentram o cenário iluminado  da vida urbana, fazendo uma mise en scène 

inusitada: super-expõem-se e super-ocultam-se, realizando o perfeito jogo 

claro/escuro das grandes cidades. Parecem saber que o corpo pode 

funcionar como o terreno primordial da comunicação visual e levam essa 

suspeita às últimas conseqüências. 

 

 Os vários estudos realizados com punks, darks, carecas do 

subúrbio, apaches162  ressaltam a natureza impactante da presença 

pública desses personagens no cenário urbano. Abramo ( 1994 : 148) 

destaca que a  imagem dos punks é “montada para impactar, para atrair 

                                                                                                                                                                   
161 Entende-se por galera a formação de uma agrupamento de jovens, que se encontram sistematicamente,  
motivados por uma identidade geográfica/territorial, por um movimento, ou mesmo para a música, a 
dança, o grafite ou simplesmente para a prática da violência. 
162 Ver Janice Caiafa, “Movimento Punk na cidade”, Rio de Janeiro , Zahar, 1989; Helena Abramo, 
Cenas juvenis : “Punks e Darks no espetáculo urbano”, São Paulo, Scritta, 1994; 
Michelle Perrot, “Os excluídos da História “( operários, mulheres e prisioneiros) , Rio de Janeiro, 
Paz e Terra, 1992; Márcia Regina da Costa; “Os carecas Os Subúrbio”- caminhos de um 
nomadismo moderno,  Petrópolis , Vozes , 1993; Marília Pontes Sposito, “A sociabilidade juvenil e 



 

 

277 

 

atenção e desafiar a leitura e a decifração”.  A presença é por si só 

falante, deflagradora de sentido. Quando Caiafa (1989: 17)  menciona a 

“pouca conversa” dos punks faz questão de ressaltar - “não que os punks 

não tenham ‘opinião’, mas o tipo de uso que fazem da palavra só pode ser 

compreendido junto a todos os outros movimentos que realizam...”. Corpo e 

palavra fundem-se em imagem , em signos da comunicação. 

 

“O signo é posição de desejo; mas os primeiros signos são signos 
territoriais que fincam suas bandeiras nos corpos. E se queremos 
chamas essa ‘escrita’ a essa inscrição plena em carne, então é 
preciso dizer, com efeito, que fala supõe a escrita, e que é esse 
sistema cruel de signos inscritos que torna o homem capaz de 
linguagem e dá a ele uma memória de palavras” ( Deleuze et 
Guattari, 1976 : 184) 
 

 É assim que o corpo das gangues, que nomadizam no espaço 

urbano, funciona quase como um mapa de si e do grupo, com signos 

territoriais que fincam bandeiras em seus corpos. “O corpo humano se 

torna um corpo panoramático que reflete, retroage e projeta infinitas 

combinações de sinais ventríloquos”. (Canevacci, 1990: 23).  Exibir-se é 

uma forma de enunciar a existência e marcar  sua presença no mundo. Na 

civilização ocidental moderna,  “tudo gira em torno do corpo” (idem :31)  é o 

corpo , funcionando como um outdoor, que possibilita a inserção dos 

indivíduos e seu reconhecimento pelos demais atores. 

 

 As gangues , diferentemente dos  punks, darks, skin heads, 

carecas do subúrbio não enunciam sua diferença através do impacto 

                                                                                                                                                                   
a rua : novos conflitos e ação coletiva na cidade”, in : “Tempo Social”, Volume n. 5 - n• 1-2, São 



 

 

278 

 

provocado por  uma diversidade de estilos exibidos em espaços de 

visibilidade pública. Elas matam e morrem por um tênis, uma sandália 

“kener”, um boné de marca, um relógio, uma bicicleta; elas buscam 

mercadorias globalizadas do consumo que os leva a exibir-se como 

pertencentes à esfera social mais ampla. É Canclini (1995:22) que 

possibilita  a percepção do que possa representar, na sociedade de 

consumo, novos referentes na construção da cidadania: 

 
“Ser cidadão não tem a ver apenas com direitos reconhecidos pelos    
aparelhos estatais para os que nasceram em um território, mas   
também com as práticas sociais e culturais que dão sentido de 
pertencimento, e fazem com que se sintam diferentes os que 
possuem uma mesma língua, formas semelhantes de organização e 
de satisfação das necessidades” 
 
  
 
 O conceito tradicional de cidadania, onde o recorte é 

essencialmente  político, não consegue dar conta da paradigmática 

dinâmica da vida social moderna. O ator social se constitui enquanto ator, 

mergulhado em uma diversidade de  polifonias narrativas e policromias 

visuais, ensejando  campos alternativos  de sociabilidade e novos 

referentes de pertencimento. Dentro da visão de cidadania ensejada por 

Canclini, o consumo torna-se um atributo fundamental:  consumo como o 

conjunto de processos socioculturais em que se realizam a apropriação e 

os usos dos produtos (p. 53). Desse modo,  exibir-se em praça pública, 

para os participantes de galeras, adornados por todos os adereços da 

indústria cultural, não deixa de representar uma tentativa de inserção 

social, de reconhecimento de  cidadania. Nas sociedades complexas o 

                                                                                                                                                                   
Paulo, 1994. 



 

 

279 

 

“corpo panoramático” passa a representar o recurso, por excelência, 

utilizado para que se efetive a visibilidade e, consequentemente, para que 

se estabeleçam os liames de pertencimento social. 

 

 Pode-se perceber facilmente a relação intrínseca entre consumo e 

comunicação visual, onde a cultura do consumo é uma cultura da 

comunicação visual (Canevacci: 1990 : 132). Porém, deve-se indagar que 

modos de “fazer ver” de exibir-se , entre as galeras,  marcam uma diferença 

em relação aos ritos e atores sociais personagens emblemáticos do 

alvorecer da  era moderna?  

 

 

 Super-exposição : refluxo dos símbolos? 
 

 

 Como já se afirmou anteriormente, as gangues necessitam expor 

incessantemente seu corpo em público, apresentar-se de acordo com as 

expectativas da sociedade de consumo. Porém, diferente dos outros 

consumidores cidadãos,  há uma necessidade, entre eles, de  excesso no 

ato da  exposição. Há como um desejo de muito embora através da 

exposição pública tornar-se  inserido,  como contraponto ao ato de 

caricaturar a exibição, marcar uma diferença.  A insistência na 

permanência em bandos,  nos locais de intenso movimento, o olhar e os 



 

 

280 

 

gestos afrontadores, certamente, provoca entre os passantes uma 

inusitada reação - um estranhamento  em relação à diferença do 

semelhante. 

 

 Quando eles super-expõem-se, realizam uma ato duplo: inserem-

se na cultura de massas, hiperbolizam seus rituais de pertencimento e 

apontam para a exclusão a que estão submetidos no lado obscuro da 

cidade . Tudo se explicita na exposição pública, são “corpos em evidência”, 

são símbolos em evidência. Ora, qual o papel  do símbolo? Como coloca 

Canevacci (1990: 133) o símbolo remete a outra coisa, em geral a um 

conceito mais abstrato como uma religação a algo que já foi superado, que 

já se “quebrou”. Desse modo, o símbolo remete a uma alteridade, a uma 

ausência. Quando as gangues se expõem em público, está tudo ali, posto, 

explícito, dito. Nada fica como duplo, quase nada permanece nas sombras 

a não ser sua presença de morador do “lado invisível”. 

 

 Ocorre, entre as gangues,  uma “des-simbolização do corpo em 

público”  (Canevacci, 1990) , uma necessidade de “agressão visual” através 

dos mesmos referentes globais do consumo : exibimos tanto os itens de 

consumo, que des-sacralizamos a mágica  do  consumo de massa;  somos 

tão excessivamente iguais a todos o consumidores , que tornámo-nos 

diferentes. Observa-se “uma intolerância socializada por simbologias 

delicadas e sutis : uma prepotente pressão social quer unir logo o  símbolo 

a “coisa”, o sinal alusivo ao ato consumado, quer des-simbolizar 

...”(Canevacci: 1990: 134).  Tal qual as cidades modernas, os símbolos 



 

 

281 

 

estão relacionados a um duplo, a um jogo claro escuro, certamente 

esses atores das sombras , quando adentram as esferas iluminadas da 

cidade, tendem a exacerbar seus sinais  públicos de reconhecimento. 

  

 Nessa perspectiva, as gangues provocam um movimento duplo e 

interligado:   ao mesmo tempo em que se  utilizam dos meios de aceitação 

pública da sociedade de consumo para nela apregoarem sua existência; 

super-utilizem esses meios, esgarçam seus efeitos de sentido, des-

fetichizam sua mágica de poder para finalmente, “des-simbolizá-los”. 

 

 

  Identidade : o corpo como sinal 
 

 

 A  definição corrente  de identidade esteve  quase sempre 

pautada, de forma restrita,  por noções de definição sócio-espacial. Pode-

se afirmar que essas versões sobre identidade se traduziam, de certo 

modo, tendo por base, apenas, noções de fronteiras, limites, e 

demarcações. Canclini (1995: 35) coloca a premência de se complementar 

esse enfoque clássico com uma definição comunicacional. Tal reformulação 

teórica deveria significar, no nível das políticas “identitárias” (ou culturais) 

que estas, além de se ocuparem do patrimônio histórico, desenvolvam 

estratégias a respeito dos cenários informacionais e comunicacionais onde 

também se configuram e renovam as identidade”. Nessa versão, tendo em 



 

 

282 

 

vista o caráter eminentemente visual da comunicação nas sociedades 

complexas, o corpo em exposição pública, recortado por registros 

comunicacionais, símbolos “em excesso”, seria o panorama exemplar de 

marcas identitárias. 

 

 Verifica-se entre as gangues, além da super-exposição pública,  

expressando o caráter “panoramático”  do corpo, a utilização de outras 

artifícios sinalizadores de diferença. A tatuagem é uma marca que 

diferencia, na linguagem das próprias galeras, o playboy de um cara 

entendido.  Um integrante de uma gangue , indicada em Fortaleza pelos 

jornais como “perigosa”, explica o que seria para ele ser um cara entendido: 

 

“Os jovens assim que me conhecem, me vêem assim e aí o pessoal 
pensa que garotão entendido. Entendido é o que vence na vida, é menino 
de rua, chefe de gangues, de galeras”. 163 

 
 

 Para ser reconhecido como  um  “cara entendido”,  faz-se 

necessário a visão de uma marca identificatória, como sinal  de 

reconhecimento. “O sujeito adquire identidade se tatuando ou se 

tribalizando de qualquer forma ato ou pensamento. É a certeza mágica da 

identidade : tatuei-me, agora sou eu”  (Marques, 1987: 80). Um estudo de 

Clastres (1990 ), acerca da “tortura nas sociedades primitivas”, põe em 

relevo a importância do corpo como uma “superfície de escrita”, como 

escrita legível da lei. Entre os prisioneiros quase sempre tatuados, o “corpo 

se transforma em máquina de escrever a lei, e que a inscreve sobre seu 



 

 

283 

 

próprio corpo” (p. 124). O corpo marcado é também um corpo 

iniciado, um corpo “entendido”. A tatuagem se inscreve no corpo como 

sinal: 

 

“Quase sempre o rito iniciatório considera a utilização do corpo dos          
iniciados. É, sem qualquer intermediário, o corpo que a sociedade 
designa como único espaço propício para  conter o sinal de um            
tempo, o traço de uma passagem, a determinação de um destino”   
(Clastres, 1990: 125). 
 

 A tatuagem é um sinal quase “obrigatório” entre as gangues. Elas 

possibilitam expressar a diferença entre um jovem ”comum”, da sociedade 

de consumo, e um iniciado no mundo das sombras. É como se o 

participante da gangue precisasse ensejar uma dupla identificação: para os 

integrantes do “mundo de fora” eles se  incluem através do estilo  global do 

consumo jovem; para os habitantes do “mundo das sombras”  eles se 

identificam “entendidos” através, primordialmente,  das tatuagens. 

 

 A mutabilidade nas sociedades complexas, a fluidez do tempo, a 

des-solidificação de valores e de regras sociais cria, entre os outsiders,  

marcas  fixas, marcas eternas.  “A marca é um obstáculo ao esquecimento, 

o próprio corpo traz impresso em si os sulcos da lembrança - o corpo é uma 

memória” (Clastres, 1990: 128). Foi através da entrevistas com as gangues 

que se pode perceber a importância do corpo enquanto texto, enquanto 

escrita, como também enquanto registro de   identidade. Assim como o 

jovem caçador “quaqui”, pesquisado por Clastres (Idem),  proclama, com 

                                                                                                                                                                   
163 A pesquisa relacionas às tatuagens foram realizadas com integrantes da “Galera da Quadra- GDQ” 



 

 

284 

 

segurança, através de sua marca, o seu pertencimento ao grupo, o 

representante de gangues parece reproduzir a mesma máxima : “és um dos 

nossos e não te esquecerás disso”.    

 

 Essa necessidade, de natureza primitiva, que reaparece nas 

sociedades complexas, de uma “lei inscrita no corpo” não apontaria para o 

declínio da comunicação verbal como estatuto de verdade e como 

instrumento da tradição e da memória?  Na Bíblia, encontramos no Gênesis 

(4, 15) , alusão a uma marca identificatória : E Deus colocou um sinal; 

sobre Caim, a fim de que não fosse morto por quem o encontrasse”.  

 

 Na ausência de uma lei, compactuada pelos homens, de caráter 

abrangente, universal, fazia-se necessário o uso de marcas identicatórias 

que tivessem o corpo como texto. O que podemos denominar de marcas? 

“...são exatamente estes estados inéditos que se produzem em nosso 

corpo, a partir das composições que vamos vivendo. Cada um destes 

estados constitui uma diferença que instaura uma abertura para a criação 

de um novo  corpo ...” (Rolnik, 1993). Por que motivo, nas sociedades 

complexas,  o corpo-texto, como “novo corpo” é retomado como forma de 

se explicitar uma filiação, um reconhecimento?  

 

 Foi observado entre as gangues um modo de contar  histórias de 

vida, através do corpo, através das marcas. A comunicação visual tornou-

se tão recorrente que é como se as palavras funcionassem apenas como 

âncora para que o corpo-linguagem pudesse exibir-se, para que os sinais 



 

 

285 

 

podessem explicitar os jogos de identidades. Um estudo acerca do 

“Brasil tatuado” indica a linguagem-corpo emitida através das imagens 

tatuadas -- talvez os modernos primitivos nem precisam responder. Basta 

ler no corpo transformado em cartaz: somos excluídos, nós e os primitivos 

antigos, originais...(Marques, 1997:  79). Quer saber quem eu sou ? Olho o 

meu corpo e saberás. 

 

 Em um outro estudo realizado em Paris, com um grupo de 

tatuados, Descamps (1983: 175) afirma que  

 

“L’ acte de se tatouer ou de se faire tatouer apparît comme un 
systeme de defense contre une situation anxiogène et plus    
paticulièrement chez  les adolecents une crise de 
dépersonnalisation. Le tatouage fixe pour toujour une décision, 
une partie de l’ ideal du moi et permet d’entrer en  relation avec  
soi, avec un groupe par une indentification simple et avec le 
monde en montrant ce qui ne peut s’ exprimer autrement.”164 

 

 

 A tatuagem é uma das formas de comunicação visual utilizada 

nas tramas da identidade juvenil, ela diz, ela revela por imagens o que as 

palavras não conseguem exprimir, ela “retrata”  as identidades. 

 

 

  

 

                                                        
164 “O ato de se tatuar ou de se fazer tatuar aparece como um sistema de defesa contra uma situação que 
causa ansiedade e mais particularmente entre os adolescentes numa crise de despersonalização. A 
tatuagem fixa para sempre uma decisão, uma parte de um ideal de si e permite entrar em relação consigo, 



 

 

286 

 

Tatuagens : a escrita visual 

 

 

 É nas tatuagens que a duplicidade da comunicação visual 

ensejada pelas galeras se explicita. Ao mesmo tempo em que o modo  de 

vestir marca um estilo, as tatuagens que nem sempre aparecem, remetam 

a uma condição de diferença. O estudo165 apresentado por 

(Descamps:1983) acerca de pessoas tatuados conclui, dentro de um teor 

negativo, “que la personnalité du tatoué se caractérise par la pauvreté de 

l’éxpression verbale, la passivité, l’immaturité psycho-affective avec fixation 

narcissique”166. Há, indiretamente, uma correlação entre utilização do corpo 

como linguagem e  refração da comunicação oral propriamente dita. 

 

 Uma outra pesquisa realizada em 1980, com a ajuda de A. 

Samerciyan,  indica que as motivações para o uso da tatuagem podem ser 

as seguintes:  a necessidade de  virilidade, exibicionismo, o desejo de se 

impor, de constituir uma nova pele (Descamps,1983: 168) . Esse desejo de 

constituir uma “nova pele” aparece também supostamente entre as 

gangues  como forma de, ao criar uma escrita sobre o corpo, instituir uma 

nova corporalidade. É desse modo que as tatuagens, assim como a história 

do corpo, não são as mesmas sempre, qual seja, quase nunca  

representam um texto acabado.  Vêtement écrit, le tatouage possède um 

                                                                                                                                                                   
com uma grupo   por uma identificação simples e com o mundo  mostrando aquilo que não pode se 
exprimir de outro modo.” Tradução da autora       
165 Etude de Diligent  de Den Petiet realizado, em 1973,  com 100 tatuados. 
166 A personalidade do tatuado se caracteriza por uma pobreza de expressão verbal, a  passividade, a 

imaturidade físico-afetiva, com fixação narcísica. Tradução da autora. 



 

 

287 

 

repertoire de signes bien élementaire et qui résist aux theories de la 

représentation ( Khatibi, 1986: 93). Ao falar  de como surgiram as tatuagens 

é comum emergir, nas falas das gangues, a alusão  à  natureza incompleta 

das suas formas, como uma escrita de signos elementares da história de 

vida de seus participantes : 

 

 

“Eu gostava muito da minha avó , ela morreu, ai eu não fui no 
cemitério    que eu era  criança  e não podia ir, essa tatuagem eu fiz 
com oito anos,  só que agora eu vou aperfeiçoar, vou botar o nome 
da minha avó e do  meu vô. Essa tatuagem eu fiz em três turnos. 
Primeiro eu fiz o sol,  depois  foi o morcego, por fim o pé de árvore e 
a  caveira.”  
 

Na linguagem das gangues aquilo que precisa “aperfeiçoar”  não 

está acabado, ainda se coloca como texto incompleto, de forma que  outra 

tatuagem, do mesmo jovem , parece ter sido   “aperfeiçoada” : 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

                                                                                                                                                                   
 



 

 

288 

 

“Por enquanto eu fiz só o cogumelo mas ainda vou terminar. Vou 

mandar  fazer um duende fumando maconha. (Integrante da Galera da 

Quadra) 

 

“Essa outra aqui é um rato pegando um baseado, deitado em cima 

de um  cogumelo. E que ele tá muito doido. O rato é aperfeiçoado” 

(Integrante  da   Galera da Quadra). 

 

 

 As tatuagens , embora tenham um caráter de irreversibilidade, 

uma vez tatuado sempre tatuado, elas  podem reproduzir , na 

complexificação da mesma marca, imagens diversas da vida, podem 

aperfeiçoar-se. Verifica-se  também que os “tatuados”, quando fazem 

alusão às tatuagens existentes, quase sempre, informam qual será a 

próxima a ser feita. Isso porque segundo eles “quando a gente faz uma 

tatuagem quer fazer mais ainda”. As inscrições nos corpos dos tatuados 

cumprem a sua função, de falar por imagens, seguindo o curso da vida; até 

que algum dia , a palavra , como meio de identificação, de contrato social, 

de reconhecimento público possa retomar um estatuto perdido. 

 



 

 

289 

 

 

 

 

 

 De que falam as tatuagens? 
 

 

 

 Descamps (1983)  quando realiza o seu notável trabalho de 

classificação da “linguagem das tatuagens”, põe em relevo as  

imagens/figuras e suas significações . As tatuagens , na forma do uso das 

gangues,  pouco  revelam a dimensão  dos símbolos, elas, tal qual 

advertem seus usuários,  apenas “são o que são”, “é viagem”167. Quando, 

inicialmente, indagava-se o significado das tatuagens, observava-se uma 

insistência em se ressaltar exatamente o que ela é, aquilo que o desenho 

“fala”. Não que ela não representa alguma coisa, é que para os integrantes 

das galeras a representação está colada à imagem, está dita na imagem.  

 

 

 O rito de iniciação na galera, antes mesmo da prática da violência, 

tem seu ato inaugural no uso coletivo e compartilhado das drogas. O 

“duente”(duende), como mencionam os jovens, é aquele que “vive muito 

doido”, “vive lombrado”. Ter um “duente”  tatuado, a folha da erva, o 

                                                        
167 “viagem”, na linguagem das galeras, significa o culto à beleza e ao prazer. 



 

 

290 

 

cogumelo, a aranha é a forma de “falar” da  iniciação às drogas, é a 

forma de se fazer “enturmado”, “iniciado” : 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

“O duente eu acho que ele é tipo a gente, ele é viciado na coisa, 

gosta de   um bagulho também”. 

 

 

            “A aranha é sinal de muito lombra” 

 

 O homônimo “duente” não deixa de representar um “ato falho” da 

linguagem; assim como eles, o duende,  “doente”, gosta do “bagulho” , é 

viciado. Desse modo, os integrantes das galeras vão constituindo os 

“pedaços” de sua histórias através das imagens-palavras que se espraiam 

pelo texto-corpo. A seqüência das tatuagens, realizadas no corpo é que vão  



 

 

291 

 

dando um meta-sentido, constituem um mapa simbólico apenas 

perceptível para quem, junto com eles, tenta constituir nexos, interligações , 

mapas culturais da comunicação visual. 

 

 Quase sempre a segunda tatuagem faz alusão à morte, são 

caveiras , cruzes, cemitérios...  É  como se o corpo precisasse primeiro se 

“lombrar”, eliminar medos e resistências para poder  “registrar”  a 

possibilidade, quase sempre à espreita, da morte, que eles traduzem do 

seguinte modo: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 “A caveira é a morte. Porque o dilema é esse : quem tá pra’ rir  tá 

pra” 

            chorar” 

 

 Essa frase  aparece, recorrentemente, na fala dos integrantes das 

gangues. Ela aparece quase como um lema, uma referência valorativa 

primordial e  significa dizer  que ao adentrar a galera o jovem deve saber 



 

 

292 

 

que está ali pra se “divertir”, se “enturmar”, se fazer “entendido” mas que 

a prática recorrente da violência traz a morte sempre à espreita. Ele deve 

estar ciente de que “riso” e “choro” estão quase  entrelaçados na dinâmica 

das gangues. Na pesquisa realizada por  Descamps, a face da morte era 

também usual entre tatuados. Ela  representa uma advertência ou um 

convite aberto a violência:   “La tête de mort peut être une promesse pour 

les autres ou por soi” (Descamps, 1983 : 171).168 

 

 Panteras, tigres, serpentes aparecem como compondo o eixo 

discursivo:  estou lombrado, tenho um corpo que transcende o medo da 

dor, da morte e como vê sou ágil e perigoso:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 “A pantera é cruel, é sinal de muito peia” 

 

 Descamps (idem: 171) verifica, entre os tatuados, que la tête de 

tigre, de panthère, le dragon, le serpent , l’eclair sont un avertissemant - 



 

 

293 

 

attention je suis dangereux.  O corpo- texto, ali onde a visibilidade das 

ruas parece caricaturar a comunicação, revela uma escrita possível de ser 

decodificada apenas entre os “iniciados”. As tatuagens representam uma 

fala quase da natureza dos dialetos, elas põem em evidência o caráter 

“tribal” de grupos que, ao mesmo tempo super-evidenciam referentes 

globais da sociedade de consumo, escolhem “modos primitivos” de 

comunicação “interna” . Ela parece reunir a um só tempo arcaico e 

moderno, sinais “des-simbolizados”  e  mitologias,  projetando um inusitado 

processo de sincretismo cultural. 

 

 

  Mitologia no corpo : tatuagem e sincretismo 
 

  

 É na antropologia visual (Canevacci, 1990) que podemos encontrar a 

matéria-prima para  se perceber como o fluxo incessante de mercadorias, 

de idéias transmitidas em signos e imagens  parece fundir tempos diversos,   

numa simbiose entre passado e futuro.  O vazio de referentes lingüísticos 

capazes de dar forma e sentido às relações sociais, estabelecer pactos  e 

funcionar como reservatório de tradições, valores e normais sociais;  cada 

vez mais se esgarça nesse final de século. Considerando-se os 

participantes de gangues, atores que caricaturam essas fissuras sociais, 

são eles que parecem realizar, de forma mais expressiva,  uma volta ao 

passado, às dimensões primitivas com uma   dupla finalidade: 

                                                                                                                                                                   
168 “A caveira”(a face da morte) pode ser uma promessa para os outros e para si”. Tradução da autora. 



 

 

294 

 

 

A) De reativar formas “superadas” de comunicação e 

reconhecimento,  res-gatando, através da linguagem visual do corpo,  

“novas” modalidades de comunicação social, diferenciação e identificação 

no interior dos grupos ; 

 

B)  Como maneira de expressar o caráter amalgamático do gosto 

incessante pela novidade nas sociedades complexas, onde o novo é quase 

sempre apelo à novidade, é fusão entre o arcaico e o moderno; sendo as 

galeras o ator social que, por excelência, projeta a presença do primitivo 

nessa fusão. 

 

    

 Canevacci (1990)  vai denominar esse processo, à luz do uso 

desse conceito na antropologia clássica, de sincretismo cultural. Nas 

sociedades complexas, o sincretismo cultural projeta-se através das redes 

de  comunicação visual. Imagens “modernas”  fundem-se com referentes 

arcaicos constituindo, através de efeitos visuais, novas modalidades de 

comunicação.  

 

“Nessa perspectiva, a antropologia visual aplicada às sociedades           
complexas tenta repensar o conceito de cultura, com particular            
atenção  à relação entre o passado, mesmo o mais arcaico e o            
presente, mesmo o mais avançado, entre a expansão de sistemas           
reprodutíveis e a ‘ressurreição’  de formas arcaicas” (Canevacci, 
1990: 135). 
 

 



 

 

295 

 

 As tatuagens, dentro do marco das sociedades complexas, 

aparecem como elemento visual de maior condensação entre o arcaico e 

moderno, sendo um referente emblemático para a perspectiva de 

“sincretismo cultural” desenvolvida por Canevacci. Observou-se, nas 

grandes metrópoles brasileiras, a recorrência de veículos estampando 

adesivos com mensagens do tipo : “Eu acredito em duendes”, “eu acredito 

em bruxas”. As bruxas, os gnomos, os duendes são reeditados pela 

indústria cultural como as mais patentes simbioses entre “passado” e  

“presente”. O “sincretismo” evidencia assim o “duplo” efeito que a presença 

de “bandos” de jovens modernos, com adereços do consumo de massa e 

com insígnes arcaicas , parece apontar:   um grito mudo de um passado 

que  retoma  toda a sua  força no mudo cenário do presente. 

 

 Poderia se falar no “retorno do mito” através do uso corrente de 

tatuagens entre os participantes de gangues? Haveria  mitos  como, por 

exemplo,   o duende gosta de se “lombrar”,  de que a pantera e o tigre 

representam força, de que a caveira é morte? Essa linguagem inscrita na 

corpo é de natureza mitológica? Quando Descamps (1983: 174)  realizou 

sua pesquisa com grupos tatuados ele assim falou do processo de 

significação das tatuagens: um éternel cri mut, le tatouage est la parole le 

ceux que ne peuvent rien dire d’autre169. Desse modo, as tatuagens “falam” 

por si próprias e , de certo modo dispensam o uso da palavra.  

 

                                                        
169 “Üm eterno grito mudo, a tatuagem é a palavra daqueles que não podem dizer nada de outro modo” . 
Tradução da autora. 



 

 

296 

 

 Traduzindo o mito como um sistema de comunicação, como 

mensagem (Barthes, 1989 : 135) verifica-se que o o mito é uma fala (idem). 

Tendo em vista que o significante do mito começa quando nele já está 

“incorporado” o processo de linguagem, que ele supõe dois sistema 

semiológicos, o mito é então uma metalinguagem (idem : 136). Sendo 

assim, o uso de imagens mitológicas entre os integrantes de galeras 

possibilita atingir o efeito desejado, já que,  “a intenção do mito é 

demasiado obscura para ser eficaz ou é demasiado clara para que se 

acredite nela” (idem : 150).  

 

 É assim que os mitos atendem ao apelo da necessidade de uma 

comunicação visual nas sociedades complexas e, ao mesmo tempo, 

parecem não comprometer, pelo sentido de seus signos e pelas 

“mensagens”  “faladas” nas tatuagens, os seus portadores. O mito é “vivido 

como uma fala inocente: não que as suas intenções sejam escondidas; se 

o estivessem não poderiam ser eficazes; porque elas são naturalizadas” 

(Idem : 152). Desse modo, o texto  escrito através das tatuagens,  no corpo 

dos participantes de gangues, ao mesmo tempo em que fala de 

mobilizações para a violência, do uso das drogas, naturaliza essa forma de 

linguagem e a inscreve no campo de adereços do corpo. Além do que 

como o mito é metalinguagem, sua clara enunciação pode também ser 

estrategicamente transformada em obscura codificação de sentido, qual 

seja, pode-se afirmar:  isso aqui,  tatuado no meu braço  é apenas uma 

caveira, nada mais que o desenho de uma caveira. 

  



 

 

297 

 

 As sociedades complexas quanto mais provocam uma 

derrocada dos símbolos presentes na linguagem, quanto mais exibem 

imagens explícitas “de sentido”,   parecem também necessitar resgatar, 

pelos mesmos motivos, tradições mitológicas. Quanto mais a linguagem se 

retrai, e a dimensão do olhar se faz presente no turbilhão das grandes 

cidades; mais parece ressurgir a força dos mitos que, em silêncio, falam 

eloqüentemente. 

 

 Como se realizam as estratégias de enfrentamento das gangues, 

através dos corpos que parecem tornar panoramáticos os códigos de 

violência? Quando a experiência de enfrentamento é relativa a um  suposto 

outro, ao diferente, como no caso da ação policial, como as gangues 

estrategizam esses corpos de cartografias cifradas, territórios em 

movimento? Deixou-se esse embate para o final.  O próximo capítulo é 

ação, é movimento.  O Palco é a cidade e nós todos contracenantes.    

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 



 

 

298 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                        CAPÍTULO OITO 

 

 

 

 
 

 

            GANGUES E POLÍCIA: CAMPOS COMUNS DE 
ENFRENTAMENTO,      ESTRATÉGIAS DE DIFERENCIAÇÃO 

 
 

 

 
 
 

                               “O que a polícia faz com os pobres? 

                                Persegue e bate/não vou escolher 

                               palavras/são uns selvagens/ eles te 

                              perseguem o tempo todo/ não te deixam 

                             respirar/ se poder prove o contrário 

                            do que agora vou falar“ 

 (“Abuso de Autoridade”, Hip Hop do Morro Santa Terezinha)                



 

 

299 

 

Os corpos dos iniciados e os investimentos da violência: são 
Jorge e o Dragão 

 
 

 Chegamos ao Pirambu no final da tarde, para encontrar  a 

Gangue FIEL - Fanáticos Irreverentes Executando Loucuras. Na casa de 

muro cravado de balas, fomos recebidos pela mãe de um dos seus 

componentes. Na sala, várias imagens de santos, sendo que São Jorge, 

ocupava a espaço de maior devoção de seus moradores. Ele estava 

representado por uma imagem de gesso, bem maior que as demais e 

ocupava o ponto de maior destaque da sala. Ao indagarmos sobre 

violência, de imediato, todos falaram sobre as marcas no muro e ação da 

polícia no bairro. São Jorge aparece como protetor da casa  e como 

símbolo de coragem e  ousadia. Na versão dos integrantes da FIEL,  

apenas ele é capaz de vencer o dragão e, nessa narrativa entremeiam-se 

são Jorge, a polícia, a coragem das gangues e os  vesígios do 

enfrentamento nos muros da casa. 

 

 Marcas de balas nos muros, marcas de balas nos corpos, cortes, 

furos, fendas, cicatrizes, tatuagens. No território acidentado do corpo, cujas 

marcas contam uma história da violência, torna-se possível o silêncio das 

palavras. Sobre as marcas da violência nada se diz, elas falam por si 

próprias. É como se os corpos pudessem falar através de sinais,  

explicitando-se como texto legível de signos de inscrições mudas, 

consentidas. Pode-se afirmar que esses registros silenciosos, assim como 

as formações selvagens são 



 

 

300 

 

 

“...orais, vocais, mas não porque a elas faltem um sistema gráfico: 
uma dança sobre a terra, um desenho sobre a parede, uma marca 
sobre o corpo são um sistema gráfico, um geografismo, uma 
geografia. Essas formações são orais precisamente porque elas têm 
um sistema gráfico independente da voz, que não se alinha sobre ela 
e não se subordina a ela, mas lhe é conectado, coordenado  ‘em 
uma organização de certa maneira radiante’ e pluridimensional” ( 
Deleuze e Guattari, 1976 : 239) 
 
 
 
 No corpo das gangues, assim como as inscrições primitivas a 

escrita da violência parece enunciar-se, através de seus registros muitas 

vezes dispensando o uso da linguagem oral. Talvez, pelo exercício de tal 

linguagem observe-se entre as gangues um  “pacto de silêncio” a respeito 

da violência efetuada pelos membros de uma outra gangue, mesmo de 

uma forma considerada arbitrária entre eles. Entre elas, o código da 

violência está lá cravado, visível e naturalizado, vez que essas marcas 

parecem constituir um “geografismo” particular no território-corpo.  

 

Não se fala sobre violência, não se comenta sobre violência, no 

sentido de um ato  que produz dor, que possa parecer injusto, destrutivo. 

Fala-se sobre mortes, roubos, “enxames”, “paradas”, “cana”, 

“apatolamento”. Fala-se sobre acontecimentos. É como se entre as 

gangues a violência se projetasse enquanto experiência que de tão visível 

torna-se comum , como  um ato que se dilui até desaparecer. Desse modo,  

violência é o olhar do “outro”, sobre a natureza das ações  praticadas entre 

as gangues, pelas gangues; um olhar que se concentra nos atos  e desvia-

se do corpo “como superfície de escrita” (Clastres, 1990: 25). 



 

 

301 

 

 

 Quando os integrantes da  FIEL  passaram a explicar como 

aconteceram as marcas de balas nos muros,  suas heróicas  escapatórias 

da polícia, era através do corpo, de seus gestos, de suas marcas que a 

narrativa ganhava sentido. No corpo estava registrado o “rito de passagem 

“ do jovem “gado”, “bicho playboyzinho”, “otário”  para os “iniciados” na vida 

das ruas. Clastres (1990 : 125 ) ressalta a importância,  nas sociedades 

primitivas, dos ritos de passagem de ingresso dos jovens na idade adulta. 

Ora, quase sempre, o rito iniciatório considera a utilização do corpo dos 

iniciados (...) Proximidade, cumplicidade do corpo e do segredo, do corpo e 

da verdade revelada pela iniciação (...) o corpo mediatiza a aquisição de 

um saber, e esse saber é inscrito no corpo (Idem : 125). Na perspectiva das 

gangues, um corpo “marcado” é um corpo “iniciado”, inserido numa  campo 

de significados produtor de novos códigos de linguagem, de sinais de 

inserção e aceitação nesse campo demarcado de sociabilidade. As galeras, 

no geral, carregam apenas uma tatuagem de localização mais discreta e os 

corpos não carregam em si as marcas das experiência cotidianas da 

violência. O corpo “iniciado” traz marcas que contam sua história, 

condensam registros mudos de identidade. 

 

Paradoxalmente, a polícia vai aparecer nos relatos das gangues 

como personagem que opera um movimento “dentro”/”fora” do seu campo 

de sociabilidade170. Ao se projetar como  “inimigo”,  propulsor de 

                                                        
170 Campo de sociabilidade é a toda a extensão territorial relativa a dinâmica das gangues; o point, o baile, 
a praias, os locais de enxame, dentre outros. 



 

 

302 

 

enfrentamentos, de embates dinamizadores de tensão, da descarga da 

adrenalina e da aceleração do BPM 171, a polícia se insere dentro de um 

mesmo terreno, cujos meios de embate e  enfrentamento não se 

diferenciam,  daqueles utilizados pelas gangues.  A polícia , como em um 

jogo de espelhos, possibilita  a existência  a produção e o registro “oficial “ 

da gangue enquanto agrupamento violento. A polícia institui a gangue 

enquanto grupo classificado e registrado. Por outro lado, ao se colocar 

como agente repressivo das ações ensejadas entre as gangues, a polícia 

se apresenta como um “outro”, estranho ao grupo. São então as ações 

provocadas por esse agente de “fora”  do acontecimento, da dinâmica das 

“paradas” ocorridas no campo “interno” das gangues,  que mobiliza entre as 

mesmas um discurso sobre a violência. É através da ação da polícia que as 

gangues conseguem criar referentes de difetrenciação, entre o que é 

considerado ou não violência; o que praticamente não vem a se definir nas 

“tretas” que ocorrem nas gangues entre si.  

 

 Apenas com a evidência das marcas de balas nos muros, com as 

marcas cravadas no corpo foi  que os integrantes da FIEL   fizeram emergir 

nas suas falas o personagem “polícia”. Caifa ( 1989 : 95) também percebe 

entre os punks,  a presença, a marca do inimigo no território-corpo. 

 

“O inimigo está inscrito no corpo. A ação do bando ( a roupa negra, 
os cabelos espetados, os pregos, o corpo furado, as correntes, a 
dança violenta, o som rápido e seco ) reencena     todo o perigo, 
ritualiza com todos os signos agravando-os. O corpo é o suporte da 
violência no instante dessa atuação “ 

                                                        
171 Batida por minuto das contrações do coração. 



 

 

303 

 

 

   Como agente “primitivo” da lei, de uma lei que não se sustenta 

nas palavras, nos códigos, nos decretos, o personagem polícia vem 

“marcar”  a lei nos corpos dos participantes das gangues, “como superfície 

apta para receber o texto legível da lei” (Clastres, 1990: 124). As marcas 

“falam” da lei, as marcas são traços da lei. 

 

“Essas marcas que tenho no corpo tudo é de apanhar, olha aqui o 
GATE172 pegou e bateu só na boca do meu estômago. Agora existe 
o FATOR, é muito pior, deram outro nome mas a peia é a mesma. 
Tá vendo esse chapéu aqui ? Eles pegam, rasgam, levam pra’ eles. 
Se tiver dinheiro eles tiram e levam tudo também. São os piores 
ladrões, uns “comedor de toco”173. Eles que fazem a gente roubar. 
Se nós se indireitasse eles que eram os maconheiro. Se nos parar 
de roubar, se nós tiver trabalhando eles tomam o dinheiro da gente” 
(Integrante da Gangue FIEL). 
 
 
 
“A gente vê muito neguim hoje   que diz que é foda mesmo, quebra 
pau, dá ’porrada, cinco caras de um vez se vier o cara briga sozinho. 
Ai vem um policial, mete o pau e ninguém diz nem que está doendo. 
Então como é que fica isso ? Que porra é essa de coragem que nós 
temos , é só pro” pessoal aqui da área ?” (Integrante do Movimento 
Hip Hop ) 
 
 
 
 A polícia aparece nos relatos das gangues  como agente  inscrito  no  

campo  de ação unificado, como partícipes de uma trama cujo código é a 

banalização e a naturalização do uso da violência. Na versão da gangue, se 

a mesma deixar de existir, a polícia assume seu lugar : eles se tornam nós, 

porque já o são.  Porém, dentro da dinâmica da violência, o personagem 

                                                        
172 Grupo da Polícia Militar - Grupo de Ações Táticas Especiais, criado em  maio de 1994 para o 
enfrentamento às gangues. 



 

 

304 

 

polícia assume um papel particular, específico, como instância de  

engrenagem de inscrição e demarcação da lei. Observa-se que no 

imaginário das gangues a polícia se reveste de um poder “marcador”, 

identificador da iniciação do jovem nas gangues “naturalizado”, “consentido” 

através do silêncio e da não expressão da sensação de “dor”. As marcas da 

ação policial sobre os corpos instituem e codificam o lugar do indivíduo, não 

apenas no socius registrador  das experiências de delinqüência, do grau de 

criminalidade e periculosidade, como também na trajetória  e  terreno da  

mutante hierarquia interna da gangue. 

 

 A diversidade e pluralidade das marcas, mesmo que estejam 

silenciadas ou não visíveis nos corpos, indicam os traços de resistência e 

coragem do jovem para sua  inserção na engrenagem de produção e 

potencialização da violência.  A máquina territorial primitiva codifica os 

fluxos, investe os órgãos, marca os corpos. Até que ponto circular (trocar) é 

uma atividade secundária em relação a essa tarefa que resume todas as 

outras: marcar os corpos que são da terra (Deleuze, 1976: 183), tornar 

visível os jovens “iniciados” nas gangues. 

 

Desse modo, a dimensão de território, de área de domínio da 

gangue vem a significar menos um espaço de liberdade de movimentação 

e mais um lugar produtor de uma marca, condensador de um sentido de 

                                                                                                                                                                   
173 Essa expressão se refere a possível liberação da polícia quando o integrante tem dinheiro para negociar 
com o policial. Segundo os integrantes das gangues pesquisadas, no geral, R$ 10,00 resolve a “parada”. 



 

 

305 

 

turma, de unidade do grupo, cujo o código tem o corpo como instância 

de demarcação e campo cifrado de reconhecimento. 

 

“O signo é posição de desejo, mas os primeiros signos são signos 
territoriais que fincam suas bandeiras nos corpos. E se queremos 
chamar de ‘escrita’ a essa inscrição plena em carne, então é preciso 
dizer, com efeito, que a fala supõe a escrita, e que é esse sistema é 
cruel de signos inscritos que torna o homem capaz de linguagem a 
dá a ele uma memória de palavras” ( Deleuze e Guattari, 1976 : 184 
) 
 

 

 O território físico-geográfico, como área de ação e domínio da 

gangue, investe-se de um sentido tão abstrato como a noção da cidade e 

do lugar em que vivem. As marcas e os signos do território-corpo tornam-se 

invisíveis para os olhares cuja marca de instituição esteve quase sempre 

pautada na idéia de lugar, de bairro, de região. Assim, o ato de instituição é 

um ato de comunicação de uma espécie particular ; ele notifica a alguém 

sua identidade, quer no sentido de que ele a exprime e impõe perante a 

todos (...), quer notificando-lhe assim com autoridade o que esse alguém é 

e o que dever ser” (Bourdieu,1988: 101).  A inscrição territorial é uma 

marca definidora de uma identidade do grupo, de um registro no campo de 

sociabilidade na ampliada e unificada  rede de experiências dos “moradores 

do lado de lá da cidade”. Instituir através do registro local é um modo de dar 

operacionalidade a produção de estigmas territoriais174 é notificar para os 

moradores dos bairros de periferia o que devem ser. A essência do socius 

registrador, inscritor, enquanto ele se atribui as forças produtivas, e distribui 

                                                        
174 Ver Löic Wacquant, Os Proscritos da Cidade, op. Cit. 



 

 

306 

 

os agentes de produção, reside nisso - tatuar, excitar, incisar,  recortar, 

escarificar, mutilar cercear, iniciar (Deleuze e Gutarri, 1976: 182). A noção 

de território ganha sentido na trama da necessidade de inscrição das 

gangues na produção de um “socius registrador” que transponha as 

barreiras e os espaços sombreados dos bairros de periferia das grandes 

metrópoles . Viana (1996: 207) observa que, entre os funks, a noção de 

território está muito mais relacionada à dimensão de uma expressão de 

estilo que mesmo à noção de lugar. 

 

“O território, entretanto, nem sempre se resume às suas óbvias 
referências às bocas de tráfico. O território é praia, esquina, linha de 
ônibus ou mesmo o baile que as galeras aliadas, dos “amigos 
sangue bom” , freqüentam” 
 

A “treta” entre a polícia e as gangues,  vai ocorrer em situações 

aparentemente inusitadas onde, uma simples reunião de seus integrantes 

na esquina do bairro, provoca quase sempre uma ação repressiva policial : 

 

“As brigas maior com a polícia é quando a negada, quando tá todo 
mundo nas esquinas. Aí tem gente que não tem nada a ver, mora só 
no bairro, ai a polícia chega bota todo mundo na parede e agora tão 
botando pra’ se deitar no chão. Ai tem deles que não é de gangue, e 
eles ficam dizendo que o cara usa droga, sem ele usar. Ninguém não 
pode olhar pra’ eles, se a gente ao menos olhar, eles descem o pau 
na cara. As negada sempre se sente vigiada, quando vê  a viatura de 
longe, sai tudo correndo. E eles vão atrás atirando, ai as gangues 
que têm fogo saem atirando também” ( Integrantes da Gangue Baixa 
Pau) 
 
 
 
A ação policial se coloca como forma de tentar impedir o domínio 

territorial das gangues, cujo ponto de apoio é quase sempre a “esquina” do 



 

 

307 

 

bairro. Dentro do  suposto espaço de domínio da gangue no bairro, a 

“vigilância” da polícia se manifesta como forma de intimidar a circulação dos 

seus integrantes e de contenção do registro de marcas territoriais como 

expressão concreta do poder da gangue sobre o espaço. As gangues criam 

uma trama de domínio territorial, mobilizam enfrentamentos nesses campos de 

ação, canalizam energias vigilantes e violentas para a demarcação de fronteiras 

e, nessa coreografia de um poder sobre o espaço, estrategizam a visualização 

e a demarcação do território corpo. 

 

“Eles são uma gangue” 
 

 
Quando se indaga às gangues acerca da ação policial, as narrativas 

vêm quase sempre mediatizadas através do corpo, de um modo que se 

confunde à violência praticada entre um e outro assim como dos graus de 

sofisticação no uso da violência entre os contracenantes da ação. 

 

“Os policias bate, pede dinheiro, bate com a palmatória. Quando é 
de menor enrola num tapete e ai mete a chibata  que é pra’ não 
deixar  hematoma. Há quatro anos atrás me pegaram, algemaram 
minha s mãos pra’  trás, meus dois pés, me derribaram no chão, 
botou câmara de ar no meu rosto, eu desmaiei três vezes” ( 
Integrante da Gangue FIEL) 
 

 

Quando a ação policial não deixa  “marcas” no corpo, a violência fica 

precisamente cravada,  fincada nos sulcos da memória. Sem “marcas” a 

violência , assim como o território é mera abstração,  e o corpo torna-se 



 

 

308 

 

mapa de experiências silenciadas, invisíveis, não compactuadas entre os 

“enturmados”. Essa não diferenciação, no imaginário das gangues, entre a 

polícia e ação dos seus componentes fica expressa em depoimentos 

diversos registrados nos points dos bairros de periferia.  

 

“A polícia bota a gente de cabeça pra’ baixo, bate, dá chute, amarra 
e manda andar até a delegacia, e quanto mais eles batem, mais 
cresce a revolta. Um dia desses, pegaram um colega nosso que era 
de menor, algemaram e botaram ele pra’ andar no meio da rua. Foi 
mais de uma hora de peia, deram chute na bunda, no estômago, em 
todo canto. Tapa na cara, não têm nem respeito com as pessoas que 
estão passando no meio da rua. Esses policiais é uma gangue pior 
que a gente. Eles tomam dinheiro, relógio, tudo que tiver com a 
gente fica pra’ eles. Eles são uma gangue” ( Integrante da Gangue 
Sem Cérebro das Goiabeiras)  
 
 
 
Na perspectiva das gangues não há diferenças entre a ação de seus 

integrantes e os atos de violência cometidos pela polícia. Desse modo, a 

maior violência acionada pela polícia, segundo os componentes das 

gangues, é não efetuar uma diferença, é assemelhar-se a toda uma 

dinâmica da violência ensejada e produzida pelas próprias gangues. 

Verifica-se que as ocorrências acerca das ações praticadas pelas gangues 

e a reação dos esquemas de Segurança Pública, assume nos  jornais da 

cidade de Fortaleza, esse caráter indiferenciado, amalgamático. No dia 9 

de março de 1993, logo após a ocorrência de um “arrastão no Morro Santa 

Terezinha” o Jornal  “Tribuna do Ceará” noticia na primeira página: Do outro 

lado da TV: pânico no Morro Santa Terezinha”. As primeiras linhas da 

matéria destacam a ocorrência inusitada no Morro : Luzes, câmara, ação. 

Graças ao forte apelo da mídia, os arrastões ganham força e tornam-se 



 

 

309 

 

parte do dia-a-dia das grandes cidades brasileiras. Dois dias depois, o 

Diário do Nordeste noticia: PM faz arrastões em Morros. 

 

Ambos fazem “arrastões”, ambos usam da violência, ambos 

precisam ensejar ações cujo objetivo é a tão-proclamada “demonstração de 

forças”175. Nessa “crise das diferenças” (Girard, 1990), a violência passa a 

atuar como campo de expressão da ausência  de “marcas” produtoras de 

diferenças, cuja  esfera de inscrição é o corpo como símbolo do sacrifício,  

cujo “signo público” é  “marcado” pela ausência da lei. 

 

Polícia e gangues: a crise das diferenças 
 

 

Nesse final de século , a violência parece  assumir o epicentro das 

preocupações relativas ao “ordenamento”, “disciplinamento” e “manutenção 

da ordem pública”’ nas grandes metrópoles de todo o planeta. Nunca se 

falou tanto em violência, nunca se “globalizou” de forma tão extensiva as 

preocupações em torno desse fenômeno, muito embora existam muitas 

concepções múltiplas acerca desse fenômeno. De modo geral, pode-se 

identificar uma usual e recorrente indagação, que balizam discussões 

“científicas” até  bate-papos informais  :  por que tanta violência  ou porque 

a violência intensificou-se tanto?  

 



 

 

310 

 

 Nas  “sociedades pré-escritas”, a violência ritualizada em 

sacrifício público exercia um papel de equilíbrio da ordem social. Isso 

porque diante de um crime cometido, face ao sangue derramado, a única 

vingança satisfatória é o derramamento do sangue do criminoso ( Girard, 

1990 : 28). Elegiam-se  “vítimas  sacrificiais” para barrar o efeito cadeia da 

vingança. O sacrifício  polariza sobre a vítima os gérmens da desavença, 

espalhados por toda parte, dissipando-lhes ao propor-lhes uma saciação 

parcial (p.31). A vítima condensa os sentimentos de vingança e barra o 

efeito cadeia da violência. A função do sacrifício é apaziguar as violências 

intestinas e impedir a explosão dos conflitos” (p. 27). 

 

Obviamente que isso tudo não pode ser enunciado desse modo. A 

operação sacrificial exige um certo desconhecimento. Os fiéis não se 

conhecem, e não devem conhecer, o papel desempenhado pela violência 

(op cit : 31). O sacrifício parece atuar como muro de transposição de limites 

entre o bem e o mal, entre ordem e desordem, valendo-se da necessidade 

de suas práticas, as diferenças eliminam-se. “O sacrifício não é apenas um 

oferenda agradável aos espíritos e aos deuses; é também apelo às próprias 

fontes de vida, segundo a magia de morte-renascimento; é enfim, dentro de 

certas condições, a transferência psíquica das forças do mal, de 

infelicidade e morte, para um vítima expiatória (...) que exorciza o rito 

operatório da morte” (Morin, 1990: 81-82) 

 

                                                                                                                                                                   
175 No dia 13 de março de 1993 o Jornal O Povo registra que o GASA -Grupo Anti-Sequestro, o batalhão 
de choque, a cavalaria subiram ao Morro Santa Terezinha como motivo de “demonstração de força para a 



 

 

311 

 

Nas “sociedades primitivas” a violência se institui pelo suposto 

caráter purificador dos seus rituais. Ela não é expressa como violência, ela 

recebe sempre outras nomeações, ela  se funde ao plano “purificador”  de 

dimensões sagradas. A prática da violência exige então um certo 

mascaramento, uma idéia generalizada, consensualizada da “inocência” 

dos seus rituais.  Transpondo essa tese de Girard (1990 ) para as 

experiências “generalizadas” de violência, nesse final de século, poder-se-

ia indagar : que “discurso justificador” assumem as práticas de violência 

ensejadas por “representantes da ordem” e do “equilíbrio” social 

essencialmente nos grandes centros urbanos? Temos como foco de 

observação a experiência das gangues, o imaginário das gangues sobre a 

ação policial, o que opera um vácuo numa relação “comunicacional” de 

práticas de violência. Por outro lado, através desses relatos, da visão das 

supostas “vítimas” acerca da   seus algozes , como se poderia identificar 

referentes de  práticas “purificadoras” da violência e qual sua lógica 

“justificadora” contemporânea? 

 

Voltando novamente no tempo, torna-se pertinente  evocar a função 

dos suplícios em meados do século XVIII. Os “castigos” públicos a que são 

submetidas as gangues muito se assemelham  aqueles registrados por 

Foucault ( 1983)  no final do século XVIII. Verifica-se que a dinâmica da 

ação preventiva mobilizada pelos aparatos policiais, em relação às 

gangues, quase sempre assumem uma natureza de “espetáculo da 

violência”, onde os bairros tornam-se cenários do velho oeste americano, 

                                                                                                                                                                   
manutenção da ordem pública” 



 

 

312 

 

os insurretos são “supliciados” em público, assumindo, nas várias 

circunstâncias, o mesmo ritual.  

 

“O suplício  tem essa função jurídico-política. É uma cerimônia para 
reconstituir a soberania lesada por um instante. Ela a restaura 
manifestando-a em todo o seu brilho. A execução pública, por rápida 
e cotidiana que seja, se insere em toda a série dos grandes rituais do 
poder eclipsado e restaurado ( coroação, entrada do rei numa cidade 
conquistada, submissão dos súditos revoltados) : por cima do crime 
que desprezou o soberano, ela exibe aos olhos de todos uma força 
invencível” ( Foucault, 1983 : 46)  
 
 

 Por que essa evocação de rituais supostamente arcaicos ? 

Certamente, por uma necessidade de “demonstração de força invencível” 

capaz de   suplantar o “poder eclipsado” dos esquemas de Segurança 

Pública postos em funcionamento. Os “supliciados” do final do século XVIII, 

têm em comum  com a violência policial acionada sobre as gangues, 

apenas o fato de tornarem o ato de repressão uma experiência pública e 

ostensiva de  punição. Porém, faz-se necessário assinalar um divisor de 

águas nessas  duas dinâmicas de exposição pública da punição -  a ação 

policial, embora alardeando e aterrorizando suas ações nos bairros, quando 

se efetua sobre os corpos, tem como propósito não deixar marcas.“ A 

polícia sabe bater rapaz. Eles sabem bater no canto certo, eles não deixam 

marcas não.  Tem uns policias que são uns bicho cruel sabe?  Ai tem bicho 

que faz a coisa errada, quando ele pega um bicho ele lasca, massacra” 

(Integrante da Galera da Quadra- GDQ ). 

 



 

 

313 

 

 “Fazer a coisa errada” é  uma alusão relativa ao ato de “bater” 

“descontroladamente”, deixando vestígios, deixando marcas. O “massacre”, 

a “crueldade” é relacionada à idéia de que o agressor não “sabe bater no 

lugar certo”, sendo assim, na trama da violência, são os dois identificados 

como “bichos”,  não se diferenciam.  Os jovens pertencentes as gangues, 

marcados pelo estigma territorial, ao  ensejar com a polícia uma relação de 

violência estabelecem liames com o  “mundo oficial”. 

 

“Único grupo social a ligá-los a uma sociedade que, evidentemente,  
não é a sua : a polícia.  Mas,  nesse caso, trata-se de uma relação 
tão íntima, em que o jogo geralmente trágico de um dos dois lados, 
previsível do outro, inscreve-se de tal modo na mesma rotina, nas 
mesas brutalidades, nas mesmas armadilhas, que esses rituais 
parecem até de ordem incestuosa” ( Forrester, 1997 : 75) 
  

A relação gangue-polícia torna-se um campo de enfrentamento não 

apenas relativo às práticas de violência mas, fundamentalmente, de 

construção de referentes de semelhança/diferenças, qual seja, de jogos 

identitários. É nessa articulação de diferenças, nesses campos diversos de 

enfrentamentos que as gangues, entre si, montam seus espetáculos.  Na 

dinâmica da violência entre as gangues, observa-se através dos relatos, 

que as “rivalidades” entre as mesmas  mobilizam-se  no acionamento de 

um “efeito cadeia”, cadenciadas por uma série infindável de vinganças. 

 

“Porque se eu pegar, por exemplo, se eu pegar um cara das 
barreiras, aí eu vou ter que fazer alguma coisa com ele, porque se 
ele me pegar ele vai ter que fazer o mesmo comigo ne? Mas, ai, 
antes dele me pegar eu vou antes que é pra’ ele não fazer primeiro. 
Porque ele vai fazer comigo também se ele me pegar. Ai eu faço 
primeiro. Eu acho que isso não tem fim não, porque ele lá já matou 
um  aqui, e não faz nem dois meses e nos já matamos um lá.. Ai tem 



 

 

314 

 

dois amigos nossos que estão presos que mataram os de lá. 
Eram três horas da madrugada e nós invadimos lá e pegamos... só 
que esses que os cara pegaram, não era pra’ ter sido eles, era pra” 
ter sido outro, era pra’ ter sido o cabeça de lá” ( Integrante da Galera 
da Quadra)  
 

 A  “violência em cadeia” se amplia quando, no imaginário das 

gangues, os policiais adentram esse mesmo campo de percepção ou seja, 

quando tornam-se, assim como eles, agentes de uma violência cotidiana,  

reativa as “tretas”  e as “paradas” realizadas entre gangues,  fomentando, 

tal qual as mesmas,  uma percepção  imaginária de revolta, rivalidade e 

vingança: ” Eu acho que isso não tem fim”176 . O rap dos “Conscientes do 

Sistema”, integrantes da posse do Hip Hop do Morro Santa Terezinha, 

possibilita identificar a percepção acerca da ação policial, de um jovem que 

pertenceu a uma gangue e , atualmente, participa do referido movimento. 

 

                                               Abuso de Autoridade 

 

      “Abuso de autoridade, são uns covardes, 

           Abuso de autoridade, isso é verdade ( refrão ) 

                      

          Olhem, vejam só o que foi que aconteceu 

 Um guarda não foi com a minha cara e,  

           só por isso me bateu/ ai eu perguntei - 

 Por que é que estou apanhando ? 

 e ele respondeu - você tem cara de malandro/ 

 E ter cara de malandro é o suficiente para apanhar?/ 

           Isso é tudo que eles querem para poder te pegar, 

           por que sem dó, nem piedade, nem respeito ou compaixão 

                                                        
176 Integrante da Galera da quadra 



 

 

315 

 

 te encostam na parede e te enfiam logo a mão. ( refrão) 

 

 E se for filho de rico pego com  drogas  em flagrante? 

Daí meu amigo Russo veja só que interessante/ se for filho de papai 

a coisa muda de figura e, com licença, por favor entre aqui na viatura/ que 

vamos conduzi-lo até a nossa delegacia/ só nessas horas que eles 

lembram de usar educação, pois eles sabem que quem tem grana é dono 

da situação. (refrão)                    

            

O que a polícia faz com o pobre?/ Persegue e bate/ não vou escolher 

as palavras são uns selvagens/eles te perseguem o tempo todo, não te 

deixam respirar/e se poder provar o contrário do que agora vou 

falar/quando eles chegam na favela se sentem o dono de tudo/agridem, 

falam alto e humilham todo mundo/espancam muito gente sem motivo e 

sem razão/ será que essa é a tal da polícia cidadã? E se você os denuncia 

não terá sossego nunca mais/ pois essa é a diversão desses fardados 

marginais/que dizem manter a ordem e proteger o cidadão/ isso é só na 

teoria a prática é bem outra meu irmão( refrão). 

 

Ao meu amigo Juca bala onde quer que ele esteja, não vamos 

desapontá-lo que a chama continua acesa/ e através dessa chama é que o 

Hip Hop vai. Um grande abraço.” 

 

 O rap de “Lobão” fala do que  é ‘“suficiente” para que a dinâmica 

da violência policial, nos bairros de periferia, possa se enunciar, possa se 

“justificar”.  “Ter cara de malandro” é “tudo que eles querem para poder te 

pegar”, ou seja, a “marca” do “malandro”, antecede e é pressuposto 



 

 

316 

 

“justificador” para as marcas relativas à ação policial. A “selvageria” da 

ação policial, enunciada no rap acerca do “abuso de autoridade”, se traduz 

em atos como : “te encostam na parede e te enfiam logo a mão”, “eles te 

perseguem”, “não te deixam respirar”, “agridem”, “falam alto”, “humilham 

todo mundo”, “espancam muita gente”. Essas práticas de violência, 

destacadas no rap de Lobão, são semelhantes as denuncias policiais e 

jornalísticas relativas às ações ensejadas pelas  próprias  gangues. Um 

delegado de polícia , declara para o Jornal “Tribuna do Ceará”, (10/3/1993) 

“Gangues são uma ameaça crescente, existem bandos com mais de 200 

animais”.  

 

 “Selvagens” e “Animais” são todos personagens da “selva” 

pantanosa e mimética das práticas de violência que recortam o dia-a-dia de 

Fortaleza. Verifica-se que, diferentemente dos ritos supliciais, onde existe 

“um cerimonial para reconstituir a soberania por um instante ...”177, 

“manifestando-a em todo o seu brilho” (op cit :46) a violência policial , nos 

bairros de periferia, como é recorrente, cotidiana e utiliza-se das mesmas 

práticas ensejadas pelas galgues, não se diferencia, propiciando a 

intensificação de uma violência em cadeia, de uma violência 

interminável. 

 

O Poder que se expressa nessas “demonstrações de forças”, 

consubstanciadas numa Política de Segurança Pública essencialmente 

repressiva/punitiva, tem como suporte básico a idéia hobbesiana da “guerra 



 

 

317 

 

de todos contra todos”, uma orientação política centrada 

fundamentalmente na lógica da guerra. O período da ditadura militar no 

Brasil, é um momento exemplar na produção de vítimas sacrificiais, na 

instituição de lugares permitidos de tortura e violência letal. 

 

“Os militares , desde 1964, controlam todo o serviço policial no país, 
a nível estadual e federal tendo generais e coronéis do exército 
como chefes da polícia e Secretários de Segurança Pública (....) 
como resultado as forças armadas sempre trabalharam com a idéia 
de um inimigo que deve ser destruído ou neutralizado pela força ou 
pela inteligência militar, as forças policiais desistiram de estudar 
assuntos policiais e se concentram em um tipo de treinamento 
baseado nos princípios militares : táticas militares, cerco, supremacia 
armada, blitzen, operações de contra-inteligência, amigos versus 
inimigos (Jorge da Silva, s/d, s/n, Conferência ). 
 
 

A ideologia militar, remanescente do golpe de 64, está 

profundamente enraizada nas mentes dos policiais e, de forma mais 

abrangente, na sociedade como um todo. A idéia que se forjou é que se 

tem sempre que  instituir inimigos, suspeitos, ameaçadores da ordem 

pública, marginais , malfeitores.  Qual a idéia central de uma mecânica de 

poder cujo campo o de “demonstração de força” são os corpos dos 

sentenciados ? 

 

“...de um poder que não só se furta a se exercer diretamente sobre 
os corpos, mas se exalta e se reforça por suas manifestações 
físicas; de um poder que se afirma como poder armado, e cujas 
funcões de ordem não são inteiramente desligadas de sua função de 
guerra; de um poder que  faz valer as regras e  as obrigações como  
laços pessoais cuja ruptura constitui uma ofensa e exige vingança; 
de um poder para qual a desobediência é um ato de hostilidade, um 
começo de sublevação, que não é em seu princípio muito diferente 

                                                                                                                                                                   
177 Grifos nossos 



 

 

318 

 

da guerra civil; de um poder que não precisa demonstrar por que 
aplica suas leis, mas quem são seus inimigos, e que forças 
descontroladas os ameaçam; de um poder que na falta de uma 
vigilância ininterrupta, procura a renovação de seu efeito no brilho de 
suas manifestações singulares; de um poder que se retempera 
ostentando ritualmente sua realidade de super-poder”. (Foucault,  
1983: 52). 
 
 
 
Esse poder que necessita de “demonstrar sua força” continuamente, 

necessita registar, nomear, codificar e territorializar os seus inimigos, os 

seus “campos de batalha”. A sociedade procura desviar para uma vítima 

relativamente indiferente, uma vítima sacrificável, uma violência que 

talvez golpeasse seus próprios membros, que ela pretende proteger a 

qualquer custo (Girard, 1990: 16).  Pobres, pretos, favelados, moradores de 

rua, gangues, homossexuais, prostitutas, crianças :  grupos malditos, 

vulneráveis, são eles as vítimas sacrificiais do mundo moderno.  

 

O que mudou da ditadura militar para os nossos dias? Sofisticou-se 

a  necessidade de identificação e produção de “vítimas sacrificiais”. 

Diversificaram-se as estratégias classificatórias de identificação e 

nomeação do que se considera violento, não se elege apenas uma vítima 

capaz de condensar, canalizar e simbolizar o sentimento de vingança e 

revolta. A violência , como fome devoradora, vai deixando de localizar-se, 

de produzir-se a partir de um espetáculo marcante, de brilho absoluto, 

como os suplícios públicos. Ela globaliza-se na multiplicidade do “ brilho de 

suas manifestações singulares”. Como bem exemplificou um policial, parte 

da tropa do GATE, “precisamos agir e não está escrito na testa se ele é 

marginal, trabalhamos por amostragem”. Nesse sentido, condensou as  



 

 

319 

 

características de inserção no campo do  “grupo maldito”, é 

potencialmente sacrificável. 

 

Pode-se dizer que mesmo  tendo o exercício da violência policial 

tendo pautado-se na idéia de uma certa identificação do segmento 

“sacrificável “, alvo privilegiado da violência policial, não há uma  ciência na 

tentativa de seleção das possíveis vítimas, embora haja uma “cultura  

policial” que desenvolve um conjunto de classificações acerca do 

denominado mau elemento . Nessa dinâmica da violência, “a criatura que 

exercitava sua fúria é repentinamente substituída por outra, que não possui 

característica alguma que atraia sobre si a ira do violento, a não ser o fato 

de ser vulnerável e estar passando a seu alcance.”(Girard, 1990 : 14) O 

que mobiliza essa violência que parece exigir cada vez mais vítimas 

sacrificiais? 

 

A necessidade de demarcação de diferenças, de hierarquias, de 

posições sociais para não deflagração de uma violência interminável. A 

violência é uma crise das estruturas de diferenças que dão sentido e 

configuram o corpo social. Quando não há diferenciações, não há 

distinções de papéis, de lugares sociais, não há lei.  A reflexão  de Paixão 

(1988: 183) acerca do “crime e controle social” destaca que “A lei, é assim, 

um relato mítico de um mundo social governado por princípios  morais e 

regras públicas que tornam predicáveis os comportamentos - um domínio 

de ordem, potencialmente ameaçado pela transgressão e revificado pelos 

rituais punitivos” 



 

 

320 

 

 

Com a transposição do período relativo a Ditadura Militar o lugar 

“mítico” relativo ao poder, a autoridade e a lei, esvaziou-se. A prática 

“legítima” da violência perdeu sua institucionalidade.  É nessa mudança de 

exercício da violência que podemos afirmar nossa  tese: Na ditadura militar, 

o sistema de segurança nacional funcionava como uma fonte única de 

violência institucional, de certo modo ele detinha a exclusividade da 

vingança e da nomeação das vítimas sacrificiais. Era por isso que nessa 

ordem autoritária, tanto a violência exercia seu papel como instância oficial 

do sistema judiciário como a ordem hierárquica, as desigualdades e as 

diferenças sociais mantinham-se disciplinadas e “sob controle”. O que vem 

acontecer nos anos 90?  

 

O uso “permitido” da   violência deixa de ser assunto do sistema 

judiciário, como fonte única de represália e vingança e se alastra por todo o 

corpo social. A militarização do sistema de segurança pública faz de cada 

agente fonte  “legítima” de represália e de uso da violência no sentido das 

suas estratégias de contenção e  enfrentamento. Desse modo, o caráter 

“inocente” de um sistema único de represália, de punição desvela-se e 

expressa-se através da banalização e arbitrariedade ampliada do  uso da 

força. Des-sacraliza-se, torna-se tarefa de todos, indiferenciadamente. O 

vazio de credibilidade em relação a justiça vem a ocorrer devido a 

vinculação e também, a uma certa indiferenciação entre a mesma e os 

setores da Segurança Pública. Ao se amparar em agentes violentos, a 

justiça, torna-se na esfera dos setores considerados delinqüentes,  também 



 

 

321 

 

arbitrária. É impossível usar a violência quando se quer liquidá-la   mas 

justamente por isto ela é interminável (Girard, 1990: 40). 

 

Por que o uso cada vez mais espetacularizado da violência? Por que 

simplesmente essa sociedade homogeinizadora, que lança para as 

sombras do esquecimento das favelas, dos espaços segregados das 

cidades, seus moradores, não possibilita o exercício  cidadão da vivência 

das diferenças. Ao não diferenciar, ao não projetar em cada indivíduo suas 

marcas, suas identidades, ela mobiliza ondas intermináveis de afirmação, 

cujos  meios efetivos se introduzem e se ampliam através da violência. 

Com o descrédito na justiça, com a indiferenciação entre “agentes da 

ordem” e o segmento considerado “delinqüente, a violência passa a 

representar o campo possível de explicitação das diferenças. 

 

 

Gíria : linguagem secreta, demarcação das diferenças 
 
 
 

Entre as gangues, a palavra assume a estrutura semântica relativa à 

frases curtas, enunciados compactos, quase telegráficos. Pode-se observar 

que a produção de gírias,  na sua maioria, são concernates  à necessidade 

de criação de códigos que como escudos, esconderijos, máscaras, 

produzem uma linguagem apenas compreendida entre os enturmados. 

Palavras escudos, palavras fortaleza. O estudo de Wacquant (1997: 77), 



 

 

322 

 

acerca dos guetos negros de Chicago, vem pontuar o lugar que ocupam 

as gírias na vida local.  

 

“As mudanças, as migrações dos símbolos, as criações de novos 
códigos de linguagem integram a dinâmica da gíria. Uma vez 
conhecida ou usada á revelia, ela corre o risco de perder seu caráter 
secreto, seu lugar de uma possível dissidência, seu corpo 
transgressor. O conhecimento e o falar da gíria - por uma elite ou 
pela mídia - representam não apenas uma “assimilação”  de cima 
para baixo, mas uma recuperação, em forma de possessão, de um 
capital lingüístico ou simbólico (Bourdieu), produção ímpar de  um 
outro às voltas com o significado cristalizado da diferença” 
 
 
Nas gangues, as gírias possibilitam a formacão de seu “caráter 

secreto”, de seu modo cifrado de comunicação e  articulação e disputa. Não 

há uma linguagem relativa a cada gangue, ou a cada bairro, elas criam 

códigos, mesmo entre as “galeras sujeira”, capazes de possibilitar a 

percepção das tramas territoriais que se tecem no labirinto das cidades. 

Quando se trata de fazer uma emboscada, uma armadilha o “ cheiro do 

queijo” coloca em cena um rato, um ser que parece sair dos esgotos, do 

mundo sombrio das cidades. 

 

O “cana” (o policial ) quase sempre, na versão das gangues, 

“escarra” (menospreza) seus integrantes e, quando se aproximam as 

mesmas sempre assinalam: “sujou”. Os “chapa” (amigos)  são “limpeza”, 

não “cabuetam” (entregar alguém suspeito) e não fazem “cruzeta” (cruzar 

territórios). É assim que “ganhar”, numa forma de adaptação ao universo 

lógico das gangues, passa a ser um termo correlato a roubar. Pode-se 

imaginar o seguinte discurso : Estava “colado” “,  a galera saiu  pra fazer 



 

 

323 

 

uma “parada”, aproximou-se um “peludo”, “nos pano”, tinha um “bobo” , 

mas na hora de “apatolar” nós vimos que era “paia” . Passou um “cambão” 

e houve um “vacilo”, com o “peludo”, ele tinha “fogo”. Subimos o “cambão”, 

tinha uma “mocréia” com um “vinte”, “descolamos” um. Logo pintou o 

“rafael” e ainda deu vontade de “passar um fax” e “tirar a água do joelho”, tá 

ligado ? Descemos e cambão e a galera “deu um rolé”, encontramos o 

“cana” que furou um “chapa”  e fomos “cobrar o furo”, houve “vacilo” e 

fomos todos para o “casarão” com “pulseiras” nos braços.178 

 

Lins ( 1997 : 76)  pontua a instituição da gíria como “linguagem do 

ódio” diante de efeitos perversos de uma “apologia da diferença” 

 

“com a qual construímos nossas ‘reservas’ de índios, nossos guetos 
urbanos,  nossos exércitos de desempregados - pobres, negros, 
nordestinos, homossexuais, desclassificados, sem-terra, loucos etc. 
Para esses, um léxico foi elaborado em forma de gramática 
envenenada pela inocência paranóica do falar da gíria como maneira 
de dizer o indizível, escrever o ódio..” 
 

Essa estrutura de signos lingüísticos utilizada pelas gangues, como 

se percebe, atua não apenas como modo de criar um código secreto, como 

“maneira de dizer o indizível”, compactuado  apenas entre os personagens 

da sociabilidade juvenil das ruas, mas  também é uma forma de dar à 

palavra, ou de devolver à palavra a idéia de ação, de acontecimento, de 

                                                        
178 Colado : havia inalado cola de sapateiro; parada , roubo; peludo - homem forte ou com dinheiro; nos 
pano- bem vestido ; bobo- relógio; apatolar - roubar; paia - sem valor; cambão- ônibus; vacilo- erro; fogo- 
arma; mocreia - mulher feia; vinte -cigarro; rafael - fome; passar um fax - ir no banheiro; tiara água do 
joelho - urinar; dar um rolé - dar uma volta; casarão - presídio; pulseiras- algemas. 



 

 

324 

 

narrativa. Cada gíria, separadamente, ao ser enunciada, explicita uma 

situação, contextualiza um acontecimento. 

 

Observa-se que a produção da gíria como narrativa tem quase 

sempre o corpo como território ou como referência do acontecimento, da 

experiência vivida. O “peludo”, “os pano”, ter “fogo”, o “furo”, “pulseira nos 

braços”, “tirar água do joelho”, “colado” ; todas essa gírias são referentes a 

registros de sensações, de percepções vividas e projetadas através das 

experiências registradas no corpo, através do corpo.  A linguagem das 

gangues é um modo de delimitar não apenas a simples idéia do território-

bairro, de circunscrições da cidade mas, fundamentalmente, do território-

signo, potência secreta de sentidos. Caifa (1985: 62) põe em relevo a 

linguagem dos bandos e gangues  

 

“na medida em que eles possam articular uma língua irrelativa ao 
centro, que afirma desde o início a multiplicidade enquanto 
experiências que nos permitem enunciar isso de que há muitas 
línguas, enquanto um black-english que trabalha de dentro a 
pretensa língua-mãe”. 
 
 
 
 A linguagem das gírias é um modo não apenas de criar uma 

fortaleza das palavras, uma linguagem secreta que permita a compreensão 

apenas entre os enturmados. Significa, essencialmente, um campo 

propulsor das diferenças cujo corpo em ação, “corpo panoramático” 

(Canevacci, 1990), expressa a sua existência através de uma fala-

movimento, fala-corpo, fala, expressão da diversidade, de uma “língua 

irrelativa ao centro”. 



 

 

325 

 

 

As gírias utilizadas pelas gangues são quase todas palavras-

símbolos relacionados à corporalidade, à vitalidade do corpo, um registro 

de sua diversidade. Assim como as tatuagens, as palavras remetem a 

tentativa de restauração de um ruptura de sentido, de um vazio de 

significação.  

 

“Na palavra símbolo, no seu interior mais profundo, subjaz a tensão 
à religação com algo que foi separado, que se “quebrou”: como uma 
unidade originária que um drama cósmico, histórico ou individual 
despedaçou e que justamente o “símbolo” evoca com a força 
apaixonada da reconciliação” ( Canevacci, 1990: 133). 
 
 
 
As gírias utilizadas entre as gangues, são núcleos de resistência, 

significam a legitimação não apenas de uma forma outra de linguagem, ou 

de modo cifrado de entendimento mas a demarcação, no campo da 

semântica social, de um modo diverso de viver, de situar-se na cidade e de 

enfrentamento em relação ao segmento que condensa, no imaginário das 

gangues, a idéia de oposição, de cristalização da percepção do inimigo: a 

polícia. 

 

A polícia, os delinqüentes juvenis e a justiça 
 
 
 

Observa-se que a violência juvenil nos bairros de periferia parece 

intensificar-se na mesma proporção da dinamização e  sofisticação da 



 

 

326 

 

utilização de aparatos de repressivos.  Pode-se indagar - por que os 

conflitos parecem eternizar-se ?  “Se o conflito eterniza-se é por não haver 

diferença alguma entre os adversários”(p. 65). ... 

 

“O GATE é muito violento, manda todo mundo se deitar no chão, ai 
eles pisa em cima, manda a gente ficar de frente um pro’ outro e dá 
na cara um do outro. Tem um colega meu que “roeu uma serra”, 
porque eles obrigaram a brigar. Outros mandam a gente correr, 
brigar com outro, bater na cara de quem não tem nada a ver e, se 
não bater, eles batem na gente. Eles despertam muita vingança em 
nós. Eu apanhei mas no dia que eu pegar aqueles  cara que me fez 
apanhar vou descontar” (Integrante da galera “Boys fera”)  
 
 

Para as gangues, os agentes da segurança pública expressam-se no 

mesmo campo de dinâmica da violência  “em toda parte há o mesmo 

desejo, o mesmo ódio, a mesma estratégia, na mesma ilusão da diferença, 

enorme na uniformidade mais completa. A medida que a crise se exacerba, 

todos os membros da comunidade tornam-se gêmeos da violência. Nos 

próprios afirmaremos que eles são uns duplos uns dos outros.”(Girard, 

1990 : 103). Na indiferenciação,  todos  denominam-se gangues, todos são 

marginais. Para os jovens integrantes  das gangues a polícia é a justiça, 

são “gêmeas” entre si, gêmeas  entre eles, todos  têm em comum a 

necessidade de afirmação e  demonstração de força e  poder através do 

uso ostensivo da violência. 

 

Como ocorre na prática do processo de apreensão da jovem 

delinqüente e sua inserção no campo da Justiça? O Programa “Justiça Já”, 

concebido e posto em prática em junho de 1997, inicia sua justificativa 



 

 

327 

 

ressaltando que “a situação de flagrante inoperância  pelo Juizado da 

Infância e da Juventude em Fortaleza na observância do primado básico 

consagrado pelo Estatuto da Criança e do Adolescente no campo das 

relações processuais, que trata da abordagem jurídica da questão da 

criança e do adolescente  em situação de risco pessoal e social, bem como 

dos infratores não pode perdurar...”. A “inoperância” da justiça extrapola a  

dimensão restrita do campo jurídico vez que o “flagrante delito”, momento 

em que a criança ou adolescente são observados cometendo alguma 

infração à Lei, inicia-se na rua, na presença do policial. Um depoimento de 

um adolescente apreendido, enquanto aguarda a decisão da Justiça,  

expressa a idéia que ele tem da Lei. 

 

“Rapaz você tem mais é que roubar. Porque a maioria das pessoas 
não liga pra’ você não. Eles encaram você como marginal. Mesmo 
você sendo um cara diferente. Se você for um cara de família e você 
andar de chinela e calção , assim meio sujo, vão pensar logo que 
você é vagabundo. Você tem mesmo é que roubar. Essa vida de 
trabalho, eu também trabalho mas não dá em nada. As vezes 
recebam dinheiro e me assaltam” (Pesquisa direta na Unidade de 
Recepção Luiz Barros Montenegro ) 
 
 
Ele cometeu um roubo, uma mulher que passava no local viu e 

denunciou ele para o policial , e o rapaz continua relatando 

 

“Então ele chegou e pediu para eu passar o dinheiro. Eu falei que 
passava se ele me liberasse. Disfarçadamente, ele pegou os meus 
sessenta reais e falou para a mulher que eu ia para o  S. O . S. E 
não fez nada comigo. O cara lá queria agir com violência. O cara 
rouba a carteira, eles pedem o dinheiro e se a gente não der eles 
matam, mesmo a pessoa sendo de menor”  (Pesquisa direta, 
Unidade de Recepção Luiz Barros Montenegro)  
 
 



 

 

328 

 

Observa-se que na versão do adolescente, o “ato inaugural” de 

iniciação da sua experiência de delinqüência vai ocorrer sob o crivo da não-

diferenciação entre o roubo cometido por ele e, o roubo posterior, realizado 

pelo “homem da lei”. O imaginário que o adolescente “infrator” constrói em 

relação à justiça vai iniciar-se na experiência vivida na rua onde , nesse 

momento, não é possível estabelecer para o mesmo um discernimento 

sobre o que significa política de segurança pública e sistema judiciário. O 

adolescente ressalta, mesmo sendo encaminhado para o SOS, que o 

policial não fez nada com ele, qual seja os  R$ 60,00 passados para o 

policial não tinha  como intuito a “compra” de sua a liberdade e sim a 

garantia de um pacto de não-violência. 

 

Ao ser flagrado o delito, o jovem é encaminhado à  Delegacia da 

Criança e do Adolescente para  apuração do ato cometido, “com vistas à 

comprovação da materialidade e autoria da infração”.179”Ora, essa 

comprovação da materialidade e da autoria da infração vai ser praticamente 

baseada  na versão do policial que flagrou o delito. Ao passar pelo 

Ministério Público, é aplicada sob o mesmo, se comprovada a autoria da 

infração, uma medida sócio-educativa  (conforme art. 180 do Estatuto da 

Criança e do Adolescente) que não lhe é explicada, esclarecida. Nesse 

momento, o adolescente  experimenta  a “abstração” e o “vazio” da lei, pois 

seu processo é então  remetido a autoridade judiciária com vistas à sua  

homologação. 

 



 

 

329 

 

Depois tramitará, se for o caso, o processo de conhecimento para 

a produção de provas, ao ser proferida a sentença, quem informa , não está 

mais nos limites do campo judiciário, no geral são as assistentes sociais 

que atendem nas unidades da Febemce. Para o jovem infrator tudo  isso é 

indiferenciado, é percebido como um mesmo campo de ação e de 

intervenção: Polícia, sistema judiciário e ação social. 

 

Analisemos  o paradoxo. O adolescente exerce a violência por um 

vazio de  palavras que sejam mobilizadoras de nomeação e 

reconhecimento social. Por um descrédito na legitimidade das palavras. É 

como se pudéssemos pensar em ações destituídas de palavras. Ações que 

inclusive operam um terrorismo das palavras. Falam por si só. Através dos 

gestos, dos  códigos, das roupas, dos adereços, das tatuagens. Como 

afirmou-se anteriormente, a linguagem das gangues é uma fortaleza das 

palavras. Palavras enclausuradas de significantes. Quando a polícia realiza 

o enfrentamento às gangues,  mobiliza-se através da lógica da guerra, 

muita ação, nada de palavras. A justiça se tece na  muda “aplicação” dos 

artigos do Estatuto, concebida na idéia que a Lei nada tem a dizer, apenas  

cumprir-se. 

 

Vazios de palavras, vazios do tempo. Para as gangues, cada ação 

tem o sentido de preencher o nada que habita em cada morador dessas 

metrópoles do  espetáculo urbano. A violência é assim um ato de 

expressão de vazio, de uma ausência de sentido, de um nada. Quando as 

                                                                                                                                                                   
179 Programa “Justiça Já  



 

 

330 

 

gangues mobilizam-se;  “vamos detonar o ABC180, quebrar as telhas, a 

tv” essa violência, tal qual  analisada nessa tese, não  tem uma natureza  

instrumental, ela é também puro espetáculo. Quase nada há que possa 

mobilizar a credibilidade do ator-gangue através da violência, por uma 

razão muito simples : a violência é a própria ausência, é um nada , um 

vazio, um furo na cadeia de significantes. Um nada a dizer. O que a 

violência das gangues revelam então? Que nada mais há a dizer.  

 

É assim que o vazio do tempo, o vazio das palavras, passa a  ser 

preenchido com ações mobilizadores de mais ações, ações que parecem 

não ter fim. Esbarra-se então no paradoxo inicial,  as  reações dos 

esquemas de segurança pública também dispensam a palavra. Elas se 

constróem na perspectiva do enfrentamento e do combate , acionando 

um aparato repressivo cuja tônica tem sido o terror e o uso da 

violência. As políticas de segurança pública, que se desencadeiam na 

cidade de Fortaleza, e esta é certamente a situação de quase todas as 

metrópoles brasileiras,   adentram na mesma lógica,  são pura ação. 

Dispensam o uso das palavras. Eles re- agem à violência mobilizada pelas 

jovens, mobilizando não apenas uma “violência em cadeia” mas , 

essencialmente, reforçando o vazio das palavras e, consequentemente, o 

vazio de autoridade e de Lei. 

 

As políticas sociais , por outro lado, atuam na  valorização  das 

palavras. São palavras que tendem a priorizar a “injeção” de valores, de 

                                                        
180 Centros comunitários da Febemce que congregam atividades diversas : esportes, cultura e educação 



 

 

331 

 

normas, de regras, de condutas  “esquecidas” pelos participantes de 

gangues. Palavras normativas que se pautam na idéia de como os jovens 

deveriam ser, que comportamentos precisam tomar como modelos para si.  

Trata-se de uma lógica das palavras negadas pelas gangues. Não toca,  

não sensibiliza, não mobiliza novas atitudes. São, quase sempre,  palavras 

mudas. Palavras sem ação, ação sem palavras. 

 

O sistema judicial vem acumulando um enorme descrédito devido a 

sua ineficiência e a falta de autonomia. As rebeliões que ocorrem nas 

Unidades da Febemce são quase sempre mobilizadas por uma não 

observância do prazo de contenção previsto em Lei e, no mais das vezes 

uma extrapolação dos períodos relativos a aplicação das medidas sócio-

educativas previstas no Estatuto. 

 

Alem desses fatores observa-se que “a impunidade é quase 

assegurada por aqueles que cometem crimes contra quem é considerado 

“indesejado” ou subumanos. Como resultado os responsáveis por estas 

violações continuam a cometer outras violações.” (Pinheiro, conferência 

s/d,). É dentro desse caráter de impunidade, que o Estatuto passa a ser 

assinalado por vários setores da sociedade, inclusive dos esquemas de 

segurança pública,  como instrumento fomentador da delinqüência infanto-

juvenil. Tornam-se usuais manchetes jornalísticas indicando o ECA como 

propiciador das práticas de violência. O Jornal “ Tribuna do Ceará” (23 

/01/94) traz como manchete: “Tumultos deixam PM impotente” e no corpo 

da matéria esclarece: “PM diz     garantir controle sobre a atuação de 



 

 

332 

 

gangues mas se vê de mãos atadas quando esbarra na legislação  de 

proteção ao menor...”. 

 

Os policias, de modo geral, parecem  “brigar” com  a lei, pois a vêm 

como mais um obstáculo do que como efetiva garantia de controle social .  

 

“A lógica-em-uso” do policial em sua atividade prática de vigilância 
de ‘locais’ e ‘criminosos’ conhecidos descola-se da ‘aplicação estrita 
da lei’ por parte dos tribunais. A disjunção de métodos e critérios de 
avaliação e julgamento é compensada pelo estabelecimento de uma 
‘lógica-de-confiança’, pela qual o judiciário abre mão do controle 
sobre as práticas policiais e justifica as acusações de morosidade e 
elitismo apelando para razões práticas - a crônica carência de 
recursos materiais e humanos” (Paixão, 1988 : 185) 
 
 
 O sistema judiciário ignora a arbitrariedade relativa à  violência 

policial e, a ação social não interfere e não tem como agir no campo relativo 

a segurança e a justiça. Entrelaçam-se três campos de racionalidade 

instrumental: a “lógica-em-uso” do policial; a “lógica-da-recuperação” das 

políticas sociais e a “lógica-de-confiança” do judiciário. Desse modo, as 

ações sociais, no sentido da acionamento  das medidas sócio-

educaticavas,  aplicadas após a sentença, dinamizam-se ad hoc à todo o 

sistema de segurança e justiça. É como se palavra e ação estivessem 

dissociadas de tal forma que o sistema de ação social, a cada ato  de 

rebeldia, de uso da contenção, da força, da “tranca” e, no caso de 

rebeliões; ou seja , quando o uso da palavra mostra-se realmente vazio, 

convidam para adentrar o espaço “isolado” da ação social o policial, que 

fica sempre a espreita, do “lado de fora” do campo da ação social. A 

“demonstração de força” é acionada como ação complementar e exterior, 



 

 

333 

 

como um poder que é recorrido para potencializar a percepção de que 

por detrás das falas de teor normativo, de objetivo “recuperador”, 

disciplinador, estão acopladas ações baseadas na força e no 

enfrentamento. 

  

Tudo extremamente próximo, cujo ponto central é a violência, tudo 

extremamente distante, já que cada ação parece ignorar e se processar 

sem as demais . Esse efeito descontínuo entre segurança Pública, Justiça 

e Ação Social vem a desencadear ações, em cada uma dos campos, de 

maneira isolada, autônoma. Essa situação tem gerado esquemas privados 

de segurança. Atualmente,  no Ceará temos 6. 000 jovens sendo treinados 

em grupos paramilitares. “Conselhos comunitários de segurança, grupos de 

vigilância, linchamentos, justiceiros, atos privados de justiça consolidam o 

circuito da ilegalidade e da violência “(Pinheiro, conferência s/d). Essa 

necessidade de uma “violência privada” vai ocorrer a partir da percepção de 

que a “violência está em todo lugar”, que ela expressa-se em  todas as 

esferas. “ A violência atinge uma extensa rede social. Uma pesquisa do 

PNAD diz  que 67% das pessoas que são agredidas por   parentes ou 

pessoas conhecidas, não recorrem a polícia .Verifica-se que 66% das 

vítimas são mulheres; 28% são menores de idade. “Se temos um quadro no 

qual se admite a violência, o conflito, e a arbitrariedade no âmbito das 

relações privadas e familiares, a ocorrência da desordem no âmbito público 

geram demandas que admitem a atuação  discricionária e arbitrária da 

polícia” (Paixão, conferência s/d). A violência banaliza-se não apenas na 

rua, no campo da ação policial ou na esfera das “tretas” entre as gangues. 



 

 

334 

 

O que esta em jogo é a producão semiológica de um discurso “racional” 

acerca da necessidade do uso da violência. 

 

“A conjunção da violência e da razão   é potencialmente tensa e, 
graças a essa conjunção, a violência pode tornar-se um terror. É a 
partir daí  que começa um desencadeamento da violência que nada 
pode diminuir; por sua racionalização, ela se difunde, e o aumento 
cada vez maior da criminalidade, da insegurança urbana faz parte de 
sua instrumentalização” ( Maffesoli, 1987 : 18) 
 
 
 
A “conjunção da violência e da razão” vai gerar, de forma ampliada 

uma banalização da violência. Lobão relata como reagiu a morte de seu 

primo através de policiais: 

 

“Quando o rapaz me falou que mataram meu primo eu estava 
almoçando e fui ver meu primo arquejando, abrindo a boca e cheio 
de sangue no chão. Eu voltei pra’ casa pra” almoçar e tomar um 
caldo de feijão. Quer dizer, isso pra’ cá está normal. Agora o que me 
revolta  é quando vai lá e matam um velhinho... Isso me revolta 
porque isso é uma covardia, porque era um velhinho indefeso” 
(Integrante do Hip Hop do Morro Santa Terezinha)  
 
 

A violência contra alguém que pode defender-se ou seja, que pode 

adentrar um campo de “racionalidade” passível de vivência dessa 

experiência, é seu alvo é seu agente, está imerso na ampliada e 

normatizada dinâmica da violência urbana. Uma pesquisa realizada pela 

“Casa Militar” do Governo do Estado do Ceará, em 1997, acerca de 

policiais infratores, detectou que os delitos mais freqüentes são “lesão 

corporal” , com 43% e “homicídio”, com 38%. A pesquisa também verificou 

que a avaliação do comportamento do policial, através de seu  Comando, 



 

 

335 

 

estava entre “ótimo, bom e excepcional”,  com o percentual de 96.7%, 

quando os mesmos praticaram os delitos. Esses dados indicam que o “bom 

comportamento” do policial está circunscrito a disciplina interna da polícia, 

onde predominam critérios como : cintos bem afivelados, fardamento 

completo, sapatos lustrados e limpos etc. As práticas de violência 

desencadeadas pelo corpo policial ou são consideradas “normais”, comuns, 

habituais ou têm uma utilidade e eficácia, portanto são “justificadas” na 

condução do sistema de segurança pública local. 

 

 Difunde-se a idéia de uma sociedade que parece estar aprisionada 

e aterrorizada com a violência. Essa violência difusa, sem um lugar preciso, 

que parece não obedecer a qualquer estrutura de regulação instaura um 

clima ampliado de terror. “Qualquer  comunidade às voltas com a violência, 

ou oprimida com uma desgraça qualquer, irá se lançar, de bom grado, em 

uma caça cega ao bode expiatório. Os homens querem se convencer de 

que todos os seus males provêm de um único responsável, do qual será 

fácil livrar-se” (Girard, 1990: 104). Em Fortaleza, as gangues de periferia, 

como um fonte única,  passam a condensar o imaginário de violência e de 

ameaça à ordem social. 

 

No dia 8 de maio de 1994,181 após três dias de formação do GATE, a 

polícia prende 46 integrantes de gangues : foram apreendidas duas facas   

e um revólver de brinquedo. Nos jornais, as manchetes continuam a 

apregoar o perigo que as gangues de periferia provocam para a cidade. 



 

 

336 

 

 

Nesse campo de significação do que passa a ser considerado ou 

não violento, da produção social das gangues como símbolo da violência e 

do terror que a ação policial age “sobre a amostragem” : todos são, em 

princípio, suspeitos. Cada participante de gangue é ciente dos 

“agenciamentos”  da violência que incidem sobre o seu corpo, sobre as 

suas mentes. 

 

“Eu vinha de uma festa e sentamos na calçada de uma casa. Ai, de 
repente parou o camburão e mandou nós, tudinho, se encostar na 
parede. Ai eu olhei pro’ lado e eles disseram - ‘que que tu tá olhando 
, vagabundo’. Virei a cara para trás. Ai passou um pedacinho , eu 
olhei de novo. Ai eles me deram uma duas chicotadas de fio elétrico” 
(Gangue Baixa Pau ) 
 

 Não precisa  ter cometido nenhum ato de delinqüência, não precisa 

reunir a “materialidade e autoria da infração” para que sejam indicados 

culpados. Na lógica da produção de “vítimas sacrificiais”, eles são, desde 

sempre, autores de infrações. Basta apenas que eles, como atores-símbolo 

da violência urbana iniciem seus espetáculo, suas encenações e  

possibilitem para a cidade como um todo a visão de que a violência tem um 

lugar, um ator específico, um outro fora de mim, longe de mim.  

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                   
181 Jornal O Povo, dia 8 de maio de 1994 



 

 

337 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                       Considerações Finais 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  ACONTECE TUDO AO MESMO TEMPO AGORA 

 
 

 

 

 

 

 



 

 

338 

 

Acontece tudo ao mesmo tempo agora  

 

O trem chega à estação. Não é fim de linha, ele segue sua rota. Para 

mim é apenas o momento do desembarque. A viagem para o inesperado 

continua ou, de outro modo, pode ser subitamente interrompida. Com as 

gangues percorri um roteiro que, em nenhuma circunstância,  pareceu 

enunciar um ponto de partida ou chegada. Essa idéia de um tempo linear, 

passado, presente e futuro, ganha uma outra densidade na vivência das 

gangues. Elas não planejam o dia de amanhã e pouco se referem ao peso 

das experiências passadas. Tudo se condensa em um só momento, assim 

como uma bomba atômica que chama atenção pelo seu esplendor fugidio e  

atemoriza diante da ameaça de outras que a possam suceder. Por isso, 

cada tempo vivido, tem o gosto do excessivo e o brilho das experiências 

épicas e fugazes.  

 

Esse caráter ambíguo e fugidio redunda na dificuldade de se apontar 

um conceito totalizador das experiências ensejadas pelas gangues. A 

perspectiva da existência da gangue, como se pôde observar no momento 

de transição da linguagem de visitação urbana experimentada pelas 

pichações até à eclosão da violência encenada nas saídas dos bailes 

funks, passa a ser produzida a partir de uma série de nomeações e 

construções instituídas de “fora” para “dentro”. É nesse esteio de 

observação que os próprios integrantes da gangue apontam a produção e 

registro do fenômeno gangue ao ressaltarem - gangue quem chama a 

gente são os de fora, gangue quem chama é jornalista (... ) só chama a 



 

 

339 

 

gente de gangue aqueles que tem raiva, aqueles que são otário”.  O 

registro ampliado da nomeação passa a se colocar como o campo produtor 

do fenômeno gangue. O nome faz a coisa. É desse modo que a idéia 

generalizada da gangue, enquanto dimensão pública, visível e 

compactuada de forma ampliada, ganha dimensões diferenciadas no 

interior da gangue. Quando os componentes da gangue indicam que a 

mesma não existe à luz do dia, nos momentos de desagregação da turma, 

no espaço isolado da vida cotidiana, eles querem traduzir, para aqueles 

cujo olhar apenas consegue captar generalidades, a perspectiva não 

totalitária e abstrata do fenômeno gangue. A gangue  institui-se na 

dinâmica dos encontros e atuações do grupo; ela não possui uma 

existência autônoma. A gangue é  acontecimento, ato tipicamente mágico 

de manifestação, ela se traduz na ação, ela  nomeia-se  na repetição.  

 

 É no momento de manifestação que as gangues mobilizam o 

olhar do espectador para traduzir sua inscrição social e  instituir-se 

enquanto gangue. É nessa trilha de ação e produção de sentido, na 

construção da fenomenologia gangue, que torna-se simplificador o registro 

de um conceito unificador e totalizador da gangue. Vale ressaltar que a 

necessidade de se realizar uma interlocução com o Movimento Hip Hop, 

tendo em vista que alguns de seus representantes fizeram parte de turmas 

de pichação e de gangues, se deu na perspectiva de apreensão de um 

olhar de quem já vivenciou a experiência e pode percebê-la “de fora para 

dentro”. Quem faz parte de gangue, no geral, parece desconhecer, des-

credenciar ou até mesmo naturalizar a existência da mesma.  Para quem é 



 

 

340 

 

de gangue o que existe é a gangue dos “pilantra”, dos pertencentes às 

áreas “sujeira”.  Gangue é o outro. O outro traz como marca distintiva o 

uso recorrente às práticas de violência e, no geral, as experiências de 

violência no interior da própria gangue parecem invisíveis. Não que elas 

sejam negadas ou ocultadas é que elas simplesmente parecem carecer de 

identificação, elas  expressam um “furo” na cadeia de significantes acerca 

das representações sobre violência. Tornam-se mudas.182 Como não há um 

discurso acerca da violência, no interior da própria gangue, pode-se 

observar que o imaginário sobre a  violência apresentado nessa tese, se 

produz a partir de dois campos de instituição: os participantes do 

Movimento Hip Hop, aquele relativo ao discursos dominantes reproduzidos 

nos jornais e através do aparato policial. 

 

  Se a violência torna-se uma dimensão muda, em nível de discurso 

produzido no interior da própria gangue, sua manifestação pública acaba 

ganhando uma positividade e instaurando diferenças183. É quando os 

moradores dos bairros proscritos registram sua existência, tornam públicas 

as suas redes de exclusão social.  Pode-se afirmar que identificou-se nessa 

tese dois campos de contestação distintos mas que guardam uma certa 

perspectiva de continuidade: as gangues e o movimento Hip Hop. Nas 

gangues a violência não está simbolizada, é muda de significantes, ela não 

tem um projeto e não aponta, intencionalmente, um outro código de 

conduta. No Hip Hop, produz-se um ideário acerca da violência direcionada 

                                                        
182 Hannah Arendt discute acerca da dimensão muda da violência, no seus estudos acerca da Crise na 
República, 1973. 



 

 

341 

 

e, portanto nomeada, simbolizada, apontando, assim, para uma outra 

ordem da cultura política. Paradoxalmente percebeu-se que no campo das 

produções imaginárias acerca da violência nas ciências sociais, essa 

expressão particular de violência ensejada  pelas gangues parece sem 

lugar  no interior das mesmas, na vida social, como no conjunto de estudos 

acerca das práticas relativas ao crime e à delinqüência. Poder-se-ia 

afirmar que a gangue é um objeto sem lugar no conjunto de 

teorizações acerca da violência. Ela enuncia um modo específico, 

embora centre-se na dinâmica global da violência urbana, de exercer e 

manifestar a violência. Outras marcas identificatórias vão sendo acionadas 

na dinâmica de manifestação da gangue e instituem diferenças. Quais 

seriam elas?     

 

A pressa usual das sociedades do trabalho, a idéia de correr atrás do 

tempo vai sendo substituída pela perspectiva de que  ele se dispõe  inteiro 

a cada momento vivido. A temporalidade das gangues é regida por 

instantes que se condensam na ótica do absoluto, plenos no aqui e agora.  

A rigor não há nas suas vivências o sentido de percurso, de linearidade.  

Recortando os vários âmbitos de  experiências das gangues - o processo 

rotativo de seus membros, o desaparecimento súbito de alguns de seus 

componentes, o aperfeiçoamento interminável das tatuagens, a gíria que se 

renova a cada estilo, a  permanência  instável nas atividades que iniciam - 

pude empreender  uma inusitada aventura de tentar montar peças, 

naturalmente desarticuladas, de um quebra-cabeça . 

                                                                                                                                                                   
183 Ver Theophilos Rifiotis, op. Cit, 1997. 



 

 

342 

 

 

   São corpos panoramáticos dando visibilidade e movimento a 

territórios movediços. Tudo se articula dentro de um tempo amalgamado e 

em espaços que escapolem à condição da fixidez. Por isso mesmo, evitei 

construir uma investigação cuja lógica se estruturasse a partir de uma 

cadeia de acontecimentos evolutivos: entrar na gangue, estar na gangue, 

sair da gangue. Observei que os trabalhos de pesquisa referenciados 

nesse encadeamento de acontecimentos, ficam muitas vezes aprisionados 

nas teias superficiais dessa temporalidade, desse suposta lógica evolutiva. 

Percebi, durante o meu contato com as gangues, que os rituais de 

instituição e produção da fenomenologia gangue extrapolam a dimensão 

local e factual de suas formas usuais de constituição. Desse modo, evitei 

explicar os porquês da existência das gangues ou, de outro modo, 

restringir-me à reprodução dos discursos de seus integrantes acerca da 

gangue em si. Procurei identificar como a gangue se institui , que rituais 

desenvolve até ser  reconhecida como gangue, entre si e, através de seu 

principal contracenante, a polícia e, finalmente, como alcança uma 

classificação184 e um registro social. Fazer uma arqueologia da produção e 

dos campos de positividade185 mobilizados através da existência-gangue, 

tornou-se o núcleo central dessa investigação. 

 

Foi nessa perspectiva que percebi a necessidade de realizar  

“escavações”, nexos de sentido capazes de extrapolar a linguagem “vazia” 

                                                        
184 Ver Pierre Bourdieu. O Poder Simbólico, 1989. 
185 Ver Michell Foucault. A Microfísica do Poder, 1984. 



 

 

343 

 

ensejada pelas gangues. Imagino a reação que isso possa causar a 

pesquisadores que acreditam, firmemente, que a verdade está na fala literal 

do narrador. Como já afirmei anteriormente, a linguagem das gangues é 

uma fortaleza das palavras, ela opera uma clandestinidade na criação de 

códigos outsiders e se reproduz na fala pautada nos estilos dominantes da 

cultura de massa. Ela é profundamente diferenciada no uso de gírias de 

produção e apropriação exclusiva entre  enturmados, concomitantemente, é 

radicalmente homogênea, baseada na repetição de juízos de valor que 

permeiam os discursos dominantes da vida social. Esse paradoxo entre 

diferença e repetição é enunciado por Deleuze (1988: 85) : 

 

“Retornar é, pois, a única identidade, mas a identidade como 
potência segunda, a identidade da diferença, o idêntico que se diz do 
diferente, que gira em torno do diferente. Tal identidade, produzida 
pela diferença, é determinada como repetição. Do mesmo modo, a 
repetição do eterno retorno consiste em pensar o mesmo a partir do 
diferente” 
 
 

Na gangue, a identidade produzida pela  diferença centrada no 

estigma territorial186, de ser proscrito da cidade, torna-se um modo 

determinado de repetição dos estilos, marcas e ondas que pontuam o  

cenário da cultura de massas. Ser de gangue torna-se um modo 

diferente de tentar  tornar-se igual. Daí o caráter fluido e ambivalente das 

falas que pontuam as representações das gangues. Foi assim que 

centramos nossa observação no relato de acontecimentos relativos ao dia-

a-dia da experiência de “ser de uma gangue”. Observei que a linguagem 

                                                        
186 Ver Löic Wacquant, Os Proscritos da Cidade, 1995. 



 

 

344 

 

relativa aos acontecimentos, descolava-se de um jogo de 

representações centrado na produção de uma imagem do jovem “nos 

pano”, na produção de um ator contracenante de um estilo global juvenil. A 

perspectiva do acontecimento remetia ao caráter mais concreto da vida dos 

participantes das gangues, desde fatos corriqueiros até os momentos de 

maior densidade da gangue enquanto tal. Além da própria observação da 

gangue ter me revelado a necessidade de utilização dessa estratégia, Gertz 

(1989: 28)  indica pistas metodológicas valiosas ao ponderar:    

 

“Se a interpretação antropológica está construindo uma leitura do 
que acontece, então divorciá-la do que acontece - do que, nessa 
ocasião ou naquele lugar, pessoas específicas dizem, o que elas 
fazem, o que é feito a elas, a partir de todo o vasto universo do 
mundo - é divorciá-la de suas aplicações e torná-las vazias” 
 
 

  Uma leitura do que acontece pode ser pensada como campo 

mobilizador da necessidade restrita de reprodução do que acontece. 

Estamos diante da mais sutil das armadilhas.  No diálogo de Gertz com 

Paul Ricouer (p. 29) percebe-se que interessa investigar o “significado do 

acontecimento, não o acontecimento como acontecimento”. Desse modo, 

passei a perceber a violência enquanto acontecimento, assim como a 

linguagem. Na dinâmica das gangues, a violência divorcia-se da sua 

percepção clássica  de algo utilizado para se conseguir alguma coisa sendo 

assim, ela não possui uma natureza instrumental. Pude identificar que as 

experiências de violência encontram-se diluídas nas várias redes de  

acontecimentos que dinamizam a existência da gangue como um todo.  

Assim como a violência, a linguagem das gangues possibilita formar 



 

 

345 

 

atitudes, mobilizar novas formas de ação, induzir posturas morais, 

traduzir estilos. A linguagem das gangues é acontecimento. As gírias 

utilizadas são quase relatos de como se faz a coisa certa, funcionam em 

seu conjunto como um mapa comportamental, como um manual de atitudes  

indicativo de  como fazer para tornar-se gangue. A perspectiva de 

investigar o acontecimento, que dinamiza a experiência das gangues,  

exige do pesquisador um olhar em movimento. Esse olhar estratégico 

permite visualizar a experiência das gangues dentro de uma ampla rede de 

sentidos. É como tentar situar-se em um mapa cultural gestado na “luta 

pela classificação” e nos “rituais de instituição”187, todos eles invisíveis e 

desconectados ao olhar que se atém à versão mais imediata e factual dos 

acontecimentos. 

 

 Sendo assim, querer entender a linguagem da gangue enquanto 

tradução pontual de significados, a violência como fenômeno autônomo, os 

rituais de entrada e saída da gangue isolados da perspectiva do “significado 

do que acontece”; pode remeter certamente o investigador em 

encruzilhadas de difícil prosseguimento. Até mesmo a linguagem das 

gangues pode se construir como  emboscada pois, se por um lado, por 

exemplo,  rechaçam a ética do trabalho por outro, produzem um discurso 

lógico acerca da importância dele. Falam “na moral” acerca dos 

vagabundos como modo de tecer uma rede discursiva de caráter 

normativo; passam o tempo a julgar o certo e o errado, quem é bom ou 

mau elemento. Pude verificar que o discurso dos participantes das gangues 



 

 

346 

 

é, em muitas situações, semelhante à natureza do discurso construído 

pela polícia e a sociedade em geral acerca da figura do “jovem pobre e 

marginal”. Perceber a trama dessas cadeias discursivas, sua redes de 

sentido que extrapolam falas isoladas, situações e fatos pontuais e poder 

penetrar na perspectiva de interpretação de como passam a existir as 

gangues e serem classificadas enquanto tal, se colocou como desafio 

central dessa investigação.     

 

Poderia afirmar que na vivência da gangue quase tudo é ambíguo, 

quase tudo condensa uma face real e virtual como prática inerente àqueles 

que tanto necessitam apregoar e alardear sua existência como, ao mesmo 

tempo, enclausuram-se no signo território e no coletivo-gangue enquanto 

marca identitária. O território é um referente que movimenta-se através de 

corpos outdoors. Por outro lado, esse referente em ação, torna-se 

aprisionado por imprimir na gangue o registro produzido através das 

fronteiras rígidas dos estigmas territoriais. Vir para gangue é alcançar uma 

classificação  nomeada através do  grupo e  projetada para um campo mais 

amplo de sociabilidade. Embora adentrar a gangue implique a obtenção de 

uma marca identitária, isso não está decididamente vinculado à  

perspectiva relativa a  “tornar-se pessoa”, verificada por Mauss (1974) 

através da observação dos “Zuni”. A gangue permite ocupar um lugar, um 

registro que independe das marcas próprias de seus novos integrantes; tal 

qual a percepção de Mauss, cada integrante parece ocupar o lugar de um 

ancestral, recebendo então um nome (de guerra) e um registro no grupo. 

                                                                                                                                                                   
187 Ver Pierre Bourdieu 



 

 

347 

 

 

 As nomeações das gangues possibilitam perceber como as mesmas 

se auto-classificam e que signos acionam a partir dessas denominações. A 

maior parte das nomeações 188 está relacionado ao nome do bairro como 

confirmação da tese, aqui desenvolvida, acerca do uso do estigma territorial 

como um modo de inclusão social às avessas. É a turma do Reino 

Encantado, Gangue do Lagamar, Gangue do Trilho, Gangue do Campo do 

América, turma do Jardim Iracema, dentre tantas outras a projetar lugares 

relegados às sombras e ao esquecimento. Outros nomes enunciam formas 

alternativas de reconhecimento que ultrapassam a dimensão restrita de 

território.   O nome que assume cada  gangue, diante das demais,  é como 

um passaporte para a percepção de uma trama que transcende relatos 

isolados, narrações grandiosas dos feitos  operados em campos distintos 

de embates e enfrentamentos. É na associação entre paraíso e perdição 

que se instituem as várias denominações das gangues. Os nomes das 

gangues condensam  pulsões de vida e morte, do puro e do maldito: são os  

“canibais da nova geração”, a “galera da maldade”, os “condenados pelo 

vício”, “líderes do spray destruidor”, “espírito das trevas” que convivem com 

os “anjos”, os “lindos sonhos dourados”, os “paquitos”... 

 

É nesse terreno contraditório que se forjam os bandidos/heróis  da 

nova era da rebeldia urbana juvenil. É com orgulho que eles enumeram as 

tretas  com  as gangues rivais, o enfrentamento à polícia, as peripécias dos 

enxames, o ato de eliminação do “pilantra”, o domínio da área e, 



 

 

348 

 

fundamentalmente, a banalização da vida e a coragem de conviver com 

a morte, a cada momento.  

 

Os integrantes das gangues, re-simbolizam  a autoridade e a Lei que 

parece se forjar, de forma extra-legal, nas periferias da cidade. Nessas 

organizações  paralelas de poder e  ordem social, vende-se uma ilusão e 

se produz no indivíduo o gozo mágico, o gozo onipotente, da considerada 

fascinante, experiência cotidiana da violência189, porque não mediada pelos 

constrangimentos sociais. A produção de micro-territórios de leis apenas 

pode ser mediado através de delimitações constituídas sob o signo da 

violência; o que significa dizer que ao invés da lei existe sim a ilusão e o 

gozo mágico de tudo poder e de tudo ser. 

 

A rebeldia urbana, vivenciada entre os jovens participantes das 

gangues, sinaliza  à sociedade moderna que o seu ideal de globalização e 

de integração transnacional provoca zonas de profundo des-enraizamento. 

A formação de micro-territórios de reconhecimento  coletivo e de 

demarcação de atitudes, códigos e valores, opera uma resistência em 

relação a um processo generalizado de  homogeneização dos gostos, das 

condutas e dos anseios da sociedade de consumo. 

 

Os rebeldes urbanos ocasionam uma ruptura, um corte no projeto 

civilizatório da modernidade, que se expressa, exatamente, no segmento 

                                                                                                                                                                   
188 Ver em anexo 
189  FREIRE COSTA, Jurandir, Entrevista ao Jornal do Brasil,, Domingo, 12 de março de 1995 



 

 

349 

 

que cristaliza a idéia de novo, no caso, os jovens. Em detrimento da sua 

diluição na cultura de massa e do seu isolamento e invisibilidade no 

espetáculo moderno, os jovens buscam um nova identidade pautada no 

estigma territorial, uma “nova pele”, através de marcas e tatuagens;  e se 

reconhecem dentro das violentas, porém seguras, áreas de atuação  das 

gangues. 

 

Os meios de comunição de massa apregoam, aos quatro cantos, a 

existência desses “novos bandidos”, ameaçadores da ordem e da 

tranqüilidade dos bairros populares. Por outro lado, as gangues colocam-se 

como protetores e garantidores da segurança do bairro, heróis da 

resistência. Ao conversar com uma liderança de um ABC190, espantei-me 

com a sua colocação de que se sentia mais seguro encontrando, na 

madrugada, um integrante da gangue que alguém da polícia. Tentei situar-

me para além de uma sociologia da denúncia, construída a partir da idéia 

de criminalização da pobreza e da defesa dos oprimidos. Nem bandidos, 

nem heróis. Como foram construindo-se as teias do percurso de produção 

da gangue, as relações que a instituem, e os meios mais eficazes para 

traduzir essas dinâmicas, mobilizaram todo o esforço de investigação.  

 

 Ao saltar do trem, mal posso esconder uma certa sensação de 

ausência. Através desse olhar em movimento, me foi permitido exercitar 

uma visão do excessivo, do que faz acordar e retirar as névoas brancas 

que, ao longo do tempo, protegem mas, também, anestesiam o olhar. Essa 



 

 

350 

 

estranha linguagem em ação que parece se afirmar pela caricatura e, ao 

mesmo tempo, pela linguagem muda das marcas cravadas no corpo, 

silenciadas na alma. Esse saudável desassossego é apenas 

experimentado na vida que se tece no burburinho das ruas. Ele, às vezes, 

incomoda, é verdade. Mas, na maior parte dos momentos, nos faz entender 

a fascinante aventura de ser pesquisador, exercer a curiosidade e a 

perplexidade como atitudes vitais da observação . Quero prosseguir a 

viagem do olhar. Espero manter a vibração que dele é necessária para se 

estar diante de atores imersos na lógica do movimento. Ser pesquisador 

transcende os campos de investigação e possibilita perceber cada fato, 

aparentemente irrelevante e banal da vida social, como condensador de 

sentidos, rede entremeada de acontecimentos. 

    

Não seriam as gangues porta-vozes de uma forma de violência constituída 

sobre um terreno ambíguo, como bem exemplifica Harvey (1992), 

“destrutivamente criativas”, “criativamente destrutivas”? Esse terreno 

movediço, não totalizador, recortado de ambigüidades, não teriam as 

gangues como emblemas de sinais significativos de dissidência da 

sociedade moderna do trabalho, não seriam elas signos da pós-

modernidade? 

                                                                                                                                                                   
190 Entidades situados no bairros periféricos, ligadas a FEBEMCE, Governo do Estado do Ceará 



 

 

351 

 

 BIBLIOGRAFIA 

 

 

ALVES, Maurenízia Alves. A violência e suas representações no 

       cenário  das gangues de Fortaleza, Fortaleza, UFC, 1997, 

       mimeo. 

 

ADORNO, Sérgio,  “A experiência precoce da punição”, in: SOUZA  

         SOUZA MARTINS, José de (org.) O Massacre dos Inocentes, 

         São Paulo, Hucitec, 1993. 

 

ARENDT, Hannah, A Condição Humana, Rio de Janeiro, Forense,       

        1987. 

________________ Sobre la revolucion,  Madrid, Editorial Revista do         

         Ocidente, 1967. 

_________________ Crises da República. São Paulo: Perspectiva,  

         1973. 

 

ABRAMO, Helena Wendel. Cenas Juvenis- punks e darks no espetáculo  

        Urbano. São Paulo, Sritta, 1994. 

 

BECKER, Howard S.  Uma Teoria da Ação Coletiva, Rio de Janeiro,  

       Zahar, 1977. 

 



 

 

352 

 

_________________Outsiders, Paris, Metalité, 1985 

 

________________.Métodos de Pesquisa em Ciências Sociais. São  

           Paulo, Hucitec, 1994. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues, Identidade e Etnia, São Paulo, 

         Brasiliense, 1986. 

 

BARTHES, Roland. Mitologias . Rio de Janeiro, Bertrand Brasil, 1989. 

 

BENJAMIN, Walter. A Modernidade e os Modernos. Rio de Janeiro:  

        Tempo  Brasileiro, 1975. 

 

BERMAN, Marshall. Tudo que é Sólido Desmancha no Ar - Aventura  

        da   Modernidade. São Paulo, Companhia das Letras, 1989. 

 

BOURDIEU, Pierre, O poder simbólico, Lisboa , DIFEL, 1989. 

 

____. Espaço Social e Poder Simbólico, in: Coisas Ditas. São Paulo, 

         Brasiliense, 1990.  

_____________,A economia das trocas lingüísticas, São Paulo,  

        EDUSP, 1996.  

CAIAFA, Janice. Movimento punk na cidade- a invasão dos bandos sub.  

      Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 1989. 

 



 

 

353 

 

CALVINO, Italo. Seis Propostas para o Próximo Milênio. São Paulo:  

 Companhia das Letras, 1993. 

____________. As cidades Invisíveis. São Paulo, Companhia das               

        Letras, 1991. 

     

CANCLINI, Nestor Garcia Canclini. Consumidores e Cidadãos. Rio de  

         Rio de Janeiro, UFRJ, 1995. 

 

CANEVACCI, Mássimo . A Antropologia da Comunicação visual. São  

          Paulo, Brasiliense, 1990. 

 

___________________. A Cidade Polifônica. São Paulo, Studio Nobel,  

           1993. 

 

CALLIGARIS, Contardo. Á escuta do sintoma social, Anuário Brasi- 

       Leiro de Psicanálise, Vol. 1, n. 1, Rio de Janeiro, Relume Dumará, 

        1991. 

 

CASTORIADIS, Cornélio, A instituição Imaginária da Sociedade, Rio 

         de   Janeiro, Paz e Terra, 1992. 

 

_____________________. As encruzilhadas do labirinto, Rio de  

       Janeiro, Paz e Terra, 1987. 

  

CLASTRES, Pierre. Entre silêncio e diálogo. In Lévi Strauss, São Paulo,  



 

 

354 

 

        L’ arc Documentos, 1968. 

 

__________. A Sociedade Contra o Estado. Rio de Janeiro, Francisco    

         Alves, 1990. 

 

COHEN, A. K.  A delinqüência como subcultura. IN: Brito, Sulamita,  

         Sociologia da Juventude III, Rio de Janeiro, Zahar, 1968. 

 

DA COSTA, Márcia Regina. Os Carecas do Subúrbio - Caminhos de 

         um  Nomadismo Moderno, Petrópolis, Vozes, 1993. 

 

DELEUZE, Giles. Diferença e repetição, Rio de Janeiro, Graal, 1988. 

 

______________.et GUATTARI, Félix. O anti-édipo, Rio de Janeiro,  

         Imago, 1976. 

 

DA MATA, Roberto, A Casa e a Rua, Rio de Janeiro, Guanabara     

         Koogan, 1991. 

 

DE MATOS ,Wagner Neves. Gangues : Protesto à marginalidade ?  

       Um estudo sobre a  formação de grupos de jovens denominados  

       gangues em Corumbá, Corumbá, s/d, mimeo. 

 

DESCAMPS, Marc-Alain. L’ invention du Corps, France. Press  

        Universitaires de France, 1983 



 

 

355 

 

 

DIÓGENES, Glória. Por Uma abordagem Hermenêutica da Violência in: 

       Poder e Violência, Fortaleza: Edições UFC, 1996. 

 

-----------------------. Histórias de vida : desafios de um método. In: Cultura  

       e   Subjetividade, João Pessoa, UFPB, 1996. 

 

_______________. Rebeldia Urbana: Tramas da exclusão e da violência 

        Juvenil In : HERSCHMANN, Micael, org. Abalando os anos 90:  

         Funk e Hip Hop, Rio de Janeiro: Rocco, 1997. 

 

DUBET, François. La Galére : Jeunes en survie, Paris,  Points, 1987. 

 

DUMAZEDIER, Joffre, A revolução cultural do tempo livre, São Pau- 

        lo, Studio Nobel : SESC, 1994. 

 

EGLER, Tamara Tânia Cohen, Cidade virtual, XX Encontro anual da  

        ANPOCS, Caxambú, outubro de 1993. 

 

ERIKSON, H. Erik. Identidade Juventude e Crise. Rio de Janeiro, Zahar,  

       1972. 

  

FORACCHI, Marialice, A juventude e a realidade nacional, in : Revista da 

 Civilização Brasileira,  n° 5/6 ano I, março de 1966. 

 



 

 

356 

 

_________________.A juventude na sociedade moderna,  São Paulo,   

            Edusp, 1972. 

 

FOUCAULT, Michell, Vigiar e Punir, Petrópolis, Vozes, 1977. 

 

________________ A Microfísica do Poder. Rio de Janeiro : Graal,  

     1984. 

 

FORRESTER. Viviane, O Horror econômico, São Paulo, UNESP, 1997 

 

FREUD, Sigmund. Além do Princípio do Prazer. Rio de Janeiro, Ima- 

         go, Volume XVII, 1976. 

 

FERRARO, Lucrécia D’Alesio. O olhar Periférico. São Paulo, EDUSP,  

        1993. 

 

FREIRE COSTA, Jurandir. “Narcisismo em Tempos Sombrios” in : Tempo  

      do  Desejo - Sociologia e Psicanálise. FERNANDES, Heloísa (org.),           

       São Paulo, Brasiliense, 1989. 

 

 

GADELHA, Sílvio. Desvio e Divergência em Merton e nos Interacionistas  

        Simbólicos in: Poder e violência. Fortaleza: Edições UFC, 1996. 

 

GAJOP-CCl ,  Galeras - Análise de comportamentos na adolescência,  



 

 

357 

 

      Recife, s/d, mimeo. 

 

GAUTHIER, Madaleine, Entre l’excentricité et l’ exclusion : las marges 

 comme revélateur   de la societé,  IN: Socilologie et socie- 

      tés,Vol.   XXVI, n° 2, automne,  1994, p. 177-188. 

 

GIDENS, Antony. As Consequências da Modernidade. São Paulo:  

        Companhia das Letras, 1991. 

 

GERTZ, Cliford.  A interpretação das culturas.  Rio de Janeiro: 

         Guanabara Kogan, 1989. 

 

_____________ Les sens Comun en tant que Systéme Culteral, in:  Les 

lieux  de Savoir, Paris: PUF, 1986. 

 

GARCIA-ROZA, Luiz Alberto. Palavra e Verdade - na Grécia Antiga e  

         na psicanálise, Rio de Janeiro, Zahar, 1990. 

 

GINZBURG, Carlo. Mitos, Emblemas e Sinais. São Paulo: Companhia  

       Das Letras, 1990. 

 

GIRARD, René. A violência e o Sagrado, São Paulo: UNESP/Paz e  

        Terra, 1990. 

 



 

 

358 

 

GOOFMAN, Erving. Estigma - Notas sobre a manipulação da identidade 

 deteriorada, Rio de Janeiro, Zahar, 1975. 

 

_________________. A representação do eu na vida cotidiana,  

       Petrópolis, Vozes, 1975. 

 

GUATTARI, Félix et ROLNIK, Suely. Cartografias do Desejo. Rio de  

 Janeiro, Petrópolis, 1986. 

 

GUATTARI, Félix,  A Revolução Molecular: pulsações política do desejo,  

        São Paulo, Brasilense, 1981. 

 

GRACIANI, Maria Stela, Resumo módulo :  violência das gangues,  

          PUC,  São Paulo, mimeo. 

 

____________________. Grupo Organizado de Periferia do  Bairro  

         Jardim Vista Alegre- Zona Norte de São Paulo, Projeto de Pes- 

          Quisa, São Paulo, 1994. 

 

HABERMAS. Jurgen. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro, Zahar,  

       1982. 

 

________________. O conceito de Poder em Hannah Arendt in  

         Habermas -Sociologia, Freitag, Bárbara et Rouanet, Sérgio org. 

         São Paulo, ätica, 1980. 



 

 

359 

 

 

HARVEY, David. A Condição Pós-Moderna. São Paulo, Loyola, 1992. 

 

HELLER, Agnes. “Existencialismo, Alienación, postmodernismo : los   

        Movimentos culturales como vehículos de cambio en la configu- 

         ración de la vida cotidiana :, in : Politicas de la postmodernidad, 

         Barcelona, Penisula/ideas, 1988. 

 

HERSCHMANN, Micael org. Abalando os anos 90 : funk e Hip Hop -  

        globalização, violência e estilo cultural; Rio de Janeiro, 1977.  

 

HOBSBAWN, Eric. “A Turba Urbana”, in: Rebeldes e Primitivos -  

         Estudo de formas arcaicas de movimentos sociais nos séculos 

          XIX e XX, Rio de Janeiro, Zahar, 1978. 

 

KOWARICK, Lúcio. Capitalismo e Marginalidade na América Latina, 

          Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1981. 

 

JATENE, Izabela. Quem são os skatistas e os intocáveis?, Belém,  

       1995, mimeo. 

 

JEFFREY ALEXANDER, C. “O Novo Movimento Teórico”, in: Revista  

       Brasileira de Ciências Sociais, nº 4, Vol. 2, Junho de 1987. 

 

KHATIBI, Abdelkebir. La Blessure du nom propre.  Paris, Denoel, 1986. 



 

 

360 

 

 

LACAN, Jacques. O Seminário, Livro I. Rio de Janeiro: Zahar, 1992. 

 

LAPASSADE, Georges, Os rebeldes sem causa, In: Sociologia Da     

Juventude III, Rio de Janeiro, Zahar, 1968 

 

LASCHE, Cristopher, Refúgio num mundo sem coração, Rio de Janei- 

        ro, Paz e Terra, 1991. 

 

LECHNER, Norbert, Estado, Mercado e Desenvolvimento na América  

          Latina, In: Lua Nova, nº 28/29, São Paulo, CEDEC/Marco  

           Zero, 1993. 

 

 

LENIN, V. I. O Estado e a Revolução - O conceito marxixsta de poder, 

         Rio   de Janeiro: Diálogo, s/d. 

  

LEVI, Giovani et SHCMITT, Jean. Introdução. História dos Jovens I, São  

       Paulo, Companhia das Letras, 1996. 

 

LEFEBVRE, Henri. Introdução à Modernidade. Rio de Janeiro, Paz e  

        Terra, 1969. 

 

LINS. Daniel. Org. Cultura e Subjetividade. São Paulo, Papirus, 1997. 

 



 

 

361 

 

MAFFESOLI, Michell. A Dinâmica da Violência. São Paulo: Vértice,  

        1987. 

 

MATA, Roberto da, Relativizando : Uma introdução à Antropologia  

        social,  Petrópolis, Vozes, 1993. 

 

MATZA, David. As tradições ocultas da Juventude. IN: Brito, Sulamita,  

 Sociologia da juventude III, Rio de Janeiro, 1968. 

 

MARX, Karl et ENGELS, F. O Manifesto do Partido Comunista. Rio de  

        Janeiro : Zahar, 1978. 

 

MARQUES, Toni. O Brasil Tatuado. Rio de Janeiro, Rocco,  1997. 

 

MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia , Volume I, São Paulo,  

        EDUSP,  São Paulo, 1974. 

 

MICHAUD, Yves. A Violência, São Paulo, Vértice, 1987.. 

 

MOLLAT, Michell, Os Pobres na Idade Média, Rio de Janeiro,  

         Campus, 1989. 

 

MORIN, Edgar.Cultura de massas no século XX, Volume 1: Neurose, 

         Rio de Janeiro, Forense, 1990 

 



 

 

362 

 

_____________ Ciência com consciência , Rio de Janeiro, Bertand  

        Brasil, 1996. 

 

NASCIMENTO, Elimar. A exclusão Social na França e no Brasil :  

        Situaçõe (aparentemente) invertidas,resultados (quase) 

         similares?, XVII Encontro Anual da ANPOCS, Caxambu, 1993. 

 

O’ DONNELLL, Guillermo, Reflexões sobre o Estado burocrático- 

         autoritário,   São Paulo: Vértice, 1987 

 

OLIVEIRA, Luciano, Os Excluídos existem ?, Recife, 1995, mimeo. 

 

PAIXÃO, Luiz Antônio. Crime, Controle Social e Consolidação da  

      Democracia  In: Reis, Wanderley et O’Donnell org.  A demo- 

      cracia no Brasil :   Dilemas e perspectivas. , São Paulo,  

      Vértice, 1988. 

 

PERLMAN, Janice E, O mito da Marginalidade. Rio de Janeiro, Paz e  

        Terra, 1997. 

 

PERLONGHER, Nestor. Antropologia das sociedades complexas in: 

          Revista Brasileira de Ciências, n° 22, ano 8, 1993, São Paulo. 

 

PIERRUCI, Flávio, Ciladas da Diferença. In: Revista tempo Social, USP,  

        Volume 2, número 2, 1990.  



 

 

363 

 

 

PRZEWORSKI, Adam. A Falácia Neoliberal in : Lua Nova- n ° 28/29, São    

   Paulo, CEDEC/Marco Zero, 1993. 

 

PERROT, Michelle. Os excluídos da História - operários, mulheres e 

        prisioneiros. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1992. 

 

QUEIROZ, Maria Isaura org. O Imaginário em terra conquistada,        

        CERU, Sã0o Paulo, 1993. 

 

RIFIOTIS, Theophilos. Nos campos da violência: diferença  e  

      positividade, Florianópolis, 1997,mimeo. 

 

ROLNIK, Suely. Pensamento, corpo e devir- Uma perspectiva 

 ético/estético/política no trabalho acadêmico, São Paulo, s/ed, 1993. 

 

______________________Cartografia Sentimental.: Transformações  

         Contemporâneas do Desejo. São Paulo, Edições Liberdade, 1989. 

 

_____________________Uma insólita viagem à subjetividade, in : LINS,  

          Daniel, Cultura e subjetividade,  Campinas: Papirus, 1997. 

         

ROUANET. Sérgio Paulo. As razões do Iluminismo, São Paulo:  

          Companhia das Letras, 1987. 



 

 

364 

 

 

ROGÈRIO, Sebastião, Fortaleza, Belle Époque - A disciplinarização da  

 pobreza, Fortaleza: Fundação Demócrito Rocha, 1993. 

 

ROSZAK, Theodere, A contracultura. Petrópolis, Vozes, 1972. 

 

RUBEN, Guilermo R., Identidade e Política : a permanência do 

         irredutível,   Campinas, Novembro de 1996, mimeo. 

 

SANTOS, Wanderley.Cidadania e Justiça, São Paulo, Campus, 1979. 

 

SARTRE, Jean Paul. França , 1968 : o que restou de maio.  In: Revista  

       da Civilização Brasileira Ano IV, n °s 19 e 20, maio/agosto de 

        1968,  Rio de Janeiro. 

 

SCHINDLER, Norbert. Os tutores da desordem : rituais da cultura juvenil  

            nos primórdios da era moderna . IN: Historia dos Jovens, 

            São Paulo, Companhia das letras, 1996. 

 

SILVA, Heronilza Nascimento. Comportamento Juvenil : A  

       representação dos jovens transgressores cons- 

       truída pela imprensa de Natal, Natal,   UFRN, 1997, mimeo. 

 

SILVA, José Borzacchiello. Os Incomadados não se retiram, Fortaleza, 

       Multigraf, 1992. 



 

 

365 

 

 

SENNETT, Richard. O Declínio do Homem Público - As tiranias da  

         Intimidade,  São Paulo, Companhia das Letras, 1988. 

 

SOUSA SANTOS, Boaventura de, Pela mão de Alice,  São Paulo,  

        Cortez, 1995. 

 

SPOSITO, Marília. “A sociabilidade juvenil e ação coletiva na cidade”, °  

        in : Tempo Social , São Paulo. V. 5, n° 1-2, nov. de 1994. 

 

SOREL, Sarah, Exclusão Social no Brasil Contemporâneo – Um 

         fenômeno social totalitário ?, XIX Encontro Anual da 

          ANPOCS, Caxambu, 1995 

 

TELLES, Vera. Pobreza, Movimentos Sociais e Cultura Política, XVII  

        Encontro Nacional da ANPOCS, Caxambu, outubro de 1993. 

 

THIOLLENT, Michell.  Crítica Metodológica , Investigação Social e  

       Enquete Operária, São Paulo,  Polis, 1982. 

 

VIANA, Hermano. O mundo funk Carioca, Rio de Janeiro, Jorge Zahar,  

      1988 

______________.O funk como símbolo da violência carioca, In:VELHO,  

        Gilberto et ALVITO, Marcos, Cidadania e violência, Rio de  



 

 

366 

 

        Janeiro, UFRJ/FGV,   1996. 

 

VELHO, Gilberto. Desvio e Divergência, Rio de Janeiro, Zahar, 1974. 

 

_____________. Projeto e Metamorfose - Antropologia das Sociedades     

Complexas, Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 1994. 

 

_____________. Violência, reciprocidade e desigualdade. In: VELHO,  

         Gilberto et  ALVITO,  Marcos. Cidadania e violência. Rio de  

         Janeiro, Ed UFRJ/ editora  FGV,  Rio de Janeiro, 1996. 

 

WALDMAN, Maurício. Racismos e arquétipos espaciais. Mestrado  

        em antropologia, USP. mimeo. 

 

WACQUANT, Loïc D. “O Retorno do Recalcado”, in Revista Brasileira  

     de Ciências Sociais. Nº 24, ano 9, fevereiro/1994. 

 

__________________, Proscritos da Cidade, in Novos  Estudos nº 43,  

     São Paulo, novembro de 1995, 

 

 

WEBER, Max. Economia y Sociedad. México: Fundo de Cultura 

Econômica,  1974. 

 

XAVIER, Mário Jorge Brasil. Caracterização das chamadas gangues 



 

 

367 

 

     dentro  contexto urbano de Belém, Belém, fevereiro de 1995,  

     mimeo. 

 

ZALUAR, Alba. Medo do Crime, medo do diabo,  XVII Encontro Anual   

       ANPOCS, Caxambu, 1993. 

 

___________A globalização do crime e os limites da explicação local, IN: 

 VELHO, Gilberto et ALVITO, Marcos, Cidadania e Violência, Rio de 

 Janeiro, FGV/UFRJ, 1996. 

 

____________ Teleguiados e chefes in : Condomínio do diabo, Rio de  

          Janeiro, Revan, 1994. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



 

 

368 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                             ANEXO 
 

 

 

 

 

 

 
 



 

 

369 

 

 

 

Relação das gangues de Fortaleza identificadas durante a 
pesquisa 

 
 
GANGUES  
MUCURIPE  
01- Santa Teresinha  (PROAFA)  
02- Castelo Encantado   
03- Serviluz   
04- Cidade 2.000  
05- Beco do Zigue-Zague  
06- Avião  
07- Cacimba dos pombos   
08- Gangue do Homem-Aranha   
09- Gardenal  
PIRAMBU  
10- Formigões   
11- Aventureiros  
12- Gangue da Pracinha    
13- Ratos do Pirambu  
14- Areia  Grossa  
15- Santa Inês  
16- Arte Proibida  (AP)  
17- Guerreiros do Morro Proibido   
TIROL  
18- Aldeia   
19- Detentores do Spray  
20- Buraco da Gia  
21- Rua do Gavião     
22- Canibal  
23- Avião  
24- Turma do Scorpion  
25- Areia Grossa  
26- Thec   
27- Pitombeiras  
28- vasp  
29- Fiel   
PLANALTO DAS GOIABEIRAS  
30- Da Barra   
31- Turma da Noite   
32- Turma do Coiote (só mulheres)   
33- Cacimba dos Pombos  
 PARQUE ARAXÁ   
34- Galera do Parque Araxá  



 

 

370 

 

CARLITO  PAMPLONA  
35- Lindos Sonhos Dourados  
36- Vigiada  
37- Liberdade  
38- LSD - Líderes Spray Destruidor   
39- Galera dos Cinco  
JOSÉ  BASTOS  
40- Os Guerreiros  
41- Os Metralhas   
 BEZERRA DE MENEZES   
42- Morro do Oitão Preto  
43- Zem Grinismo  
44- Galera do Mundo Rebelde  
REINO ENCANTADO   
45- Turma do  Reino    
46- CVR ( Comando  Vermelho do Reino)  
47- Galera do Chico    
ALDEOTA  
48- Galera da Quadra      
49- Legião do Mau   
50- Do Trilho  
51- Favela Baixa Pau  
52- Gangue da Praça dos Verdes Mares   
53- Campo do América  
54- Barreiras  
55- Piedade  
COLÔNIA  
56- Turma do Pé Quente  
57- Turma do Reino Encantado   
BENFICA   
58- Canibais da Nova Geração  
59- Rua Larga   
NOVA METRÓPOLE   
60- Sem Cerébro  
61- Gangue de Baixo   
MONTESE  
62- S.S.-  Spray Satânico    
63- Do Sal   
64- Sombras da  Meia –Noite  
65- Gangue do Spray  
66- Gangue Espírito das Trevas   
67- Turma do Sal   
68- G.C – Geração Crucificada    
PIOXII  
69- Pau Pelado  
70- Floro Bartolomeu  
71- Gangue do Piloto   
72- Lagamar  
73- Do Maguila  



 

 

371 

 

BOM JARDIM  
74- Turma do Bom Jardim   
75- Santa Cecília  
76- Santo Amaro  
77- Zé Bastos  
78- Dos adultos  
QUINTINO CUNHA  
79- Guerreiros do Quintino Cunha  
JOÃO XXII  
80- Dragão 44  
PARQUE TABAPUÁ  
81- Jaqueta Preta  
82- Gangue do Lameiral   
ANTÔNIO BEZERRA  
83- Paquitos  
84- Anjos  
85- Sepultura   
.JARDIM IRACEMA   
86- Condenados pelo Vício    
87- Turma do Jardim Iracema   
88- Arrastão do Franzé   
ARATURI  
89- Sem Cérebro  
RIACHO DOCE  
90- Sem Cérebro   
JARDIM UNIÃO  
91- Sem Cérebro  
PARANGABA  
92- XR ( Xixi de Rato)   
93- Turma da Lagoa  
94- X2  
OTÁVIO BONFÍM  
95- Alienados da Rua   
96- Mercado dos Peões   
97- Beco dos Pintos  
98- Gangue da Metralha   
ALVARO WEYNE  
99- Cãozinho  
PARQUE RIO BRANCO    
100- Falange Vermelha  
101- Turma do PR   
OLAVO OLIVEIRA  
102- Q.C.   
103- Inferninho   
 JARDIM GUANABARA   
104- Guanabara   
JACARECANGA  
105- GM (Galera da Maldade  
106- CMG – (Canibais da Nova Geração)   



 

 

372 

 

PRESIDENTE KENNEDY  
107- Temberg    
108- Conjunto  
LAGAMAR  
109- Gangue do Lagamar  
 JOÃO ARRUDA  
110- Exército de um Homem Só   
AVENIDA JOÃO PESSOA   
111- Escrotos da João Pessoa   
112- Turma do Tapa   
JARDIM UNIÃO   
113- MA - 2 - Manipuladores do Ano 2.000  
JARDIM CASTELÃO  
114- MAP - Manipuladores da Arte Proibida  
JOSÉ WALTER  
115- Geração Satânica   
116- Anjos Rebeldes    
117- Gangue do Bá   
CONJ. JOÃO PAULO II  
118- RAC - Renascidos da Arte Condenada   
SERRINHA  
119- Turma dos Monstros   
120- Garotos Anjos   
121- Geração Urbana   
PARQUE DOIS IRMÃOS  
122- Crucificados do Sistema Urbano   
PRAIA DE IRACEMA   
123- Baixa Pau   
124- Da favela da Graviola  
125- Mercado dos Pinhões   
PARQUE GENIBAÚ  
126- Gangue da Cacimbinha   
PAPICÚ  
127- Beco da Teleceará   
128- Polo de Lazer do Papicu   
AUTRAN NUNES  
129- Turma do Autran   
CENTRO  
130- Turma do Coração de Jesus  
131- Turma da José de Alencar   
132- Turma do Polo Central   
133- Gangue do Centro   
PIEDADE  
134- Rebeldes da Noite  
FAVELA DO BURACO DA GIA  
135- Buraco da Gia  
CONJUNTO PALMEIRAS   
136- Turma do Palmeiras  
PARQUE SANTA ROSA   



 

 

373 

 

137- Turma do Parque Santa Rosa  
138- Atróz  
CRISTO REDENTOR  
139- Gangue do Cristo Redentor   
HENRIQUE JORGE  
140- Turma do Henrique Jorge   
PRÓXIMO AO COLÉGIO JÚLIA JORGE  
141- Os Reis  
  
GANGUES SEM REFERÊNCIA DE LOCAL  
142- Fim da Linha   
143- Garibaldi  
144- Gavião   
145- Rabo da Gata  
146- Turma do mau Elemento   
147- Relegando os Mortos Vivos  
148- GRP   
149- Garotos Selvagens   
150- Juventude Perdida da Pichação  
151- Pé Quente   
152- Ruaceiros da Noite   
153- G.F ( Guerreiros do Fogo)   
154- Trigo  
155- Maloca  
156- Tartaruga  
157- Comando Vermelho  
158- Rebeldes do Spray  
159- Galera das Areias   
160- DAM  
161- Turma do Cheiro   
162- Mangue Vermelho  
163- Turma da Rampa   
164- Gangue da UFC  
165- Turma da Fumaça   
166- Turma do Jandro   
167- Batalhão Vermelho   
168- Espírito das Trevas   
169- Turma do Dom Ratinho   
170- G.D.L.  
171- S.N.  
172- C.P.V.  
173- G.N.  
174- Cabeças Peladas   
175- Abelhas   
176- Pesão  
177- G.S.  
178- Turma do Nenem  
179- Turma da Chibata  
180- Turma do Leão  



 

 

374 

 

181- Turma do Mobral  
182- Turma do Carlão  
183- Morro do Moinho   
184- Turma do Alvorada  
185- Gangue Mirim  
186- Turma da 31 de Março  
187- Astronautas   
188- Boca Quente   
189- Do Porão   
190- Gangue dos Arrastões  
191- Gangue do Maluco  
192- Gangue do DJ  
193- Gangue do João Vício   
  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

375 

 

GLOSSÁRIO  
 
 
 
  A 
ABA- Tábua de madeira com suporte utilizada para surfar 
ABALAR - arrasar 
AFOGUETAR - dedurar, fazer maldade; 
AGITO - dançar  
APAGAR  - matar 
APATOLAR - tomar; roubar  
ARREPINADO - ingeriu roiphinol 
ARROCHAR - bater  
ARRUMAR UM TRAMPO - trabalho 
AVIÃOZINHO - pessoa que passa droga 
ASILAR - mendigar, pedir  
 
 
  B 
 
BACULEJO - forma de revistar 
BAD BOY - garoto mau 
BAGULHO - maconha 
BALANÇO - som que rola no baile com batida lenta  
BASEADO - cigarro de maconha 
BATALHAR - prostituir-se,  ganhar a vida nas ruas, roubar 
BATER UM FLIP - jogar fliperama  
BECA - camisa  
BARÃO - Como chamam o companheiro  
BERRO / OITÃO - revólver 
BIIL- polícia 
BOBO - relógio  
BOCA CHEIA DE FORMIGA - morto 
BOCADA - local de venda de drogas  
BOIOLA - homossexual  
BOLA - Correr   
BOTA PRA FODER - não estou nem aí 
BOTAR PRA FORA  - abortar  
BROTHER’S - amigo 
BROTIM - garota 
BYKE - bicicleta  
BUNDÃO - covarde  
 
  
  C 
 
CABEÇA  - o líder, o mais valente  
CABUETA - delator 



 

 

376 

 

CAIR FORA - sair do local  
CAMBÃO - ônibus  
CAMELO - bicicleta  
CANA - policial  
CANO- revólver 
CANECO - ânus   
CARA DE MAFIOSO - danadão 
CASA ARRUMADA - casa pronta para o assalto 
CASARÃO -  presídio 
CERVA - cerveja  
CHAPA - amigo  
CHAPADO -  drogado 
CHEIRO - cocaina  
CHEIRO DO QUEIJO - emboscada, tocaia 
CHEIROSA - cela  
CHEGADO - amigo conhecido 
COBRAR O FURO - descontar o que o outro fez  
COLINHA /COLADA - Drogar-se com cola  
COMER - manter relações sexuais 
COMER O BOI DO HOMEM - comer as custas do governo 
COROA -  pessoa mais velha  
CUSÃO - covarde  
CRUZETA- que ultrapassa as fronteiras das áreas das gangues 
 
 
   D 
 
DAR UMA BARRUFADA - cheirar cola  
DANÇAR - morrer 
DAR GERAL - namoro íntimo (mão boba)  
DAR LAVANDO - sai fora  
DAR ROLÉ - andar por ai  
DAR UMA - fazer sexo  
DAR UNS PAUS - tragar 
DAR UNS DOIS - fumar um cigarro de maconha  
DE CIMA -  armado  
DESCOLAR - levar porrada 
DESDOBRAR - querendo enrolar  
DETONAR - arrasar, mostrar alguma coisa rebelde, pichar 
DE CARA - quando está consciente  
DE PARADA - de briga  
DE ROCHA - legal, de confiança 
DOIDO - modo de cumprimentar o companheiro 
 
 
   E 
É MOLE - é fácil  
EMBAÇAR - provocar  
EMPAIOLADO - abastecido de droga  



 

 

377 

 

ENTOCA O FLAGRANTE - esconde a droga ou  arma  
ENCARAR- enfrentar 
ENXAME - a galera quando está reunida, geralmente é relativo a 

uma ação, tirar onda 
ESCARRAR - menosprezar 
ESCORAR - com uma arma pegar alguém como refém  
ESTÁ ROLANDO  - está acontecendo 
ESTICAR – correr, fugir. 
EU VOU DAR UMA FERRADA - dar uma facada  
EU VOU TE FAZER - eu vou te furar, matar  
 
 
   F 
 
FALÔ - Entendimento do recado dado, tá decidido 
FAZER A ELZA - roubar   
FAZER VARAL - roubar roupas 
FAZER LIMPEZA - levar tudo, roubar tudo 
FAZER UMA PARADA - roubar 
FAZER PRESENÇA - usar o companheiro sexualmente  
FECHAR - matar  
FECHAR UM CARA - matar 
FERRO - faca  
FICAR DE CARA - sem usar drogas    
FICAR ESPERTO - alerta  
FICAR SUJO - marcado, estigmatizado  
FOGO - arma   
FOI EM ROSA - foi preso  
FRUTINHA - homossexual masculino 
 
   
 G 
 
GADINHO - cara roubável  
GALO CAMPINA- tropa de choque 
GANHAR - roubar  
GANHAÇÃO - roubo  
GANSSANDO - observando  
GOIABA - homossexual masculino  
GERAL - revista da polícia  
GORÓ - bebida alcoólica  
GRANDES - referência aos membros pioneiros das gangues, mais 

velhos que   abandonaram as gangues 
GÜENTA - roubar, afrontar, enfrentar 
GURIZADA - referência aos membros das gangues 
 
  
I 
IRACEMADO - muita fome 



 

 

378 

 

 
    
   J 
JOGA NA MINHA -  dividir  
 
 
   L 
LAÇO- cordão 
LER UM TEXTO - fumar maconha  
LOMBRADO - estar drogado 
LUPA- óculos 
 
 
   M 
MAIOR LIMPEZA - coisa boa; situação tranqüila  
MALA - chefe de gangue  
MALACA -  companheiro entregou os demais  
MALUCO - muito drogado 
MARGAR - dormir   
MASSA - coisa bacana, legal  
METER OS NOMES- pichar 
MENINADA - garotas  
MINA - garota 
MEU CHAPA - amigo 
MOÇADA - seus amigos  
MÓ MENTIRA - falar uma coisa que não tem nada a ver 
MOCREIA - mulher feia 
MULHER DE MALA NA CADEIA - homossexual 
 
 
   N 
 
NA MORAL -  comportado  
NÓ- anel 
 
   O 
OS HOMENS  - polícia 
OS PILANTRAS - membros  de uma  outra gangue rival  
OS PISOS - sapato, tênis  
OTÁRIO - pessoa boba, facilmente enganável  
 
 
   P 
 
PÁ - forma de linguagem utilizada nos diálogos dos membros das 

gangues .  
        Ex: “Eu estava fazendo um negócio, pa...Ai, coisa e tal ...” 
PAIA - não está com nada  
PACA/PACOSA - homossexual  



 

 

379 

 

PALUDO  - fonte com dinheiro 
PANCADÃO - som com batida acelerada  
PARDAL- polícia 
PAPO QUEIXO - mentira  
PAQUETÃO - cigarro de maconha  
PARADA - drogas  
PARADA - entrar no jogo 
PARADA - furtos ou situação difícil 
PASSAR A MÃO - roubar  
PASSAR UM FAX - ir ao banheiro  
PASSAR PANO - bem vestido  
PASSAR OS PANOS  - ficar atento 
PEGAR BASEADO - fumar maconha 
PEGAR ALGUÉM  - bater em alguém   
PEGAR O BECO - sair 
PICO- point, local de encontro 
PILANTRA - mau caráter 
PIPOCO - tiros  
PISANTE -  tênis 
PORRADA - briga  
PREGO - otário   
PROBLEMA - referência a indivíduos mais violentos, valentes  
PULSEIRA - algemas  
PUXA FILA - referência aos indivíduos que vão a frente das brigas, o 

cabeça  
 
 
   Q 
 
QUAL FOI - o que é  
QUAL É O PÓ - qual é o problema  
QUE LOMBRA É ESSA -  algo que para alguém é complicado 
QUEBRADA - bairro  
QUEIMAR - atirar 
QUEIMAR A ROELA - fazer sexo anal 
QUEIMOU O FILME - falou coisa que não agradou  
QUEIXUDO - aquele que tenta resolver no diálogo 
 
 
   R 
 
REBARBA - resto de Comida 
RABO DE FOGUETE - fazer uma coisa que com certeza que não 

dará certo 
RALO - agressão, bater em alguém  
RANGO - Comida    
RAFAEL - fome  
RAPÁ - rapaz  
RAPEZ - rapazes 



 

 

380 

 

RAUL - ladrão 
REVISTADOS - embriagados, bêbados 
ROCHA – comprimido,  droga   
RODAR NA PAULISTA - dividir algo com o grupo  
ROLO- confusão, rivalidade, briga   
 
 
   S 
 
SAI DESSA TIO - tira você de um determinado assunto  
SAIR DE VOADA - sair depressa  
SANDALHINHA - homossexual feminina  
SATANO - mau caráter 
SE GARANTE - sabe tudo, é valente  
SE TOCA, DEIXA DE ONDA - atenção deixa disso  
SOM - festa funk 
SUJEIRA - alguém ruim  
SUJOU - chegou alguém  
 
   T 
 
TÁ NAS ENTOCAS - escondido  
TÁ LIGADO  - está entendendo o que está acontecendo  
TÁ SUJO - cometeu um erro, está marcado 
TÁ VACILANDO - fazendo algo errado  
TER MORAL - ter respeito 
TESOURO - fofoqueiro   
TIO - adultos 
TIRA - policial  
TIRAR A CARA - sair do estado normal através de droga  
TIRAR ÁGUA DO JOELHO - urinar  
TIRAR DE TEMPO - disfarçar, fazer algo para preencher o tempo  
TÔ LIGADO  - prestar atenção 
TRAÍRA - um companheiro que traiu o grupo  
TRAMPO - quer dizer trabalho 
TRETA - briga  
 
    U 
UM FURO - fazer um roubo e não repartir como foi combinado  
URUBU- Gate 
 
   V 
VACILO - descuido 
VALEU - agradecimento  
VAMOS SE PICAR PELO SEU MURILO - vamos sair pelo muro  
VINTE  - cigarro  
VOU DAR UM SAL - dar uma surra  
 
   Z 



 

 

381 

 

ZERADA/ SELADA - garota virgem  
 
 

 

 

 

 


	APRESENTAÇÃO
	A NÉVOA BRANCA E O MONSTRO DA NOITE: TERRENOS DA SUBJETIVIDADE
	INTRODUÇÃO
	GANGUES :   “INCLUSÃO”  SOCIAL ÀS AVESSAS?
	Anotações do diário de campo: fragmentos de um objeto de investigação
	Retalhos de um objeto “construído”
	A violência como mapa cultural

	CAPÍTULO UM
	O TERRITÓRIO E A FESTA:  ESTÉTICA JUVENIL GLOBALIZADA E OS JOVENS EXCLUÍDOS
	A vacância do referente trabalho
	Os signatários de uma estética  global
	O trabalho e a rebeldia urbana
	O tempo livre é festa
	Exclusão e violência: os olhares indiferentes

	TRAJETÓRIAS DA VIOLÊNCIA E DA REBELDIA:
	OBJETO E METODOLOGIA
	Como mapear o impreciso?:  A violência difusa e o nomadismo jovem
	Como conhecer  o outro?:  O  estranhamento de si
	Como delimitar o desconhecido?:  O “retardamento da categorização”
	Como olhar o diferente?  A imagem visual como mapa cultural
	Como abordar o diferente?  : “A teoria em atos”40F ”
	De frente às gangues
	As entrevistas : conversas em grupo

	CAPÍTULO TRÊS
	REFLEXÕES ACERCA DO IMAGINÁRIO DA VIOLÊNCIA
	NAS CIÊNCIAS SOCIAIS
	Por que a reflexão acerca do imaginário das ciências sociais?
	As ciências sociais e a violência no  mundo moderno
	Margens  reveladoras da violência
	Violência e Diferença

	CAPÍTULO QUATRO
	JUVENTUDE E ESTILO: A REBELDIA COMO LEMA,  A VIOLÊNCIA COMO MARCA
	A  juventude e a era da recusa
	A  juventude  e  estilos culturais  da sociedade do consumo
	As galeras e gangues : fronteiras tênues
	A gangue e o olhar do pesquisador
	Gangues : a violência é a diferença
	Entrar na gangue: o emblema da instituição
	Sair da gangue : novos rituais institucionais
	Da gangue para o Hip Hop :  histórias de transição
	Estética e imaginário juvenil : as gangues e o Hip Hop
	CAPÍTULO CINCO
	A TERRITORIALIDADE  E AS FRONTEIRAS DA VIOLÊNCIA: A DINÂMICA DE FORMAÇÃO DAS GANGUES URBANAS
	Normalização Social e Repressão em Fortaleza
	A cidade dividida;   a cidade sitiada
	O Mundo de Fora e o Mundo de Dentro: a territorialidade das gangues
	A cidade e as inscrições da pobreza e da riqueza
	A rebeldia urbana e a ação juvenil
	A cruzetagem :  quebra dos pactos territoriais
	Gangues e Hip Hop: a rua como território privado, a rua como posse coletiva

	CAPÍTULO SEIS
	GRUPOS IDENTITÁRIOS E FRAGMENTAÇÃO SOCIAL :
	A VIOLÊNCIA COMO MARCA
	Grupos identitários e fragmentação social : quando ser violento, ser rebelde,  faz diferença
	As gangues e delinquência: limites entre a exclusão e a  violência
	O mundo oficial e o mundo subterrâneo : a “luta pela classificação”
	Solidariedade e  Identidade: a dimensão local como referência.
	Identidade  e a autonomia

	CAPÍTULO SETE
	INSCRIÇÕES SOBRE O CORPO:
	VIOLÊNCIA E MITOLOGIA
	As cidades modernas e a dimensão do olhar
	Comunicação Visual : o corpo como texto
	Super-exposição : refluxo dos símbolos?
	Identidade : o corpo como sinal
	De que falam as tatuagens?
	Mitologia no corpo : tatuagem e sincretismo
	CAPÍTULO OITO
	GANGUES E POLÍCIA: CAMPOS COMUNS DE ENFRENTAMENTO,      ESTRATÉGIAS DE DIFERENCIAÇÃO
	Os corpos dos iniciados e os investimentos da violência: são Jorge e o Dragão
	“Eles são uma gangue”
	Polícia e gangues: a crise das diferenças
	Gíria : linguagem secreta, demarcação das diferenças
	A polícia, os delinqüentes juvenis e a justiça

	Considerações Finais
	ACONTECE TUDO AO MESMO TEMPO AGORA
	Não seriam as gangues porta-vozes de uma forma de violência constituída sobre um terreno ambíguo, como bem exemplifica Harvey (1992), “destrutivamente criativas”, “criativamente destrutivas”? Esse terreno movediço, não totalizador, recortado de ambigü...
	ANEXO
	Relação das gangues de Fortaleza identificadas durante a pesquisa
	GLOSSÁRIO


