
ÂNGELA MARIA BESSA LINHARES

o TORTUOSO E DOCE CAMINHO DA SENSIBILIDADE

FORTALEZA - CEARÁ

1995



UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ
FACULDADE DE EDUCAÇÃO

CURSO DE MESTRADO EM EDUCAÇÃO

BH/UFC

o TORTUOSO E DOCE CAMINHO DA SENSIBILIDADE

Ângela Maria Bessa Linhares

Dissertação apresentada ao Curso de
Mestrado em Educação como requisito
parcial, para obtenção do grau de
Mestre em Educação ..

Fortaleza - 1995



BH/UFC

o TORTUOSO E DOCE CAMINHO DA SENSIBILIDADE

Ângela Maria Bessa Linhares

Aprovada em _----C/_----C/ __

BANCA EXAMINADORA:

Prof. Eduardo Diatahy Bezerra de Menezes
PHD (presidente da Banca)

Prof Maria Nobre Damasceno
PHD

Prof. Jacquies Therrien
PHD

Prof. João Francisco Duarte Júnior
Mestre



SUMÁRIO

Página

RESUMO: .

ABSTRACT: .

INTRODUÇÃO:.................................................................................... 02

QUADRO DE MATÉRIAS:.................................................................. 04

CAPÍTULO I:........................................................................................ 09

CAPÍTULO 11:....................................................................................... 18

CAPÍTULO III:...................................................................................... 33

CAPÍTULO IV:...................................................................................... 59

CONCLUSÃO:...................................................................................... 214

BIBLIOGRAFIA:................................................................................... 240



RESUl\1o

A critica da razão na modemidade, feita em níveis radicais, alcança mostrar
como se vincula esse modo instrumental de se tomar a razão, conyv lnodo de se
pensar ciência hoje. Partindo do referencial teórico da teoria critica, com os
pensadores da chamada Escola de Frankfurt, tento compreender como, na Escola,
essa hipertrofia da razão instrumental se dá às expensas do silenciamento de outras
dimensões humanas.

Apartando o sujeito epistêrnico do sujeito que deseja, hipertrofiamos a
dimensão cognitiva excluindo dela a desejante - que inclui a ética, a estética, a
afetividade, o corpo - o lugar da arte na Escola aprofundando as relações entre a
esfera da produção e a formação da subjetividade, vimos que, no estágio do
capitalismo tardio, a função precipua da Escola é preparar para o trabalho e, como
para as classes populares o trabalho é sujeição, na sua preparação mutila-se
expansões desse sujeito e treina-se para o sacrifício.

Nesse estudo etnográfico, que utilizou rituais e representações sobre o
espaço, o tempo e- as cenas onde se diz estar a arte da Escola. Fui buscando as
relações entre o modo de se tomar arte na Escola e os vestígios de dimensões
silenciadas. Nesse labirinto, o 110 de Ariadne: a sensibilidade. Pasolini, Hegel,
Adorno, Benjamin e Guattarri - interlocutores nesta discussão que mostra. a
potência. da arte como forma de conhecer e situa a tarefa crítica da cultura e do
fazer arte como vitais para a Escola.



BHJUF
RÉSUMÉ

La critique de Ia raison, dans le monde moderne, développée de façon
radicale, prétend montrer Ia relation entre le mode instrumental de concevoir
Ia raison et le mode de concevoir Ia science, aujourd'hui. En partant du
référentiel théorique de Ia théorie critique, avec l'appui des penseurs de l'École
de Frankfurt, l' étude essaye de comprendre comment dans l' école cette
hypertrophie de Ia raison instrumentale se fait au coüt de I'omission de
d'autres dimensions humaines.

En séparant le sujet epistémique du sujet qui désire, on hypertrophie Ia
dimension cognitive excluan1 d'elle Ia dimension désirante qui inclut l'éthique,
I'esthétique, l'affectivité, le corps, enfin, Ia place de l'art à l'école. Un regard
plus profond sur les relations entre Ia sphêre de Ia production et Ia formation
de Ia subjectivité, il apparait que'au stage du capitalisme tardif, Ia fonction
principale de I'école est Ia préparation pour le travail, mais étant donné que
pour les classes populaires le travail est assujetissement, cette préparation se
fait en mutilant le développement de l'acteur social, le préparant au sacrifice.

L'étude, comme approche ethnographique à l'école, a utilisé les rituels
et les représentations sociales sur l' espace, le temps et les cênes ou I'on dit se
développer I'art à I' école. La recherche a observé les rclations entre le mode
d' approche de I' art à I'école et les vestiges de dimensions omises. Dans ce
labyrinthe, le fi! d' Ariane: Ia sensibilité. Pasolini, Hegel, Adorno, Benjamin, et
Guattari son1 les interlocuteurs. L' étude révêle le potenciel de I' art comme
forme de connaitre et situe Ia tâche critique de Ia culture et des activités
artistiques comme vitales pour I' école,



2

INTRODUÇÃO
BH/UF

Situando a tarefa crítica da cultura e da obra de arte não mais

como epifenômenos mas desvendando as relações entre as esfera da produção e

a formação da consciência, a teoria crítica, com os pensadores da chamada

Escola de Frankfurt, alcançou fazer a crítica da razão, na modernidade, em

níveis radicais. Chegou a mostrar como se vincula esse modo de se tomar a

razão com o modo instrumental de se fazer ciência hoje. Partindo desse

referencial teórico, tentamos compreender como, na Escola, essa hipertrofia da

razão instnunental se dá às expensas do silenciamento de outras dimensões

humanas. Como se, ao entrar na Escola, o sujeito epistêmico pudesse se despir

de ser também o sujeito que deseja. A dimensão cognitiva, hipertrofiada na

Escola, também aparta dela a dimensão desejante - que inclui a ética, a estética,

a afetividade, o corpo: o lugar da arte na Escola. Ao focalizar, na Escola, os

contornos e as cores específicas desse modo de ser da racionalidade fomos

auscultando vestígios de dimensões humanas mutiladas. Nesse labirinto,

buscamos retomar o fio de Ariadne: a sensibilidade.

Do ponto de vista metodológico, procedeu-se ao estudo de

cinco rituais e das representações de pais, alunos e educadores sobre o lugar

onde a arte da Escola está.

o estudo dos rituais mostra que eles servem tanto de moldura

para o instituído evidenciar suas lacunas de sentido como para o instituinte

explicitar sua corporeidade nascente. A partir dessa busca e escuta de "onde a

arte da Escola está", feita através do estudo de rituais e representações de pais,

alunos e educadores de três escolas públicas de Fortaleza, tentei percorrer o

caminho tortuoso e doce da sensibilidade - essa região não de todo colonizada

pela razão instrumental.



BH/UFC 3

Levantando-se o espaço, o tempo e as cenas onde se fala e

mostra onde está a arte da Escola fui compreendendo que relações se tecem

entre um determinado modo de se tomar a arte e os vestígios de dimensões

silenciadas no ser que aí se educa. Fui desvendando homologias entre este

estudo micro-antropológico e as referências de cultura e classe social, por se ter

como premissa que as questões da subjetividade não flutuam livremente na

estrutura de produção.

Desse modo, vi que, se a função precípua da Escola, no estágio

do capitalismo tardio é a preparação para o mundo do trabalho e como, para as

classes populares, o trabalho é sacrifício, a preparação para o mundo do

trabalho que se faz na Escola antecipa o treinamento para a sujeição.

Hipertrofia o "horno economicus" em detrimento de mTI desenvolvimento mais

integral do ser que aprende. Consequentemente, exclui-se a arte com a

produção e leitura de sentidos que ela chama a si. Aparta-se a razão da

dimensão desejante. Nega-se a polivalência do signo e sua potência como

conteúdo vivo do diálogo entre pares e textos.



4

QUADRO DE MATÉRIAS

CAPÍTULO I

DA BIOGRAFIA PESSOAL À CONSTRUÇÃO DE OBJETOS: A

BUSCA DE SENTIDOS

Assim é que, o I Capítulo desta dissertação mostra a inquietação

com a minha própria busca de sentidos na construção do objeto de estudo que

tomo neste trabalho. Esta inquietação envolve o sinuoso e, às vezes, conflitante

caminho da arte e da educação na minha vida. E desde logo, anuncio: ora a

arte-educadora com suas perplexidades e anuviadas perguntas, ora a artista, em

seus deslumbramentos e margens colocariam seu olhar mais frontalmente em

algumas entretelas deste texto.

CAPÍTULO 11

DA EXPLICITAÇÃO DO PROBLEMA:

As presenças e as ausências (as sedes e fomes) da arte na

Escola apontariam para a necessidade de se trabalhar dimensões esquecidas

que compõem os fios do torto e doce caminho da sensibilidade? Neste

movimento de compreensão do problema, que pedrinhas podemos ir colocando

para, como João e Maria do conto popular, rastreannos o caminho?

Após um breve passeio onde mostro que aspectos abordo ao

buscar a presença (e detectar as ausências) da arte na Escola, menciono o

porquê da escolha da metodologia utilizada: o estudo dos rituais e as

representações.



5

Detenho-me em ir delineando a complexidade do problema que

tento compreender e, como uma paleta que vai se diversificando, através de

perguntas vou formando uma moldura primeira onde o tema vai aparecendo em

seus matizes.

CAPÍTULO 111

DA METODOLOGIA UTILIZADA

Situo o estudo dos rituais e das representações de pais, alunos e

educadores de três escolas públicas de Fortaleza sobre "o lugar onde está a arte

da escola" na esteira das abordagens antropológicas em educação. Seguindo a

idéia de Tumer de ritual como processo, relaciono a importância e a pertinência

dessa abordagem para o problema que tento compreender.

Elejo, então, cenas comuns visíveis em que os educadores e

alunos se dizem e vêem fazendo arte na Escola.

Depois, mostro como vou vincular o estudo destas

representações sobre o lugar da arte na Escola às cenas visíveis observadas.

Proponho ser oportuna a conexão das representações e dos rituais analisados,

para o aprofundamento eproblema observado.

Sublinho também que o ponto de vista escolhido releva o papel

e a fala do protagonista principal: o aluno, outro elemento que o faz alinhar-se

na fileira dos estudos etnográficos da Escola.

Analiso ainda o campo dos sentidos: os viezes ideológicos, a

errância dos significados, o modo de se tomar a palavra e o silêncio, neste



6

sistema contraditório, confluência da ideologia e da história, da incompletude

do paradigma da linguagem verbal e da polissemia do Sif,'110.

Discuto ainda questões de Validade e o lugar do observador

nesta pesquisa. Por considerar a pesquisa nas ciências humanas mais uma

questão de linhas de questionamento que de técnicas e definições quantitativas,

escolho uma abordagem qualitativa e uma posição epistemológica que não se

isenta da análise filosófica.

CAPÍTULO IV

ESTUDO DE CINCO RITUAIS ONDE SE DIZ QUE ESTÁ A ARTE DA

ESCOLA OU CINCO FUGAS PARA UMA DIMENSÃO DESEJANTE.

A partir do estudo de três rituais onde se diz que está a arte da

Escola, cheguei aos dois lugares (rituais) que extrapolaram seus muros: o fundo

de quintal e a rua. Associei os três rituais da Escola (onde se diz que a arte

está) a três momentos na história da arte-educação no Brasil.

Também tento fazer uma espécie de escritura semiótica do

nosso tempo, a partir desse estudo das cenas e ritos do cotidiano escolar. Duas
I

metáforas balizam esse olhar: o momento do negativo, com suas alegorias de

dor que a história acumula e a compulsão para se caminhar para o imaginário

do futuro.

Incluí neste Capítulo uma reflexão teórica mais aprofundada

sobre o processo de reificação da consciência no capitalismo, que ampara-se

nos estudos estéticos de Hegel e Adomo.



7

Este subcapítulo intitula-se:

Elementos para uma concepção mais totalizadora da Razão

ou de como o Sentimento entra na história.

Na análise dos processos rituais (Ritual I, 11, 111, IV e V), vê-

se as fugas para onde vai se abrigar uma dimensão desejante encurralada.

Assim é que ao longo desta análise dos processosrituais, levanto os seguintes

fios (tênues?) por onde escorre o tortuoso e doce caminho da sensibilidade:

IV.l - A arte como crítica social ou como um modo de se

trabalhar a dimensão negativa da razão, na acepção de Adorno.

IV.2 - A dimensão utópica e o reino das possibilidades em seu

colo de xamã: a arte.

IV.3 - A arte enquanto especificidade do trabalho humano.

IVA - O sentimento, na Arte, como qualidade experienciada.

IV. 5 - Da idéia de omnilateralidade e de como a arte pode

trabalhar com a dimensão do fazer, do sentir e do pensar.
•

IV.6 - A arte e a cultura na Escola: a importância do tratamento

político e estético dos símbolos e gestos da cultura, em Educação.

IV.7 - Arte como crítica da cultura capitalística ou como crítica

de um certo modo de formação da subjetividade.



8

CONCLUSÃO

Em busca de uma nova concepção de sujeito nas práticas educativas

na Escola ou para que Auschwitz não se repita.



9

CAPÍTULO I

DA BIOGRAFIA PESSOAL À CONSTRUÇÃO DE OBJETOS: A

BUSCA DE SENTIDOS

Muito se tem escrito sobre a relação do sujeito cognoscente

com o objeto que quer conhecer e, também, sobre o processo de

conhecimento. Polarizações foram feitas, ao longo da história da humanidade,

ora enfatizando o pólo do objeto, ora o pólo do sujeito.

As principais correntes que marcaram, na Modemidade, o modo

de se pensar o conhecimento resvalaram de um pólo a outro.

Quando se passou a compreender o mundo em sua existência

materializada, a Razão passou a assumir seu caráter pleno de manipulação e

dominação da Natureza. O Positivismo ou o Empirismo é, das correntes

filosóficas da Modernidade, a que sintetiza este primado do Objeto: o dado da

experiência é a dimensão fundante do Real, este real é fático e, assim, Ciência

fica reduzida a um conhecimento instrumental.

No outro pólo, embora a idéia de fundo seja a de que o Real é

dado ao sujeito, em sua imediaticidade, o Racionalismo vai sintetizar o primado

do Sujeito. Entre um e outro ângulo de visão supõe-se que o Real se deixa

conhecer sem mediações. O modo de conhecer se pensa, nesses pólos, livre do

contexto sócio-histórico.

O neo-empirismo, apesar de trazer à discussão metodológica a

importância da mediação linguística, continua a ter uma visão fática da

realidade, sempre fugindo da prática histórica.



10

Tomando-se da Dialética a idéia processual do conhecimento

que quer superar o imediato, já que o imediato não é pensado, temos como

norte que a construção do objeto é fruto de um trabalho teórico-prático. Na

verdade, um trabalho que parte de um concreto percebido que, ao se elevar

continuamente, passa através de mediações ao concreto pensado: o objeto de

estudo visto numa dimensão totalizante, síntese de múltiplas determinações. O

pensar, nessa perspectiva, é tido como uma mediação da ação transformadora

no mundo.

É nesse caminho mediado que um sujeito tenta construir seu

objeto, incluindo-o em meio a um conjunto relacional que lhe confere

propriedades específicas. Os objetos construídos situam-se em determinados

pontos históricos e num espaço de relações objetivas e subjetivas: buscar essa

rede relacional, na acepção de Bourdieu, seria o objeto desse percurso.

Como situar-me fora desse percurso de construção de

significações e sentidos? O processo de conhecer é um processo de elaboração

de sentido. Esse processo inscreve-se e está imerso na cultura dos indivíduos.

Cultura aí, tem a concepção gramsciana de que "todos são já cultos"

(GRAMSCI, Antônio. Scritti Giovanili. Turim, Einaudi, 1958 apud

MANACORDA, 1990:23). É organização subjetiva do próprio eu interno e,

também, objetiva, externa, dos instnunentos de sua difusão e configuração no•
corpo social. A imbricação entre as relações sociais e o processo educativo,

entre a prática social dos sujeitos e sua expressão na dialética entre pensamento

e linguagem são modos de ser da cultura.

A construção de sentido situa-se, portanto, dentro do quadro

cultural, cuja dimensão histórica é vital, "já que o homem é sobretudo espírito,

isto é, criação histórica e não natureza". (Ibidem p.22).



11

Vendo cultura como um modelo de direção do agregado social,

como diz Manacorda (ibidem, p38), ao comentar o pensamento gramsciano,

deixamos a visão da cultura apenas como herança dada às massas e passamos a

vê-Ia como organização e ação do pensamento do homem, indivíduo e

coletividade.

Quem elabora estes sentidos, no processo de conhecer, é LUn

sujeito histórico que está a crescer e desenvolver-se em várias dimensões. Esse

"homem completo", na acepção de Gramsci, é alguém cuja dimensão subjetiva

está em interação com sua prática social e política, uma alimentando a outra,

dialeticamente.

A ação educativa, portanto, envolve uma dimensão subjetiva

inequívoca que, ao longo da história da educação, ressentiu-se de

considerações que lhes extirpavam seus componentes históricos e culturais. A

ideologia dos dons, o inatismo e uma vertente espontaneísta advinda do

pensamento rousseauniano consideraram os potenciais dos sujeitos sem relevar

o aspecto formador do meio ambiente.

Tanto num tipo de visão que nega como que afirma a formação

social da mente, a ação educativa costuma dar prevalência quase que absoluta a

aspectos cognitivos, como se eles estivessem imunes à dimensão do sentir

humano.

A razão instrmnental e técnica erigida como única forma

legítima de conhecimento, alijou as outras dimensões humanas do processo

educativo encetado pelas agências educacionais fundamentais, principalmente a

Escola.

A elaboração e expressão de significados ficam consideradas,

nessas agências, apenas como um construto intelectual, do qual se retirou a

dimensão sócio-emocional. O significado "possui uma dimensão sentida



12

(vivida) e simbolizada (refletida) - é o resultado da interação entre a

experiência e os símbolos", (DUARTE JÚNIOR, 1981 :32).

É esse processo de elaboração e expressão de significados,

numa agência educacional específica chamada Escola, que foi esquecido nas

abordagens radicais sobre Educação.

A meu ver, esse processo que envolve o desvelamento dos

significados e sentidos postos pela cultura é, também, o processo de recriação,

reelaboração ou gestação do Novo (dos novos significados e sentidos). Por

envolver o trabalho com a elaboração e expressão de sentidos, nas várias

amplitudes que são as linguagens artísticas expressivas do ser, estaremos

lançando subsídios para uma proposta de Arte-Educação.

Antes vista como apenas um veículo de comunicação do sentido

já dado, vamos ver o trabalho com as várias formas expressivas como o "colo"

onde se gesta o novo sentido. Assim como o próprio processo de conhecer é

um processo de elaboração de sentidos, em educação o trabalho com as várias

formas de expressão do ser, nascedouro da Arte, é um modo de não aceitarmos

a razão instrumental como a única válida dimensão humana.

Também não se quer colocar a discussão sobre a Arte e sobre
I

as dimensões humanas com as quais ela trabalha em um fosso de

irracionalismo, negando a essas esferas seu construto de racionalidade. A

compreensão destas questões que envolvem a relação entre a razão

instrumental, as outras dimensões da razão (sobretudo a dimensão negativa da

razão, na acepção de Adorno, que vamos cotejar ao longo deste texto) e as

outras formas de conhecer e exprimir que a dimensão estética chama a si serão

baliza neste "détour" que desenha o torto e doce caminho da sensibilidade.



13

Situando esse objeto de estudo como mma (fonte) de um

território marítimo que é a biografia pessoal, algwnas palavras deveriam ser

ditas sobre essa água turva.

Na minha história como trabalhadora, ora da Arte, ora da

educação, ora esses dois veios se misturavam em um mesmo manancial de

realidade: as populações exploradas, nas várias e contraditórias faces da

realidade educacional. O trabalho com a Educação Popular e especificamente

com a ação alfabetizadora, o terreno mais constante para onde essas águas

confluíram, alimentava-se dessa fonte ininterrupta que se fazia no terreno da

Arte e da Educação Popular. A figura do "moto contínuo" poderia dar conta da

relação dialética entre essas duas esferas de atuação - a Arte e a Educação -

que se confrontavam cotidianamente.

Como transformar os canais proficuos dessas esferas de

trabalho que se alimentam mutuamente num mesmo rio, ainda que com

afluentes diversos?

Como distanciar-se o suficiente para não nos afogarmos na

mesclagem entre as identidades do vivido e do concebido?

.Traduzir uma parte na outra parte, como diria Ferre ira Gullar, é.
uma questão de amor e arte.

O traçado dessa tradução, todavia, nunca foi claro nem fácil.

Decifrar o caminho da sensibilidade no processo do conhecimento, sem

descurar da razão ... Buscar alguma trôpega luz para alumiar esses pontos (de

fuga?) é wn tanto pôr à mostra a costura da roupa que se vestia e tentar ver, no

seu rastro, o delinear-se de um corpo inteiro.



14

Tornar explícitas algumas questões que haviam sido (e são)

vitais na minha vida: esse o caminho.

Essa teia tecia-se junto à busca de decifrações em experiências

com Arte e Educação, como um processo de construção de sentidos.

Como esquadrinhar, vasculhar, na materialidade da ação

educativa que envolve escolarização, o oficio mais constante, esses sinais da

fonte (submersa) da sensibilidade? Como raspar o nanquim negro e deixar ver o

desenho que ali jaz oculto? Como recortar a reflexão teórica que fazemos hoje

se, na verdade, ela é apenas LUTI momento de uma história de trabalho?

Grupos de instituições totais, agrupamentos feministas,

populações confinadas (hansenianos, presidiários, "menores" infratores),

trabalhadores da mais vária arte e ciência foram sujeitos ativos nessa história

em que também eu era artífice e argila. Dificil, portanto, fazer a ruptura

necessária nesse processo de, apaixonadamente, viver e trabalhar com Arte e

Educação para recortar, nesse mar, o trecho do território cognoscível.

Por isso, é necessário reiterar, optei por tentar compreender as

demandas (o que eu chamo as sedes, as fomes) e as representações que os

educadores, os pais e os alunos de três escolas públicas de Fortaleza - Ceará

expressam com relação ao que a Arte possa trazer à Escola. Ao lado da análise
•

dessas representações, trago comigo interlocutores e cenas de outras situações

vividas e refletidas ao longo da minha trajetória pessoal e que, l1lUTI ponto ou

noutro desta dissertação, dialogarão de modo mais explícito neste texto.

o trabalho com as representações envolverá como contraponto

às falas, o estudo de cenas e de rituais na Escola e, também, em um outro

trabalho que faço, em Arte-Educação, e que não inclui escolarização: o do "Um

Canto em Cada Canto". Penso que, como se faz às vezes "papos de

in trumentos sonoros , poderíamos pôr a dialogar algumas situações pinçadas



15

na Escola com outras na situação de educação não formal do "Um Canto em

Cada Canto", que envolve arte-educação.

o Projeto "Um Canto em Cada Canto" é a história de um grupo

de cnanças de um bairro chamado Messejana (cento e quarenta e cinco

crianças), que faziam parte de um coral infantil, regido por Ana Maria Militão

Porto (Nininha). Os pequenos calças curtas trasnforrnaram-se em rapazes, as

meninas se fizeram mulher e cada um deles comprou a idéia da regente de

espalhar essa chama da música, esse gosto de cantar e fazer arte, dessa forma

coletiva que tem como seu desenho primeiro o Canto Coral. Com cento e

quarenta e cinco crianças e adolescentes que refletem sobre suas realidades e

sonhos fazendo arte, você faz o quê? Um acordo com tempo, para que esse

sonho se faça história? A esse amor coletivo se deu um nome (Um Canto em

Cada Canto) e estruturou-se um cotidiano de trabalho (para repartir esse saber

que é a música) e Estudo (para continuar crescendo e aprendendo). Seguiu-se,

então, fazendo esse sonho virar came dos dias, realidade pura, capaz de

alimentar esses adolescentes nesse gosto ..

A música como linguagem artística central, nucleadora do

processo de agrupamento onde se insere a ação educativa, utiliza-se

principalmente do Canto Coral. Os desenhos e formatos dessa ação em arte-

educação, que tem como fio condutor a música e, especialmente, o Canto,

Coral, privilegiam uma abordagem que considera o ser singular que cresce e se

desenvolve em várias dimensões sem, todavia, esquecer-se do coletivo e sua

educação.

Eu disse que a música é a linguagem central porque a idéia que

temos é que devemos trabalhar outras formas expressivas: as artes dramáticas e

as artes plásticas, sobretudo, neste processo que, na verdade, é de

desen olvimento da sensibilidade. Chamada a dirigir e escrever um musical,

que intitulei 'Míria ou Lá se vem a lua, quem te disse que ela é tua", com o



16

corpo dos monitores regentes e apoios de bairros (cerca de quarenta pessoas),

desde esse tempo (há cerca de 2 anos e meio) trabalho como assessora

pedagógica deste antigo projeto que, hoje, é uma associação, que dirijo, sem

fins lucrativos e que conta com 26 (vinte e seis) corais infantis em Fortaleza e

cerca de 30 (trinta) corais no interior do Estado (em todas as sete regiões do

Estado). Nossa ação volta-se exclusivamente para crianças das classes

populares. Em Fortaleza, como um rosário de contas hoje se conta os bairros

onde se tem canto coral: Jangurussu (onde os meninos que apanham lixo, à

noite, com velinhas acesas nas mãos, de dia tocam flauta e cantam nesse

canto), Pirambu (onde filhos de desempregados, aprendizes dos improvisos da

vida nas "gangues" ou bandos de rua, compõem nosso corais); Santa Maria,

São Bemardo, Conjunto Palmeiras e favela São Miguel (a velha Messejana e

as vilas de pobreza que a abraçam); os grandes Conjunto Ceará e Prefeito José

Walter, Castelo Encantado e Serviluz (onde os filhos e filhas de pescadores e

dos morros da beira da praia encorpam esse canto), Tancredo Neves (onde as

crianças moram em casas de papelão que se transmudam pouco a pouco em

tijolos), Dias Macedo I e II (um verdadeiro arquipélago de invasões que se

irmanam, aflitas), Parque Potira (as crianças pobres e simples de uma quase

cidade do interior: a velha Caucaia, e São Vicente de Paula (onde as crianças

desse canto moram nas favelas do trilho que circundam a Aldeota elegante e

rica, com seus shoppings e suas luzes) ...

Em 1994 incluímos novos Cantos (como chamamos a cada

núcleo novo que envolve pelo menos um coral ou algum trabalho expressivo

em música, a linguagem central, como dissemos) em Orfanatos: Eunice Weaver

filhos de hansenianos), Nosso Lar, Cristo Rei ... A expansão para o interior

também se fez este ano.

O que é mister observar é a riqueza do contraponto entre

periências tão diversas, cada uma com seus limites (extensos, "duros" de

erem transpo tos aceitos refletidos) e suas descobertas, certamente



17

importando a mim considerá-Ias, de mn modo mais consciente nesta entretela

do texto desta dissertação.



18

CAPÍTULO 11

DA EXPLICITAÇÃO DO PROBLEMA:

- Seria a Arte uma das formas de se buscar desenvolver na

Escola os fios do tortuoso.sinuoso e doce caminho da sensibilidade? Como?

A abordagem etnográfica, que se fará através do estudo das

representações e dos rituais, serve sobremaneira aos objetivos deste trabalho,

por dar conta da dialeticidade necessária para integrar aspectos que parecem

acessórios, tangenciais, marginais ou contingentes, com outros mais estruturais.

Assim como eu própria busco costurar sentidos nesse meu

(tortuoso) percurso, neste trabalho intento recortar no objeto também a esfera

dos sentidos e significados que compõem o caminho da sensibilidade. É que o

que se quer fazer ressaltar é a necessidade de um tratamento, mediante a Arte,

da dimensão simbólica humana.

A expressão como vínculo inexpugnável da necessidade que o

homem tem de simboIização não pode ser aIijada de LUnprocesso educacional.

Essa expressão, se é solicitada apenas no nível da expressão em leitura-escrita,

a ser adquirida, é desconfinnadora do referencial cultural do estudante, que se
I

expande nas várias direções expressivas. A expressão, reiteramos, não é apenas

um refletir a realidade - é um construí-Ia permanentemente na medida em que

vemos que a linguagem não é um veículo inodoro, insípido, transparente que,

como uma substância invisível que não deixa marcas, toma a forma do

recipiente (conteúdo, sentido) que a contém. Pelo contrário, se linguagem é

constituidor e constituinte e, no ato de seu pronunciar-se, ela toca e refaz novos

campos semânticos, a expressão é re-elaboração da realidade.



19

De acordo com a escola de pensamento do "sistema" simbólico

(VICTOR TURNER, CLIFFORD GEERTZ, SHERRY ORTNER, DAVID

SCHNEIDER e outros), tomarei a cultura também na acepção de sistema de

símbolos. Considerar a dimensão simbólica no processo de Educação (e em

todo o percurso educativo escolar) é desvelar as minúcias e os sentidos de que

estão repletos os rituais (na acepção de Victor Turner e McLaren) do cotidiano.

Os símbolos possuem um poder de representação ou de elaboração da ação:

têm poder de estruturar a imaginação e de proclamar ou emoldurar a desordem,

assim como a ordem (ORTNER; BAUM; BAB COK apud MCLAREN, Peter.

1992). As dimensões simbólicas do currículo oculto, se expressas, serão um

modo de deixar pronunciar-se, reconhecer-se, desenvolver-se esse sujeito

(educando) partindo-se do próprio "nicho" cultural em que está imerso.

Trabalhar-se a linguagem popular verbal ou "usar-se palavras do vocabulário

do educando" num processo alfabetizador, por exemplo, é reduzir a

complexidade simbólica do homem a essa pequena fresta.

Trabalhar-se a dimensão simbólica, nesse constante montar e re-

montar os símbolos e ritos do nosso cotidiano, é desnaturalizar a injustiça. É

desenfocar o que é visto como "natural", de sua moldura de permanência,

aceitabilidade e naturalidade. E o momento da Educação na Escola, por ocorrer

atribuindo prioridade à mediação de um novo código, o da leitura-escrita, é um

momento privilegiado para considerarmos o trabalho com o simbólico, haja
I

vista que esta nova aprendizagem pode se dar, como se dizia na cultura da

cana-de-açucar no Nordeste, assassinando as outras culturas, plantações e

terrenos; essa nova cultura sufocava o que nascesse perto.

Seguindo a esteira desses fios, esquadrinhamos o edificio

pedagógico escolar: suas falas, cenas e ritos cotidianos, impregnados de visões,

usos, representações sobre Arte - e a falta dela - para vermos como estas

presenças - e ausências - estão tocando (ou sonegando) o caminho da

en ibilidade.



20

A dimensão utópica e seu colo vivificador: a Arte

A razão instrumental, como a vêem os frankfurtianos, é

dominante hoje, no império do positivismo e do experimentalismo em Ciências.

Outras formas de conhecimento como a Arte e a Religião não são consideradas,

e apenas a Ciência é vista como única forma legítima de conhecer. A dimensão

negativa da razão - o que o real não é, o que o real poderia ter sido ou poderia

vir a ser, como diz Adorno (ADORNO e HORKHEIMER, 1985) não é

considerada. A ética, a filosofia, a moral, a dimensão utópica capitularam e

sucumbem ao peso da razão devoradora da lógica do capital e do positivismo

nas Ciências. Nesse momento em que se vê configurada essa crise de

paradigmas, a dimensão utópica encontra seu reduto na Arte. O trabalho com o

"mundo simbolizado", inextricavelmente ligado ao "mundo vivido" e ao

"mundo refletido", comporta o sonho, as projeções, as fantasias que negam,

transfiguram, deformam, transcendem, superam o que se presentifica como real

e como hoje. É a utopia, esse fio de Ariadne no labirinto do mundo, segundo

Triandópolis (1991), que atualiza os ideais de humanidade e humanização

estranhados pela ordem capitalista.

A Arte parece conter em si elementos de representações utópicas que atuam

como núcleos vivos de bom senso e de criticidade. O trabalho com a utopia

é, necessariamente, um campo tenso, onde se trabalha o que se vê do real do
•

modo como ele se apresenta hoje. Isso quer

dizer que quando se mira a fantasia, o desejo, o sonho, também se está criando

um campo de tensão entre o não-ser-ainda dessa "realidade" e o que temos

hoje. Está-se lidando com o progressivo e o regressivo, como pares mínimos,

indissoluvelmente ligados e que se mostram na tessitura do que é cultural e do

que é estrutura. Na verdade, a relação cultura e estrutura teve vícios de

tratamento que, em que pese a importância das análises estruturalistas,

resultaram em urna certa mecanicidade e não dialeticidade na análise dessa

relação. Como diz illis (1991): "Os processos culturais de reprodução



21

passam por um momento de penetração real e solidariedade radical potencial.

Com a mesma freqüência com a qual as formas culturais reproduzem o velho,

elas têm desafiado o velho. Uma leitura ingênua dessa posição poderia sugerir

que se poderia fazer uma simples intervenção ou que se pudesse fazer de

algwna forma wna separação direta entre o progressivo e o regressivo. O

problema com essa interpretação é, naturalmente, que ela esquece a unidade

essencial do nível cultural (sobre a qual a descrição etnográfica, por exemplo,

insiste) e negligencia as formas complexas pelas quais o cultural tem fraquezas

especificamente internas que fazem parte de sua natureza e que são facilmente

invadidas pela ideologia.

Além disso, o nível cultural não flutua, em nenhum sentido,

livremente. Ele tem uma relação mediada com fatores estruturais e com

frequência um contexto material e organizacional institucional preciso que

endossa formas de relação e padrões característicos de equilíbrio e

complementariedade. Acomodação/resistência formam um par em que cada um

desses termos está firmemente atado ao outro". (p. 225, op. cit.)

A indisciplina, por exemplo, na Escola, apontaria conteúdos de

destruição, conteúdos conservadores, como também conteúdos revolucionários?

Observa-se constantes verbalizações sobre Arte como "coisa
•

que bagunça o cotidiano" da Escola, sobretudo no aspecto disciplinar. Associa-

se a este tipo de verbalização outra ordem de falas que denunciam um cuidado

em controlar o tempo e o espaço da Arte (possível?) que se faz na Escola. Uma

outra série de representações faz-nos ler uma visão de Escola como Sacrifício.

De estudo, na Escola, como algo sacrificioso, que não dá prazer. Pode-se

conectá-las a representações outras sobre o trabalho, que são do mesmo teor. O

estudo como uma preparação para o mundo do trabalho havia de ser mesmo

sacrificio? Aí também, neste sacrificio que é o estudo na Escola estariam as



22

marcas da luta (desigual? inglória? esgotante?) por se transpor detenninantes de

classe tão vincados?

o reverso da medalha é se tentar "canteiros" (antes fossem) em

espaços e tempos controlados (para não exorbitarem, para não modificarem em

nada o curso deste rio em repouso) onde se faz, dos momentos com Arte,

recantos de "escapismos", de "catarses" das tensões do sistema escolar?

Desmontando este tempo e espaço em repouso neste rio perene, vamos ver que

animal jaz esquartejado nesses canteiros ou nesse fluxo diário de ritos

escolares. Vamos enxergar que corpos e dimensões são mortos na infância

ainda.

Para construir a visão critica, temos que desmontar o cotidiano,

que está eivado de senso comwn interiorizado e repassado a-criticamente, de

modo cristalizado, ao modo de verdadeiras conservas culturais.

É nos ritos do cotidiano que se expressam esses conteúdos de

resistência e de acomodação - é aí que pulsa a ideologia internalizada pelos

sujeitos sociais e expressa em atitudes consensuais. A Arte e, em especial, a

expressão dramática, possui um leito propício à radicalização (no sentido

etimológico) dessas "vestimentas" ou "vestiduras" com que se dá a

conformação da realidade posta como permanente, É que, o próprio ato de
I

descontextualizannos esses ritos e práticas do cotidiano, tirando-lhes seu "valor

de uso" e "conferindo-lhes" um "valor simbólico" em acréscimo, já

proporciona um distanciamento que pode ser bem trabalhado em educação.

as não é o simples fato de, por exemplo, utilizar-se o jogo dramático em sala-

de-aula que nos garante que este distanciamento, fruto da descontextualização

ou da saída do ambiente onde foi "gestado") desses "rituais do cotidiano"

alcançará valor de reflexão critica. Embora reconhecendo a experiência

totalizadora envolvida no ato de jogar dramaticamente, a verbalização ou a



23

reflexão sobre esse "vivido" pode não ter profundidade e atuar reforçando o

senso comum e sua imediaticidade.

As perguntas que nos faríamos giranam em tomo da

necessidade de discutirmos o mundo, os ritos do cotidiano, sob um modo que

seja o da poética (no sentido da linguagem ser artística e não apenas um relato

mecanizado do nosso "olho ao cotidiano"). Como esse modo pode ser

incorporado ao "que fazer" da Escola? Esta discussão sobre os ritos, sobre a

dialética do novo e do velho no nosso atuar no mundo, e nesse atuar, a

construção da nova identidade podem ser feitos mediante a Arte?

Que representações nos apontam para essas necessidades? O

trabalho com a dimensão estética (com a Arte) poderia dar seu contributo às

referências escolares sobre o ato de conhecer como um ato que não é

sacrificioso? Poderíamos trabalhar, através da dimensão estética, a

negatividade, a não conformação ao que se tem como realidade hoje como

único modo possível de existência?

Poderia a Arte funcionar como xamãs (feiticeiros, sacerdotes,

pajés) do reino das possibilidades, como põe Emst Bloch?

A visão de Arte, de Adorno, como Crítica Social,
I

essencialmente, em que perfura (e como) esse edifício pedagógico do que se

tem hoje como realidade na Escola? Que contribuições para a compreensão

destas questões nos dá a Teoria Critica?

Ao colocarmos a razão instrumental em face de outras

dimensões como a estética, a ética, não estaríamos ajudando a trazer de volta o

paradigma perdido que é a natureza humana (a natureza do humano), como diz

Edgar Morin?



24

Como utilizar a dimensão dramática (vista como a dimensão

totalizadora que engloba todos os que fazeres artísticos) para "instruir o povo

no prazer de mudar a realidade", como se referia com precisão e simplicidade o

nosso Brecht? Quais são as "sedes" que os pais, alunos e professores de Escola

revelam sobre a necessidade de Arte em Educação?

Não estamos querendo reduzir as questões estruturais a um

tratamento adstrito ao nível do simbólico, mas justamente utilizando lU11adas

especificidades da função da Escola, que é a da inculcação ideológica, para

trabalharmos essa tensão entre o que está posto e dado como ideologia e os

conflitos radicais que aí estão intervindo. E mostrarmos como o fazer artístico

alcança essas questões.

Se percebermos a unidade (ao mesmo tempo, a

intercomplementaridade, a contraditoriedade) entre cultura e estrutura, suas

interpenetrações, lacunas e, sempre, movimento, bem como "um certo grau de

efetividade quanto um certo grau de não-correspondências (com as estruturas)

no nível cultural", no dizer de Willis, poderemos ver que "há algum espaço

para a ação no nível cultural e certamente que há um espaço aqui para expor a

seus membros mais claramente o que suas próprias culturas "dizem" a eles

sobre sua localização estrutural e social. Pelo menos as ilusões do oficial e de

outras ideologias podem ser expostas"(p. 226, op. cit.)
•

o que proponho é, não um programa detalhado (o que sena

improcedente) em Arte-Educação, mas um exame e a tentativa de compreensão

do nível de demandas que estão envolvida s nas representações dos professores

sobre Arte em Educação e, especificamente, na Escola. Claro que, ao lado

desse "esquadrinhar as sedes das Escola, suas fomes" e o modo como ela

vincula essas "sedes e fomes" a representações sobre Arte em Educação

escolar, está-se a propor elementos para subsidiar propostas em Arte-

Educação.



25

A Arte como especificidade do trabalho humano

Educar também é problematizar o Trabalho Humano. O

Trabalho é visto também como definidor da humanização (e não o

pensamento). Nessa medida, é no trabalho que o homem hominiza-se ou aliena-

se, sendo o elemento através do qual se mediatizam as relações do Homem

singular com o Homem Coletivo.

"A Arte é produção porque consiste

numa apropriação e numa transformação da realidade

material e cultural, mediante LUn trabalho e para

satisfazer uma necessidade social, de acordo com a

ordem vigente em cada sociedade", (CANCLINl,

s/d).

Ao colocarmos a Arte como fruto do trabalho humano, que se

insere num processo de transformação histórica permanente e num "modo de

ser" específico de cada cultura, com sua dinâmica de "transações" entre

classes, estamos negando a obra como objeto fetichizado. A "obra" como fruto

do gênio, do acaso, ou da "inspiração", alheia ao mundo histórico e cultural de

que se nutre, que reflete e transcende, é criação da estética liberal burguesa.

Segundo Canclini, a história da arte ocidental é uma história de

simulação e exibicionismo:

"A simulação reside em propor obras

como objetos de contemplação e reverência como se

não fossem resultados de um ato humano; oferecê-Ias

sobre a solenidade de pedestais, ou sob a custódia de

vitrines como se não houvessem estado expostas, em

seu nascimento, e em seu uso, às contradições das



26

sociedades dos homens". (CANCLINI, 111 LOPES,

JOANA, 1981).

Essa visão da história da arte ocidental (eu diria que "a história

da arte segundo o contar de um dado ponto de vista") coloca a Arte enquanto

trabalho humano, correspondendo a necessidades de gostos produzidos

socialmente, em determinadas condições históricas. Todavia, como diz Arnold

Hauser (HAUSER, 1973, capo 1), "embora toda arte esteja condicionada

socialmente, nem tudo na arte é definível socialmente". Já que, no capitalismo,

tudo o que se toca vira mercadoria, como a arte incorpora novas funções

SOCIaISna modernidade? Que especificidades tem a Arte como trabalho

humano?

A experiência artística seria resultante de uma relação sujeito e

objeto em que a forma prevalece sobre a função, como quer Umberto Eco? Ou

o que é considerado "artístico" é WDaconvenção relativamente arbitrária", cuja

única legitimidade é dada pelas necessidades do sistema de produção e pela

reprodução das atitudes consagradas como estéticas pela educação" como quer

Canclini (p. 12; op. cit.)? Apesar de submetida ao mundo da produção e das

relações produzidas no capitalismo, a Arte como trabalho humano teria

aspectos característicos enquanto criação, distribuição e consumo (recepção)

diversos do de outras mercadorias no capitalismo?
•

Como a Arte lida com o desejo e, vindo junto a ele, a dimensão

utópica e o "reino das possibilidades" de que nos falava Emst Bloch? Ela cria

(ou narcotiza) a tensão entre o que se tem de felicidade e o que se poderia ter?

O trabalho sendo visto de lUDdado modo (e o estudo, como

preparação para o mundo do trabalho também) - como Sacrificio, poderia ser

posto em tensão (em discussão também) nas experiências educativas escolares?

I o pare e implicar uma discussão sobre a substancialidade do ato de trabalhar



27

e do papel da criatividade nesse processo? O trabalho com Alie, na Escola,

poderia incluir estas perguntas?

Da idéia de omnilateralidade

A totalidade de disponibilidade do homem é aviltada numa

ordem que elege a omnilateralidade como regra. A omnilateralidade é negada

pela própria divisão do trabalho e pela oposição entre trabalho manual e

intelectual, entre quem produz e quem aluga a força de produção, acumulando

um excedente. A omnilateralidade, como define Manacorda "é a chegada

histórica do homem a lUna totalidade de capacidades produtivas e, ao mesmo

tempo, a uma totalidade de capacidades de consumo e prazeres, em que se

deve considerar sobretudo o gozo daqueles bens espirituais, além dos materiais,

e dos quais o trabalhador tem estado excluído em conseqüência da divisão do

trabalho" (1991:81).

A afmnação de Manacorda de que "a reintegração da

omnilateralidade do homem exige a reunifícação das estruturas da ciência e as

da produção" (ibidem, p. 85) é colocada como um cuidado de se oferecer a

prática e a teoria, e não como um "pensar em termos de homo ceconomicus que

nada mais é do que aquilo que Marx identifica como limitação da sociedade

capitalista"(p. 86; op. cit.). Quando Marx fala em termos de Politecnia não
•

exclui a Arte mas recoloca a necessidade de uma articulação entre ciência e

trabalho. Por ciência ele abrange o estatuto dos conhecimentos que a Escola

tomou para si o encargo de socializar e que, como assegura Acácia Kuenzer,

não são produzidos por uma classe dominante mas são patrimônio (e também

são produzidos) de toda a humanidade. É contra a apropriação deste legado por

uma classe e a limitação das classes populares à unilateralidade que o

capitalismo lhe obriga, que se insurge a pedagogia radical. Uma das expressões

d sta unilateralidade é a atrofia da formação geral no tipo de ensino dado às

Ia populares. O caminho da sensibilidade e todo o campo de trabalho com



28

o simbólico é sonegado em nome de uma necessidade de se ensinar um

"prático" que na verdade é "limite".

Há um modo de conhecer (e um conhecimento também) que se

dá através da Arte? Que características singulares teria esse modo de conhecer?

Nos programas educativos que se oferece às classes populares (em especial na

Escola Pública) considera-se esse modo de conhecer e esse conhecimento?

Além de wn modo de conhecer, sabe-se que as modalidades

artísticas são um tipo de conhecimento importante no currículo? Ou deixa-se

que a estetização da vida cotidiana aconteça de modo a-crítico: um divertir-se

no sentido vulgar de conswnir e de estetizar os objetos de uso (objetos outros

de consumo que não os artísticos) para que melhor sejam consumidos?

A Arte e a cultura na Escola: A importância do tratamento

político aos símbolos e gestos na educação

O homem é um animal simbólico. Ele tem tanta necessidade de

"decifrar" e " construir" sentidos para sua existência no mundo como tem de

comer ou dormir. Essa "decifração" e "construção" de sentidos e significados

(significado visto como o sentido aprisionado pelo conceito) pode se dar de um

modo não positivista e não racionalista em excesso?
I

Em épocas de crise, vimos em obras literárias a fenda que se

imiscuía num tipo de racionalidade que era tratada de maneira conveniente ao

modo de produção e ao contexto da cultura de um momento histórico.

Goethe, em seu romance "Afinidades Eletivas" mostra as fendas

na razão iluminista que era o sustentáculo (e sustentada) pelo modelo sócio-

econômico da Alemanha dos fins dos século XVII e século XVIII. Através de

modo de abordagem do amor adúltero, parece expor a perplexidade da



29

racionalidade iluminista diante de dimensões que esta racionalidade não

comportava. Um homem casado, próspero, com urna vida sob todos os ângulos

invejável, protótipo do que havia de melhor na juventude burguesa alemã,

queda-se impotente (e desconhecedor) de forças que levavam a taça da

racionalidade iluminista a transbordar.

Também no Brasil, ao tempo mesmo do "período das luzes", a

estrutura (feudal?) dos grandes latifúndios do Nordeste expunha sua fenda.

Graciliano Ramos em seu romance "São Bemardo" exibe essa fenda de um

modo particularíssimo.

Um senhor de engenho, dono de gado e gentes, não lograva

possuir inteiramente a professora Madalena, mulher com quem se casara. Uma

parte do ser da mulher Madalena foge à compreensão e à posse desse senhor.

Uma parte insurge-se contra o sistema fechado desta racionalidade e essa fenda

que se inicia com um insuportável sentimento de ciúme vai tomando

proporções várias, se agigantando, fazendo ruir o que parecia tão sólido. Pari

passu, a soberania do latifúndio vai tendo que buscar mecanismos de parceria

com o liberalismo burguês que insidiosamente provocava rachaduras nesse

cimento.

Estes dois romances de um outro modo, explicitam também
•

discussões que iremos travando sobre estética.

Os autores que preferencialmente nos servirão de interIocutores

serão Hegel, Benjamin e Adomo.

Este movimento de elucidação volta sob seus pés e inquire:

quando um dado pensamento crítico sobre a Modernidade revê a racional idade

iluminista (ou o que se fez dela) em suas fendas, que aportes nos dá para uma

análise de processos semelhantes na Escola? Como essa agência educacional



30

tem funcionado de modo a comportar (em parte, de que modo?) todo este

fermento crítico?

Poderíamos dizer que haveria necessidade de pensarmos nos

tortuosos e doces fios que tecem a espúria região do sensível na Educação?

Victor Turner nos diz que "os rituais são sementeiras quentes para a mudança";

que os "rituais não apenas definem limites, eles evocam um momento fásico em

um cultura".

McLaren nos diz que "as dimensões variadas do processo

ritualístico são intrínsecas aos eventos e transações da vida institucional e na

tessitura da cultura da escola" (1992:29).

Vemos que uma análise dos gestos, dos símbolos, dos ritos da

Escola e fora dela, mais que um simples reflexo da realidade, poderia vir a ser

uma "construção social"(porque discutida coletivamente com os alunos) da

realidade.

Explicitemos um tanto mais essa ordem de problemas.

"A cultura é uma construção que permanece como uma

realidade consistente e significativa através da organização abrangente de
I

rituais e sistemas simbólicos. Os símbolos podem ser verbais ou não verbais e

estão geralmente ligados ao "ethos" (tom, caráter, humor e qualidade de vida

de um grupo) filosófico da cultura dominante" (McLAREN, 1992).

A partir daí, poderíamos supor ( e está-se a cada momento

dando-se nós nesses mesmo fios) que Arte-Educação seria uma das formas de

considerarmos, na Escola, as dimensões esquecidas que reafirmam ser a

natureza humana o paradigma perdido?



31

Quando Mclaren fala na "destruição anômica da vida em sala de

aula", da cultura escolar como "cultura da dor" e da "desconfirmação do eu do

educando através da desconfinnação da cultura do educando" e sugere que se

desmonte a rede de gestos e ritos da escola e se produza os novos ritos, estas

observações apontam para um determinado modo de se conceber o Educando e

suas necessidades?

Um modo novo de se conceber o Educando poderia incluir

dimensões esquecidas, incluindo a estética? Poderíamos colocar elementos que

servissem para discussões mais concretas sobre o que se poderia chamar

alfabetização Estética, no 10 Grau, na Escola?

A contradição é uma categoria que não se deve perder de vista.

O "novo" rito pode ser menos coerente com as necessidades vitais de

terminado grupo, que outro "rito" antigo, considerado não modemo e "mais

superado"? Análises coletivas desses "condicionamentos culturais" não seriam

parte de uma formação que considera a cultura e saber da vida o tecido onde se

dará a ancoragem de novos saberes sistematizados e socializados pela Escola?

Ao analisarmos os conteúdos das simbolizações, como

partirmos dos conceitos espontâneos e chegarmos a aprofundamentos

substanciais, ~ue afastem de todo a possibilidade de estarmos a fazer a

apologia do senso comum? Como trabalharmos o sexismo, o racismo, o

fascismo incluso nessas representações, apenas para dar um exemplo de

problemas que a cultura popular também incorpora? Como trabalharmos sobre

'o óbvio", "a superficie", "o que se mostra" nos gestos e rituais do cotidiano e

da cultura, fazendo as ilações necessárias com a estrutura com a qual se

vincula?



32

Como reconstruir processos coletivos na teia do trabalho com a

subjetividade? Ou como identificar nos processos coletivos a explosão de

processos subjetivos?

Como falar de Ética, Moral e de uma Educação do Sentimento

num processo e formação da sensibilidade? E inscrever essas análises nas

veias abertas da cultura do educando?

Num processo de articulação orgânica, penso levantar as

representações sobre as "sedes" da Arte, na Educação na Escola, como

material que aponta para um tratamento dessas questões que me parecem ser

categorias mestras, da qual derivarão, sem dúvida, um contingente de

desdobramentos e de novos impulsos e direções de compreensão desses fatos.

Para tanto, mesclo um trabalho de análise das representações

de professores, alunos e pais de três Escolas Públicas sobre "a necessidade da

Arte na Educação" (ou sua sede, como eu digo) com LUTI exame dos ritos

escolares e do tratamento que se poderia dar, mediante a Alie (especialmente

do jogo dràmático) a esse manancial simbólico a que temos nos referido .
.I



33

CAPÍTULO m

DA METODOLOGIA UTILIZADA

Uma abordagem micro-antropológica na Escola

Este estudo, uma abordagem micro-antropológica na Escola, é a

tentativa de compreensão das representações de estudantes, pais e educadores

de três Escolas Públicas de Fortaleza (três estudos de caso) sobre a

necessidade da arte na escola e, complementando estàs falas, analisarei cinco

Rituais que, segundo estas representações expressam "onde está a Arte da

Escola".

Utilizarei as perguntas: a escola precisa de Arte? Prá quê? Por

quê? Onde a arte da Escola? Essas perguntas me possibilitarão esquadrinhar o

que eu chamo de sedes (necessidades, faltas), vinculando suas visões de Arte a

essas necessidades. Assim é que, tentarei focalizar minhas análises vinculando-

as a cinco Rituais onde, pelas representações de pais, educadores e alunos, se

diz estar a arte da escola.

Como vimos, optei pela compreensão da cultura na acepção de

Geertz como "sistema simbólico" e tomei as representações como carne desse•
istema.

Essa carne expressa-se através das falas e dos rituais e símbolos

da Escola. Desse modo, compreendi representação como um dizer que se

manifesta nos ritos e falas. O verbal, portanto, não é a única forma de

manifestação das representações que utilizei nessa análise. Os rituais da Escola

orneceram o corpo que foi compondo a tessitura dramática a ser investigada e

onfrontada com as falas dos informantes.



34

o que se pensa sobre ritual não nos remete a uma realidade

mística, sem sedimentação no contexto histórico, concreto. Os estudos

etnográficos e as abordagens micro-sociológicas sobre escola ressentem-se

muitas vezes de vinculações com as detenninantes sociais que circulam na

sociedade maior. Não se pode esquecer que "a cultura da Escola é informada

por detenninantes específicos de classe social, ideologias e estruturas da

sociedade maior" (MCLAREN, 1992:33.) Como na sociedade maior, a cultura

da sala de aula apresenta disjunções entre condições de classe, cultura e

símbolos, competições entre ideologias, conflitos. Não é uma unidade pura, um

bloco monolítico, uma ideologia uniforme. O processo de produção da contra-

hegemonia enfrenta-se, passo a passo, com as construções hegemônicas - falar

em dominação, portanto, traz o seu avesso: resistência.

Muitos dos esfoques neogramscianos, neomarxistas e

reconceptualistas da escola, que criticaram os estudos micro-sociológicos, por

ignorarem os detenninantes da classe, gênero e poder, nunca se debruçaram no

estudo dos símbolos e das representações.

Este estudo tenta dar conta dessas dificuldades e tenta seguir na

esteira dos estudiosos que utilizaram um enfoque crítico para análise da

dimensão simbólica na Escola. A análise que fazemos nesta dissertação, ao

invés de usar a teoria do ritual e da representação dramática como modo de
•

asculhar as dimensões simbólicas do currículo oculto, como o faz McLaren,

tenta compreender as "sedes" sobre a necessidade da Arte na Escola com a

intenção de, por meio da arte, propor a entrada da cultura do educando.

Fazendo-se a crítica do modo como a incorporam os modelos de formação da

subjetividade capitalística, propomos, assim, o trabalho com o simbólico como

básico. A saída (expulsão) da cultura do educando, em suas formas expressivas

e poéticas, eqüivale à destruição da vida em sala de aula. Também o modo

orno as classes populares se situam socialmente, sendo exploradas e a forma

a E cola funcionar como agenciadora desta mão-de-obra, faz com que esse



35

momento de "preparo" para este mercado também seja visto como sacrificioso,

uma cultura do sacrificio.

As propostas de trabalho com Arte-Educação, na Escola,

necessitam amparar-se no sentimento de pertencimento, de identidade que o

trabalho com a cultura do educando confere. O conhecimento do código

erudito, em Arte, não pode se dar sem que se considere esse caudaloso rio que

são as representações, sob quaisquer formas ou linguagens artísticas, que re-

elaboraram os sentimentos e imagens das ações cotidianas, os sentidos e

significados que estão sendo construí dos nas interações com o mundo. Isso

também não significa que se fique nas codificações que o (digamos) código

popular já confere.

Um estudo de representações não pode ser meramente

descritivo - tentou-se o estranhamento, a aventura de dessocializar-se,

desprender-se, em um certo nível, de nossa cultura, alcançar uma nova

socialização na cultura institucional escolar, para depois, compreendê-Ia. Esse

deslocamento do discurso, no texto das representações é, também,

representação. E, em seu "détour" de clarificação, foi-se desbordando a

gramática superficial dos gestos e símbolos e chegando-se à estrutura profunda,

ao desmonte desse aparato simbólico e seus vínculos com a lógica do capital.

As representações são, entretanto, uma recomposição do objeto.

'" ão são descrições, apenas: desenvolve-se-Ihe o conteúdo, busca-se-lhe as

isceras, desborda-se suas reentrâncias. Numa palavra: interpreta-se.

O conteúdo das representações, portanto, resulta da dialética

ntre o indivíduo e o coletivo a que pertence. É algo eminentemente

terpretativo mas não aleatório. Uma abordagem antropológica das

r presentações culturais na Escola não é a irrupção de um contar e recontar, é

um mirar-se dialético um no outro. Procede-se ao exame de sua



36

racionalidade, estranha-se a naturalização do que é dado como certo e posto e

parte-se para a análise dos rituais sem deixar no etéreo as vinculações desses

micro-fenômenos com os macro-fenômenos da sociedade maior. Portanto, o

fato de este estudo situar-se como uma abordagem micro-antropológica da

educação não nos levou ao abandono das relações entre a Escola e as

determinante sociais como classe, poder e gênero. Pensando-se a Escola como

esse manancial de símbolos que se assenta numa estrutura determinada

socialmente (não mecanicamente), tem-se-Ihe como um espaço de contradições

e correlação de forças de reprodução e resistência. Vincular os micro-

fenômenos que acontecem na Escola e se expressam nas representações

analisadas, com os macro-fenômenos da sociedade maior é tentar uma

abordagem das representações, considerando-as em sua subjetividade mas

vendo-as imantadas à macro-estrutura que as gesta e à qual aquelas, por sua

vez, influenciam.

o conceito de ritual que utilizei abandona a visão "plana",

utilizada pelos antropólogos funcionalistas, que concebem o ritual como mero

'reflexo" dos aspectos constituintes da estrutura social. É Victor TUl11erquem

vai conferir ao ritual uma função de reconstrução (e não espelho), uma função

paradigmática: ele é um "modelo para", emoldurando tanto o instituído como as

geratrizes das mudanças. O ritual, portanto, é visto como reconstrução, re-

elaboração criativa, momento também de criação do novo. No sentido amplo,
I

ritual é o uso simbólico de movimentos e gestos corporais em uma situação

ocial para expressar e articular significados" (BOCOCK apud MCLAREN,

Peter, 1982:37). Com McLaren, utilizei o conceito de ritual, atendo-nos às suas

propriedades e funções e, após a imersão no campo do empírico, a

ompreensão do fenômeno me dará novos campos semânticos e redefinições

para abrigar.



37

Faz-se necessária uma breve observação

o ritual e seu estudo têm servido à ciência sob ângulos diversos.

McLaren (1992) faz um apanhado desses tratamentos, dos quais pincei algumas

das suas várias formas de conceituações:

- Sistema simbólico (Geertz);

- Estrutura profunda (Leach; Lévi-Strauss);

- Tipo de lógica (Langer; Cassirer);

- Metalinguagem (Bateson).

Turner qualifica o ritual como processo; Huizinga como forma

de jogo; Jung como uma "necessidade hwnana primordial" e Ricoeur,

Gadamer, Palmer como LUn"mecanismo para se entender a realidade". (p. 80;

op. cit.).

Para os objetivos desse trabalho usei a conceituação de ritual

como processo, de Victor Turner, uma vez que sua abordagem é antropológica

e mais se aproxima do modo como atuo no campo do empírico. Isso não•
ignifica que não possa acrescentar, em alguns momentos, diálogos com outros

tipos de contribuições, advindos dos outros modos de se considerar os rituais

que já arrolamos.

o modo de se trabalhar as representações: as falas e os rituais: -

Dilthey propõe, para compreender o sentido das representações, parâmetros,

que ele utiliza na hermenêutica e que envolvem: a linguagem, a ação e as

'pressões vivenciais. Utilizando estas "formas elementares de compreensão

e entido", como parâmetros, segundo as propostas de Dilthey para a



38

hennenêutica, tentei compreender as presenças e as ausências (o que eu chamo

as fomes, as sedes) da arte na escola.

o sentido das representações, portanto, envolve a linguagem

(as representações através da fala), a ação (que abordo através do estudo das

cenas ou rituais) e, no estudo dos rituais, as expressões vivenciais ficam

inclusas.

Penso que estas observações do cotidiano podem me permitir

captar a expressão do particular na relação com categorias universais. As

representações feitas através da fala carregam toda a problemática do sentido

na linguagem cotidiana.

Em última instância, trabalhar com a problemática da

reconstrução dos sentidos é interpretar. É tentar vestir a fala do outro, sem

esquecer que, colocando a luz sobre ela, nossa própria fala também, ao espiar,

diz. Ao colocar a luz sobre a cena do outro, todavia, o que olha, de repente,

estranha aquela partilha. Em certo sentido estranhar é, ao interpretar a fala do

outro, tentar compreender o que não foi dito. No labirinto, o bordado mais

esmerado que se vê por estas terras, o bordado é feito com o próprio desfiar do

linho. A fazenda (o linho) ao ser desconstruída, constrói aquela renda bonita:

arte precisa. Nesta descostura, no entanto, vê-se logo os vazios, como que
•

ilêncios que se contrapõem àquela fala trançada. Talvez que, como nas rendas,

parar de repente a fala do outro, estranhando, seja um outro jeito de fazer o

bordado.

o trabalho das intepretações exige esse estranhamento, me

parece: o sujeito que interpreta toma uma certa distância da "naturalidade" dos

entidos, para melhor conhecê-los. Depois, há que inserir estes sentidos (que

ão polivalentes) na teia das mediações que o situam em tempo e espaço,

outras palavras, espaço social e história.



39

Este trabalho de interpretação, além das falas (e seus silêncios),

ancora-se num outro construto simbólico que envolve ação: são os rituais ou

cenas.

Os rituais são um tipo de ação que lida com o simbólico e que

se dá na interação social, manifestando-se, neles, a ambiguidade do que é

intenção com o que se efetivou no cotidiano. Uma cesura entre o que se fala

sobre as coisas e o modo de se postar diante delas. O modo como as coisas

aparecem com sua luz é algo que faz parte do jogo dessa conversão de

sentidos.

As expressões vivenciais são outro construto que as expressões

verbais e os rituais vão incorporar. É a semântica dos gestos e das respostas do

corpo, com sua carga vital espontânea, que se vai tentar ler. Aí, muito se

inscreve do que não ousou ser dito verbahnente e que carece de uma

articulação cognitiva que pudesse ser exposta em palavra e rito. Todavia,

poder-se-ia dizer que essas expressões (reações corpóreas, fisionômicas, etc.)

pertencem ao universo do rito. Considero esses índices expressivos, portanto,

dentro do universo do que se está chamando processo ritual.

Essa conexão entre linguagem e ação como elementos

constituintes do trabalho com o sentido é tomada em consideração por

Wittgenstein na concepção do "jogo-de-linguagem". A dialética do falar e do

agir incorpora este mapa das expressões corpóreas. Na verdade, a linguagem

natural ou do cotidiano integra as manifestações não-verbais. "O caráter

specífico do linguajar cotidiano reside nesta retlexividade; do ponto de vista

da linguagem formal podemos também dizer que a linguagem ordinária perfaz

ua própria meta-linguagem. Esta função peculiar ela a adquire por sua

apacidade de integrar em sua própria dimensão as manifestações vitais não-

erbais, através das quais ela mesma é interpretada. Podemos, assim, falar

obre ações e as descre er, podemos nomear expressões e fazer da linguagem o



40

mediwn de expressões vivenciais: seja de um modo fonético, ao utilizarmos a

expressividade da entonação, seja em termos estilísticos, ao representarmos na

própria linguagem a relação do sujeito com suas objetivações verbais. Toda

linguagem ordinária pennite que se faça alusões reflexivas a dados

inexprimíveis. "( O grifo é meu) - (HABERMAS, J. 1987:179).

Há nesta colocação de Habermas, mais um dado novo para

minhas considerações: a linguagem do cotidiano (ordinária, como Habermas

diz) está a considerar permanentemente estes indicadores não verbais, que se

dão nas interações sociais. Poder-se-ia dizer que os diálogos dos sujeitos, em

suas interações sociais, estão permanentemente vincados de interpretações

desses mesmos falantes, baseados em códigos extra-Iinguísticos.

Até então, poderia ficar parecendo que vou abordar as

representações como se o senso comwn fosse considerado na experiência

cotidiana sem mediações. Sem que o tomasse como wn texto de sujeitos que se

situam nwn determinado espaço social.

As representações sociais são ditas por sujeitos inclusos numa

estrutura social que produz wna espécie de suor, que é a ideologia, que impede

de ver. Esta "espécie de suor" que fica como uma capa fina deformando o real

é a ideologia - e ela impede de ver tanto as causas profundas deste modo de ser
I

social como suas possibilidades de superação. Faz-se necessário o que

Bourdieu chama de ruptura e que os brechtianos chamam, em arte, de

estranhamento", para que se possa fazer um movimento de compreensão

ignificativo. Como vim pontuando, para não pensar as representações como

um momento subjetivista completamente separado das coações estruturais que,

em variados níveis, transformam ou conservam, vai-se tentar relacionar os

modos de falar e os ritos dos sujeitos no cotidiano às posições sociais que

ocupam na estrutura de classes. É inegável que, tanto a arte como a ciência se

de colam do tipo de conhecimento do senso comum, por alcançarem um tipo



41

de objetivação crescente, uma espécie de elevação do aparente, na busca de

sínteses das múltiplas determinações do objeto pensado.



~ \ 42

Conclusão - Para que Auschwitz não se repita ou em busca de

um paradigma perdido: a natureza humana.

Nessa linha de reflexões, poderei ir deslindando toda a fonte

rica que deriva da conexão entre Arte e Aprendizagem. Esse espaço da Arte, na

Educação, seria o espaço de uma Educação da Sensibilidade? Tecer o diálogo

entre o campo dos desejos e o campo do real, costurando-o na entretela do

lúdico e da alegria, da Cultura Popular e da Fantasia, da Educação Política e

Estética, não seria uma forma de se lançar as sementes para uma educação da

sensibilidade? Sensibilidade também se aprende na Escola?

Neste trabalho, que Adorno coloca como uma "volta ao sujeito"

- há a necessidade de alterarmos o modo de trabalho com a subjetividade, em

sua relação com as detenninantes sócio-políticas, que caracterizam a realidade

objetiva. Nos termos de Adorno (ADORNO, 1986)

"Para a educação, a exigência que

Auschwitz não se repita é primordial. Precede de tal

modo quaisquer outras, que, creio, não deva nem

precise ser justificada. Não consigo entender como

tenha merecido tão pouca atenção até hoje. Justificá-

Ia teria algo de monstruoso em face da

monstruosidade que ocorreu. Mas que a exigência e

os problemas decorrentes sejam tão subestimados

testemunha que os homens não se compenetraram da

monstruosidade cometida. Sintoma esse de que

subsiste a possibilidade da re-incidência e

inconsciência dos homens. Todo debate sobre

parâmetros educacionais é nulo e indiferente em face

deste - que Auschwitz não se repita. Foi a barbárie, à

qual toda a educação se opõe. Fala-se da iminente



43

recaída na barbárie. Mas ela não é iminente.

Auschwitz é a própria recaída: a barbárie subsistirá

enquanto as condições que produziram aquela recaída

substancialmente perdurarem. Esse é que é o receio

todo. A pressão da sociedade perdura, não obstante

toda a invisibilidade do perigo hoje. Ela impele os

homens até o indiscritível, que em Auschwitz

culminou em escala histórica".

Fica posto o desafio: a dimensão da sensibilidade poderia ser

trabalhada na Escola? As sedes sobre Arte apontam para essa necessidade?

Que diretrizes poder-se-ia colher para encaminhar atuações nessa direção? É

possível, através disso, empreender (ainda e sempre) a busca de um paradigma

perdido: a natureza humana?



44

o Processo Ritual

Cenas comuns visíveis em que os educadores e alunos se dizem

e se vêem fazendo arte na escola.

A partir do agrupamento de falas e de observações

participantes, pude selecionar cenas (que poderíamos chamar rituais) que são

expressão do modo como é percebida e tratada a arte na escola. Quando eu

perguntava "onde a arte da escola está? " Nesse momento, as experiências

apontaram recorrências:

I - O momento das "festas na escola": encerramento de

semestre letivo e comemorações de datas do calendário escolar (São João,

Natal, Dia ou Semana da Criança, Dia ou Semana da Pátria, Dia da Páscoa ou

Semana Santa).

lI. - O que "as mãos de algumas professoras habilidosas" fazem

sobre as paredes nuas das escolas e que é visto como uma "arte de

impressionar a vista", como uma "arte de decorar a escola" ou como "coisa

bonita de se ver".

llI. - As experiências de construir, com sucatas, feitas pelos
•

meninos e meninas e que mostram "como eles vêem o mundo, como re-criam o

mundo com aquele lixo ali da sucata, puxando tudo da cabeça deles mesmo,

reconstruindo tudo o que vêem e sentem do mundo naquelas estruturas de

papel, plástico, madeira, o que for".

Chamo a atenção também para os momentos do "entre" uma

oisa e outra (entre a atividade e o recreio; entre o pátio e a sala de aula, na

Ia; antes de merendar; no fim da aula, antes de sair) ou de espera (ainda não é



45

hora de ... vamos cantar?): são esses os momentos da música na escola, além

dos momentos nas festas comemorativas.

Os dois momentos que se seguem foram citados apenas pelos

alunos (é a perspectiva deles):

IV- Os momentos de fundo de quintal: aí se brinca de esconde-

esconde, de "faz-de-conta". "O faz-de-conta é o momento em que se vira o que

quer". "No faz que conta a gente vive o que não é da conta da gente. Quando a

ente quer saber umas coisas das pessoas, a mãe diz: não é da sua conta. No

faz-de-conta tudo a gente pode ser. tudo a gente pode saber. De imaginar como

. e ir fazendo". "A arte mora nessas horas".

V - Na rua. "Na rua a canção é paixão". "É acalanto". "Na rua

se briga por amor e por necessidade". "As canções da rua até viram dança:

amaval". "Batuque". "Na rua tem a luta: a capoeira, o boi. Tem luta. E é

arte".



46

Ainda uma palavra sobre esse olhar

o lugar da pesquisa

A partir da observação de três escolas públicas de Fortaleza,

para onde eu me dirigia duas vezes por semana, durante cerca de doze meses

(três semestres letivos), pude agrupar alguns momentos em que professores,

pais e alunos se diziam ( e se viam) fazendo arte na escola. Também agrupei

alguns momentos em que, na fala dos alunos, eles se diziam e se viam fazendo

arte noutro lugar. Estes momentos, que só foram mencionados pelos alunos,

tinham um tempo e lugar que era fora da escola.

Eu não previra este tipo de resposta. Quando eu pensei estudar

a presença e as ausências de arte na escola, não contava com a idéia de que os

alunos iam colocar outros lugares como sendo "melhor para fazer arte". Com

as respostas e as falas que eles ajuntavam, pude ver de um modo claro que a

idéia que tinham de escola era a de um lugar vigiado, onde o que se fazia ali era

algo custoso, sacrificioso, que exigia wna prontidão diferente da prontidão para

o lúdico, para o que eles achavam que era a arte. O caráter de pesquisa

etnográfica, o uso de representações e rituais parece ter ancorado melhor este

"olhar estranhado".

o ponto de vista escolhido

Tentei utilizar os pontos de vista dos pais e dos educadores

acerca "do que é arte, para você", "para que arte na escola", "por que arte na

escola" e "onde a arte da escola está"? Tive o cuidado de fazer a escuta do

ponto de vista do aluno que é a razão de ser da educação na Escola e teria

(pressupunha eu) uma perspectiva valiosa para o estudo que eu me propunha.



47

Pode-se-ia dizer que estas observações se situam na tradição

dos "estudos qualitativos" em Educação. Para realizá-Ias combinei:

- entrevistas de grupo, com cnanças na escola e fora dela,

sempre utilizando as perguntas que citei;

- entrevistas individuais: com alunos, educadores e pais, nas

escolas observadas;

- observações participantes (nas escolas observadas);

- entrevistas e observações participantes com educadores, pais e

cnanças do "Um Canto em Cada Canto", que constituem os corais. Este

trabalho poderia ser classificado como de arte-educação. Educação não formal

e não envolvendo escolaridade tradicional.

Pode-se dizer que eu tentei compreender as questões que eu me

colocava: Para que a arte na escola? Por que a arte na escola? O que é arte na

escola, para você? Onde a arte da escola está? Utilizando a perspectiva dos

protagonistas, o que se pode chamar de uma perspectiva êmica. Houve também

momentos em que eu pedi para eles "falarem e se descreverem fazendo arte em

qualquer lugar".
I

Num segundo momento, eu tentei juntar minhas observações

om estas descrições livres, na intenção de reconstruir "cenas visíveis

omuns". Estas cenas tanto aconteciam aos meus olhos (e eram registradas em

observações) como eram mencionadas nas falas dos meus interlocutores, Desse

odo, não ficou dificil observar as recorrências: aonde as falas convergiam,

aonde as observações mais repetiam cenas, ao meu olhar. Parece-me que esta

oncordância das observações das cenas e das falas ajuda-me a estabelecer um

ri ério de alidade.



48

É como se tivesse de buscar capturar sentidos numa rede de

significados convergentes. Melhor dizendo: buscar construir LUTIarede de

significações era o primeiro passo - o segundo, buscar suas convergências.

Os estudos qualitativos dão oportunidade ainda de, na coleta de

dados, por exemplo, quando se faz entrevistas e observações, corrigir

inconsistências, mal-entendidos, incongruências comuns na linguagem cotidiana

e nas situações de pesquisa também.

o campo dos sentidos

Sabemos que os sentidos têm sua errância. Eles migram e, como

as aves de arribação, arribam em bandos. Buscar os rituais é admitir que esse

migrar se faz nos silêncios (os silêncios significam também), no implícito, no

silenciado, (no que se não deixou ser dito), no dito (verbal), nos corpos (as

expressões não verbais) e gestos.

Não quero dizer com isso que um mesmo sentido se camufla e

aparece, aquele conteúdo, com outro significante. Isso é um aspecto. Há outros,

contudo. É que o sentido quando "muda seu lugar de dizer", também muda:

este-se de novas cores, fica sendo outro. Poderíamos dizer que o sentido é LUTI

no que, se encontra WTIobstáculo por aqui, logo cava LUTIavereda e faz-se
I

outro.

Podemos chegar a dizer de antemão, que o sentido não é algo

o, ele movimenta-se. Se houve aqui um processo de silenciamento limitante,

le vai significar em outros lugares: no equívoco, no non sense, no chiste, no

ilêncio, na palavra, no implícito, no corpo. As próprias palavras também

impedem de dizer - elas camuflam, confundem, impedem até o silêncio de
ignificar. E a si próprias também.



49

Afora tudo isso, sabe-se que a palavra artística ou poética é o

lugar do múltiplo, da polissemia. O que é diferente de dizer-se que o que é

múltiplo, é irreal: aí está-se reduzindo o imaginário à irrealidade. Tanto a ilusão

de unidade de sentido, forjada sobretudo pela ideologia é falsa, quanto a idéia

de que a ordem das coisas é igual à das palavras. "Sabemos que a dispersão

dos sentidos e do sujeito é condição de existência do discurso, mas para que

funcione ele toma a aparência de unidade. Essa ilusão de unidade é efeito

ideológico, é construção necessária do imaginário discursivo. Logo, tanto a

dispersão como a ilusão da unidade são igualmente constitutivas". (ORLANDI,

Eni Puccinelli, 1993:18-19).

A ideologia também não é algo que funcione sem contradições,

como um sistema fechado, mas é fruto da confluência da material idade da

língua e da história: produz-se nas relações dos sujeitos e dos sentidos. O

homem, porque é essencialmente um ser que necessita de símbolos e está

constituído pela sua relação com o simbólico, está permanentemente (também

com palavras ou ritos) a significar. Talvez que, uma vez estabeleci da a falta

primordial, o homem ao fazer migrar seu desejo, numa ânsia de completude,

também aí migre com ele os sentidos. A insatisfação do desejo e a

incompletude do sujeito e a do sentido: a base da polissemia? Mais: usar rituais

é tentar não reduzir a significação ao paradigma da linguagem verbal.

Parece-me que, ao descrevermos os rituais, o uso de outros

ignos, a intennitência das palavras, o silêncio significativo, deixa-se significar

processos ainda nem articulados pelos sujeitos, e que a gente poderia dizer que

stão plenos de devir. A fala não se apresenta, como os rituais, como um lugar

o sentido uno, fixo - ela abre-se à opacidade e à polissemia, é a um tempo

produção, ideologia mas também espaço de jogo de sentidos, resistência e

ansfonnação. Há sempre, ao ocorrer as travas, as negações, os

ilenciamentos, a possibilidade dos sentidos, ao moverem-se, constituírem

ovos campos de sentido.



50

Outra forma de dizer enriquecerá o que vimos margeando com

as palavras. Parece-me precioso o modo de Milton Nascimento e Caetano

Veloso, na proa desse poema, irem assuntando sobre as margens das coisas, a

das palavras, a do silêncio, em suas misturas e separações. (A ordem das coisas

e das palavras num trançado bonito).

A terceira margem do rio

Oco de pau que diz

eu sou madeira, beira

Boa, dá vau, tristriz

Risca certeira.

Meio a meio o rio ri

Silencioso sério

Nosso pai não diz: diz

Risca terceira

Água da palavra

Água calada pura

Água da palavra

Água de rosa dura

Proa da palavra

puro silêncio, nosso pai.

Margem da palavra

Entre as escuras duas

Margens da palavra

Clareira, luz madura

rosa da palavra

Puro silêncio, nosso pai,

Meio a meio o rio ri

Por entre as árvores da vida

O rio riu, ri



51

Por sob a risca da canoa

o rio riu, ri

o que ninguém jamais olvida

Ouvi ouvi ouvi

A voz das águas

Asa da palavra

Asa parada agora

Casa da palavra

Onde o silêncio mora

Brasa da palavra

A hora clara, nosso pai.

Hora da palavra

Quando não se diz nada

Fora da palavra

Quando o mais dentro aflora

Tora da palavra:
. .

no, pau enorme, nosso par.



52

Questões de validade

Ative-me à idéia base de que o conhecimento social válido,

construído por meio das pesquisas nas ciências humanas, "é mais uma questão

de linhas de questionamento do que de técnicas e definições específicas. É uma

questão de uma busca por contextos relevantes para inquirir a verdade".

(KV ALE, Steinar. Issues of Validity in Qualitative Research apud

QUARSELL, 1993:66). Considerei ainda outras questões discutidas no estudo

que supracitei e que releva o fato de que "as ciências humanas não são uma

série de técnicas ou métodos. É uma posição epistemológica aplicada - por

conseqüência, a análise filosófica se torna parte integrante de seus

procedimentos" (ibidem, p. 66).

o pensamento antropológico cuida de não nos deixar esquecer

que, também, somos participantes de uma cultura - o que dificulta o

estranhamento desejado em qualquer abordagem, sobretudo a etnográfica, que

considera o ponto de vista do informante. Sobre a abordagem de situações de

educação escolar e de situações fora dela, eu pensava que, estabelecendo

comparações, eu poderia ter referências mais ricas para a pesquisa. Confesso

que a ordem de problemas, de negações das dimensões que eu me propunha

observar serem tratadas na escola era de tal monta, que eu senti necessidade de

ter um contraponto mais feliz.

Quando pensei em questões de validade em pesquisas

qualitativas, tive receio de tentar um estudo etnográfico da escola. Mas os

trabalhos últimos que lidavam com códigos que não eram apenas verbais (Paul

Willis, McLaren) eram estudos que se incluíam nessa linha antropológica. E

por que eu me preocupava em utilizar códigos outros e não apenas a linguagem

erbal? Primeiro, porque eu acreditava que estes outros códigos "falam" de um

modo tão contundente quanto a linguagem verbal. São signos que estão

permanentemente a significar. Além disso, eu achava que os rituais e as



53

expressões corporais não verbais dizem o que a fala pode querer negar. Eu não

queria fazer um levantamento do que o senso-comum diz sobre alie, apesar de

julgar esse ponto de partida também importante. O senso-comum está prenhe

de ideologia e, se esse material me é caro não é, todavia, suficiente.

Eu queria justamente ver e ouvir o que os corpos e os ritos

diziam desejar e que nós cotidianamente sufocamos, negamos ou deixamos

passar despercebido.

Claro que eu tinha uma teoria (a teoria crítica) que me

informava e sobre a qual eu me debruçava para fazer perguntas. A idéia de que

a razão instrumental é hipertrofiada no modo de se fazer ciência hoje, eu fui

buscar em Adorno. Aprofundando um pouco mais, eu vi que não era só um

modo de se lidar com o conhecimento, era um modo de conhecer que, desde a

escola, era proposto. Era um modo de considerar, da racionalidade, só um

aspecto: o que confirmava o existente como o possível único. A dimensão

negativa da razão, que coloca os possíveis, que pergunta pelo que o real

poderia ser, pelo que o real não é, eu via como sonegada nos mínimos gestos

da cultura escolar. E o sentimento? E a ética? E a estética? E o fazer? (') Uma

cultura riquíssima (extra-escolar) ficava considerada ali sem valia, ficava (como

a classe que a possuía) considerada como um não existir, um não-saber. Os

estudos de estética, entre outros, que fui fazendo, ao lado da minha prática.
como artista (e arte-educadora) me faziam querer sair do "fosso" inarredável

dos silêncios e das ausências na Escola.

(1) É a dimensão desejante, que o pensamento construtivista aponta como pilar,

junto com a organísmica e a cognitiva.



54

Tudo o que se acumulou sobre teoria em educação fala da

urgência de uma escola pública de qualidade. O cotidiano que se vê fala da

pobreza e da distância que há para se percorrer na ida para este alvo. Cruzando

uma coisa com outra (a urgência, que aponta para um devir e a necessidade, a

pobreza que mostra onde se está), o arte-educador fica perplexo. No esboço

das frases, do "não tem nem... que dirá ..."você completa a frase com um

solilóquio sem fim sobre como não fazer da arte um artigo de luxo. Ou uma

sobremesa. Ou wn modo continuista de estender o que a estética "global" faz.

Ou um modo de estetizar a vida, narcotizando a tensão real entre o reino da

necessidade e o da liberdade. O que eu tentava radicalizar (ainda uma vez o

sentido é de ir à raiz) era que há dimensões sonegadas (corpos mutilados) na

escola e que a arte é um dos modos de se poder trabalhar com a razão de um

modo mais totalizador, com a esfera do sentir e do fazer de um modo crítico.

As outras questões: a utopia, a cultura, o trabalho, a omnilateralidade, enfim,

foram desdobramentos da idéia principal.

o lugar do observador

É importante observar que eu me vinculava às escolas como

professora do campo de estágio da UFC, em atuação. E a minha pesquisa

carregava esse viés de ser, também, trabalhadora em serviço. As anotações de.
campo eram complementadas com momentos que eu estruturava para este fim.

No entanto, o traço pelo qual eu me fazia conhecer na escola era, antes, o de

trabalhadora (professora). O de pesquisadora era um papel coadjuvante.

Este fato me criava sérios problemas. Se, por um lado, me dava

uma certa familiaridade com os informantes, o que facilitava a criação de

momentos mais espontâneos para os falantes, por outro lado, o fato de se estar

a fazer coisas no lugar, pode fazer escapar momentos de observação mais

tranhada.



55

o estatuto de professora e de pesquisadora, inegavelmente me

dava uma certa "autoridade" que fazia com que os informantes se cobrassem

dizer o que acham que uma pessoa como eu espera que eles digam. O fato de

eu ser "professora de professora", como disse uma criança, explicando para

outra, conferia um estatuto inarredável. Seria melhor considerar estas

mediações a cada procedimento usado ao invés de tentar camuflar os vieses.

Por outro lado, o fato de ser vista como "uma colaboradora" na escola,

diminuía em muito a estranheza com que se trata pesquisadores, "alguém que

só presta atenção e não faz nada", "a gente fica toda errada com aquela pessoa

ali só prestando atenção na gente" - como se referiam alguns.

Nos dois pnmeiros semestres, eu apenas compilava

observações, que também continuaram no terceiro semestre. As entrevistas

foram feitas em situações mais estruturadas, sobretudo no último semestre.

Cada semestre uma escola era observada, e não as três ao mesmo tempo, como

se poderia supor. Como disse, eu aproveitava meu trabalho na escola para

conseguir o trânsito necessário aos momentos de observação, sem que isso

causasse maior celeuma. (Creio que para mim. Eu ficaria perturbada se, diante

de tudo o que eu via e que me viam ver, eu de nada participasse).

As situações de observação fora da escola eu as fiz também

aproveitando o vínculo que tenho como trabalhadora (voluntária), que assessora
•

(e coordena) o "Um Canto em Cada Canto", que cuida da implantação e

manutenção de corais infantis (as outras linguagens artísticas são trabalhadas

também mas o canto coral é o fio condutor) com crianças das classes

populares. As observações em situações de educação não formal e que não

envolvem escolaridade foram feitas junto a essa ação educativa.



56

As duas metáforas que balizam esse olhar: Melancolia e

Angelus Novus - o momento do negativo e o imaginário do futuro.

Na fala dos alunos apareceu algo como "a alie que precisa

haver na escola é algo assim como a que nasce nos fundos de quintal e na rua".

"Porque todo o mundo que tá fazendo aquilo tá porque quer". "Porque todo

mundo ali tá fazendo aquilo, com gosto, não tem ninguém vigiando". "Porque

nessas horas a gente é o que é. Diz esculhambação, briga". (Outro interrompe:

"Beija". Riem). "É o mundo", concluiu. "Escola num é dessas coisa não, tia.

Aqui é para se educar". "Se a tia for fazer essas coisa aqui, deixar a gente fazer

como faz na rua ... A tia perde a moral". "Se for assim, eu nem venho para aula.

Fico por aí que é melhor".

Essa arte que os alunos dizem ter lugar nos quintais e nas ruas

certamente traz marcas culturais de classe, de gênero - o que faz com que as

vestimentas que se quer para elas na escolas não as comportem.

o tempo e o espaço da arte na escola são momentos punctuais:

espaço e tempo controlados. Não são dimensões que se expandem no ser

indivíduo e coletivo que cresce e se reconhece. O que se quer buscar nesses

rituais de escola e nos que foram alijados de seu espaço-tempo são vestígios de

dimensões perdidas historicamente e que precisam ser reconhecidas, porque•
ainda parte do ser vivo que se educa. Ainda que amortecidos, dormentes,

esquecidos, esses vestígios da sensibilidade existem - é isso que se quer dizer.

ós os reconhecemos por sinais, marcas, silêncios, rituais, palavras, onde eles

utilizam a vestidura possível para aparecer. (Os vestígios da sensibilidade.

Perdida?).

Ao tentar ir iluminando essas cenas, esses rituais de escola,

penso que se vai iluminando o que foi perdido, deixado a um canto. ora

amuflado, ora des estido de suas cores e características, e travesti do em



57

outras. Essas usurpações não são obra de uma instituição (apenas) como a

escola. Toda uma rede de verdades supostas e de violências, com seus

símbolos, são produzidas, como wna gosma que escorre desse modo de existir

da socialidade, sustentado pelas classes dominantes.

Tentei fazer uma "escritura" dessas cenas e ritos, a partir de

uma perspectiva semiótica.

A cena ou o rito produzem, em seus entrelaçamentos, uma

quase escrita alegórica, o que faz com que um certo distanciamento facilite a

reflexão sobre o que é e o que poderia ser o exercício de crescimento em

direções a novas dimensões do ser que aprende.

Em seu trabalho sobre o drama barroco, W. Benjamin escolhe

um quadro de Dürer, intitulado "Melancholia I" (Melancolia) para fazer a

alegoria de tudo o que a história tem de sofrido, falho, imprimido num rosto.

Flávio René Kothe (1978:64) diz que esta "não é uma visão otimista da

história, é uma visão que recolhe tudo aquilo que ela poderia ter realizado e não

realizou". E, referindo-se à Melancolia, figura alegórica base do barroco,

segundo Benjamin, diz Kothe:

"A distância entre o que poderia e deveria ter sido em confronto
•

com o que foi e é, transforma o rosto em caveira hamletiana. O seu quietismo e

rigidez são os da própria história: ela os assume e espelha em si, condenando

em fala muda a história. Absorve o negativo em si e por isso não é valorizada.

O seu distanciamento aparente é o reflexo da distância entre o que é e o que

poderia ser. Pelo fato de mostrar isto, desmistifica, desmistificando, pode ser o

caminho para a felicidade. Dando uma visão da vida a partir da morte,

mostrando a morte existente na vida, acarreta uma profunda melancolia, mas

pode também dar vida à vida". (ibidem, p. 64).



58

Num outro trabalho de Benjamin sobre arte moderna ( o

"Trabalho das Passagens"), Benjamin também escolhe um quadro, agora de

Paul Klee, chamado "Angelus Novus" para traçar novamente uma visão

alegórica dessa época da história (1939/1940), a partir da alegoria do anjo.

Assim se refere Benjamin: "Há um quadro de Klee, chamado

'Angelus Novus'. Nele está representado um anjo, parecendo afastar-se de

algo, que contempla. Seus olhos estão arregalados, sua boca está aberta e suas

asas estão prontas para voar. O Anjo da história deve parecer assim. Ele tem o

rosto voltado para o passado. Onde nós vemos uma seqüência de

acontecimentos, ele vê uma catástrofe única, que sem cessar acumula ruínas

sobre ruínas e as arremessa ante seus pés. Ele gostaria de parar, de acordar os

mortos e de recompor o destruído. Mas uma tempestade sopra do paraíso,

entranhando-se em suas asas - e é tão forte que o Anjo não pode cessá-Ias. Esta

tempestade empurra-o incessantemente para o futuro, ao qual ele dá as costas,

enquanto o monte de ruínas cresce ante ele até os céus. Aquilo que chamamos

progresso é esta tempestade". (KOTHE, 1978:65).

Estes dois quadros, o primeiro revelando a morte existente na

vida, ou a distância entre o que é e o que poderia ser, e o segundo, colocando

wn impulso do olhar para o futuro como inevitável, compulsivo, apesar das

ruínas, estas duas alegorias dão conta de balizar duas ordens de preocupações•
deste trabalho: esta iluminação do momento do negativo no que ele é e,

também, a compulsão para se caminhar na direção do imaginário do futuro.



59

CAPÍTULO IV

Estudo de Cinco Rituais onde se diz que está a Arte da Escola ou Cinco

Fugas para uma Dimensão Desejante.

Ritual I

Ritual de Encerramento do ano letivo ou festas comemorativas

de datas cívicas ou religiosas do calendário escolar.

Pátio- O lugar da cena I ou Ritual I

O Espaço do Pátio

O Pátio é um lugar descoberto: leva-se sol no corpo inteiro.

Costumeiramente é o lugar do recreio e, em datas especiais, o lugar do ritual de

comemorações de datas cívicas, religiosas ou referentes ao encerramento do

semestre letivo.

No pátio se fala que as crianças estão "liberadas". As

professoras dizem que as crianças estão "liberadas para o pátio" (nunca dizem•
'liberadas para as aulas").

Nele se diz que as crianças estão com os "cabelos ao vento" e

soltas na buraqueira". Ainda sendo uma área da escola ( se alguém fizer algo

onsiderado "errado" no pátio da escola, diz-se que ele "feriu as normas do

stabelecimento") é, contudo, uma área menos íntima, onde há mais expansão

dos corpos e menos vigilância que na sala de aula. Diz-se do pátio que é o

. lugar onde se soltam as crianças". As professoras pedem para "soltar as

rianças mais cedo hoje para o pátio". Esta ambigüidade de estar dentro da



60

escola mas se estar num recanto dela onde "se soltam as crianças", também se

expressa espacialmente, uma vez que essa área, do pátio, fica na confluência

entre as salas de aula e a rua.

No pátio se brinca de bola (diz-se apeans, porque nas escolas

que observei nunca houve bola para se brincar). A brincadeira comum ao pátio

é "de pega", de "manja" ou outro tipo de brincadeira de correr e se pegar. Em

tese, o pátio é o lugar onde se pode fazer esporte e brincadeiras dirigidas que

não se faz em outras áreas da escola. Nas escolas que observei, as situações

dirigidas se limitam às aulas de educação física - que não atingem o J o grau

menor.

Nas brincadeiras comuns ao recreio, no pátio, usa-se o corpo

inteiro - assim como de corpo inteiro se toma contato com o sol e o vento. Nos

jogos do pátio (espontâneos) as crianças correm, pulam, mexem mãos, pés,

pernas, braços e cabeças, O tronco também se movimenta. O corpo costuma,

nessas horas, estar a esticar-se, expandir-se, abrir-se. Os que não jogam e

apenas conversam, o fazem de pé, geralmente, por isso é também característico

do modo de estar no pátio, esse jeito de falar com o corpo inteiro. De se mexer

com o corpo inteiro quando se fala e ri no pátio. No pátio há mais sons de risos

que em outros lugares da escola. Este falar e rir está junto de olhar e ser visto

com o corpo inteiro, sentido com o corpo inteiro.
I

O pátio é o "lugar do riso". A associação que se pode fazer do

riso com a distensão corporal, com o olhar de corpo inteiro a um corpo inteiro,

em o travo das carteiras retendo o movimento ... parece significar que o pátio é

uma espécie de espaço permitido para o corpo da infância pulsar, com limites,

um momento controlado, em que a escola emudece de um lado, vira-se as

ostas aos alunos e "solta-se para o recreio" - e aí o pátio parece rir inteiro. No

recreio o riso aparece como ajudando a criar um veio, um fiozinho onde eSCOlTe

a rítica que se esboça, aga, ao instituído. Ela é feita mediante a gozação, a



61

palhaçada, a molecagem - que é o que eles dizem que estão a fazer nessas

horas. Parece ser a "resposta" corporal ao que está sem espaço para ser

elaborado, escutado de outro modo na sala de aula. Essa "resposta" escorre

pelas margens. Essa "resposta" à forma e ao conteúdo da cultura escolar

necessita de um corpo inteiro que pulse, sinta, pense, aja. E esse corpo inteiro

"solta-se" no pátio. Diz-se até o seu contrário: "hoje eu vou prender a 4<1 até

9:30, depois é que eu solto". O olhar do adulto aprende com ou apreende esse

desnudamento de se estar solto no pátio? Acompanha esse desnudamento?

Nessas horas em que se está "solto no pátio", as crianças e os maiores ensaíam

tomar contato com suas emoções sobre o que vem sendo colocado pela

"cultura do antes e depois do recreio". Um respingo, outro de riso vai

atravessando o medo, a repressão internalizada (também) e se articulando num

amálgama de irreverência e molecagem. Com o riso, vem depois o chiste, a

"presepada", a "lorota", a esculhambação (que é a crítica com seu peso e

brutalidade), vem também a gozação, a ridicularização, a baderna e as

combinações mais "pesadas" para o que fazer dos momentos fora de escola.

Uma professora disse, distraída: "Você já viu pássaros soltos?"

É assim". Parecem pássaros, se os pássaros rissem. O riso sela o nascimento de

um discurso que vai sendo costurado com imagem, frase, "mungango" e se

construindo pensamento arrwnado em seu caminho de ir-se completando.

Ainda velado (no pátio ainda há um pouco de medo) o riso vai compondo
•

cenas, rompendo esse monólogo dos currículos e do que "a escola quer da

criança". No pátio "só dá fuleragem, tia" e "conversa frouxa" e, se você olhar

bem, você escuta o pulsar de um corpo que ri. Um corpo que vai articulando

uma reflexão: a experiência de construir uma fala entre seus pares - e que

escorre pelas margens. Esse momento vinha depois do momento (10 tempo) de

"correção do dever de casa na lousa" e "exercícios do livro - tarefa de classe".

E antes de "se tirar da lousa o dever de casa". "A gente queria aprender novas

.cnicas com as estagiárias da Universidade ..." E, logo após: "A gente faz tudo

é d treinamento do E ado sobre construtivisrno mas ... a realidade da



62

Escola Pública é outra". "É a outra" - brincou outra professora que falava

vilipendiada por ser "a outra" num triângulo amoroso. E completa, mordaz,

sem querer saber de fato (não nessa hora): "Por que é que você acha que não

dão certo essas coisas aqui na nossa escola?"

Tempo no Pátio - o lugar da Cena I

o tempo no pátio diz-se que "passa voando". "A gente nem vê

o tempo passar" - as crianças dizem. Parece que quando se vê o tempo passar o

tempo é algo maciço como um trem lentíssimo que nos levasse a um lugar que

não chega. Sempre há frases como: "Já acabou o tempo?" "Puxa, já? " "Passou

rápido!" O tempo do pátio fica, costumeiramente, entre dois momentos grandes

em que não se está "solto" como no pátio. Estar no pátio, para as mães é

"perder tempo" e "lugar de vagabundagem". "Eles têm de aprender alguma

coisa logo para ganhar a vida" e "no pátio se perde tempo". Uma criança falou

que "estar no pátio é gozar a vida de criança". Por isso parece ser evidente,

para elas, que o tempo no pátio é gozo.

Quando a gente pergunta porque é bom o tempo do pátio, as

crianças costumam dizer que "no pátio a gente é dono do tempo", que "se faz

do tempo o que quiser". Por isso se poderia dizer que o tempo do pátio parece
I

sugerir wna experiência de autonomia das crianças sobre o que fazer do tempo

do pátio. Esse "que fazer" desse tempo é negociado entre grupos. "Vamos

brincar de elástico" (um elástico que é segurado por duas crianças, uma em

frente à outra e que dá margem a que façam simultaneamente uma série de

palmas ritmadas, com as mãos wna da outra e, também, alguns malabarismos

de mãos e pés). As outras: "Não. De pega, hoje". "Eu não vou" - disse lima. E

outra também. A maiorzinha disse: "Quando tu quiser brincar de elástico, a

gente também não vai". Houve wna negociação longa de silêncios e olhares e,

ao cabo de alguns minutos mai , foram brincar de pega.



63

No pátio também há um "não fazer". Esse "não se sabe bem o

que se vai fazer", esse "corpo mole" ("a gente fica aqui de corpo mole, é isso

que a gente faz do tempo no pátio", "a gente fica no pátio de corpo mole e o

tempo vai passando") parece fazer parte do gozo e do modo de se usar o tempo

no pátio.

"A gente faz o que "pintar" na hora. E isso é que é bom".

Alguém se refere ao tempo no pátio como "um momento sem dever nem

obrigação". Apesar de não haver obrigações a cumprir quanto ao uso do tempo

no pátio, exceções são feitas para as aulas de educação fisica. "A fisica, mesmo

quando tá legal é uma aula, entende? É aquele negócio do comportamento, não

conversar, o dever, a obrigação, essa coisa de aula ..." Nesses momentos, o

pátio funciona como "essa coisa de aula". Como se não fosse pátio, fosse aula

mesmo, "igual lá dentro, só que aqui fora, entende?"

A Cena I

A Cena I mostra os pais e outros adultos da família das crianças

numas cadeiras que contornam todo o espaço do pátio. Este contomo vai sendo

preenchido, em cadeiras, por dentro, até ficar um espaço ao meio, vago, onde

vão acontecer as apresentações dirigidas e as falas dos adultos.

À frente destas cadeiras onde estão os adultos que vão assistir

ao encerramento ou à festa, estão sentados, no chão, as crianças do 10 Grau

Menor. O preenchimento das crianças e adultos no espaço forma um retângulo:

como no retângulo, dois lados iguais têm maior número de pais e crianças que

os outros dois lados.

No centro do retângulo acontece uma quadrilha, precedida de

outras danças para São João. A quadrilha fora ensaiada por "duas moças da

omunidade que sabem os passos". A quadrilha é com os meninos maiores.



64

"As outras danças são bestinha, tia. Bom é a quadrilha. Mas a tia só quer fazer

com os maiores ..." A quadrilha, portanto, é o último número - o ponto alto da

festa. É acompanhada por um som que fica sempre chiado, ao amplificar-se.

Nos ensaios não havia música, só os ensaios dos passos. "Se a gente não botar

para ensaiar bem direitinha, na hora eles erram". A preparação, os ensaios,

portanto, tinham "o objetivo de não errar no dia".

Imagem "Congelada" da Cena I ou Ritual I:

As cnanças dançam a quadrilha, os pais assistem e as tias

ajudam a "controlar" os meninos, enquanto outros educadores apresentam os

números, dão avisos.

As representações

Quando se perguntou: "A arte na escola, onde está?", um

número significativo de professores remeteu à Cena I: festas de encerramento

do período letivo ou comemorações de datas cívicas ou religiosas. Como as que

acabei de descrever.

Quanto às representações que os professores fizeram aludindo a

estes momentos, vamos transcrevê-Ias inteiras para, depois, comentar.



65

Pergunta: A Arte na escola onde está?

Quadro I

Professores

1 ~"Nas festas de encerramento do período letivo, claro. Todas

as turmas se apresentam ... A gente faz aquele ensaio bem um mês antes. Senão

elas erram no dia e fazem feio ... É jogral, poesia, dança folclórica - nosso

folclore não é arte? - e até peça de teatro criada por eles mesmos. Tudo isso

não é arte? (pausa). Agora não é mais tanto ... Às vezes não dá para fazer. Já foi

melhor. A gente vai se desestimulando com a escola pública e com tudo dela ..."

2 - "Nas comemorações de datas religiosas ... Datas cívicas ... do

calendário escolar. São momentos em que a gente mostra nossa alie. A parte

religiosa é uma coisa da cultura do nosso povo e a cívica por que não? Já foi

mais ... Antes ... a gente fazia a coroação no mês de Maria Maio, né? Com os

contos e os dramas da ... da liturgia, não é? Os meninos e meninas, até as

meninas, têm vergonha dessas coisas ... e fazem um mungango. Mas eu acho

que aquilo mexia com todo mundo. Eram dramas lindos, todo o mundo

gostava ... Os cantos ... Tinha parte falada e parte cantada no drama todo ... Eu

acho que essa coisa de TV, do...(Pausa) Mudou muito. Não sei ... A educação
•

toda. Os alunos agora vão tendo aquela mentalidade de se envergonhar com

essas coisas ... Datas cívicas, então ... Mas a arte estava aí".

3 - "Nas datas cívicas. República ... Independência ... Libertação

dos escravos ... Tem ainda um pouco ... (Pausa). Arte na escola. (Pausa). Era

mais. Não era assim uma coisa modema mas tinha. O hinário oficial, tinha ...

Pelo menos isso se aprendia de música. O chamado canto orfeônico ... eu

guei. Esse tempo eu ainda peguei. Isso foi tirado ... Podia ser ... Uma coisa

mais ... Atual. Isso foi tirado e não se botou nada no lugar".



66

4 - A arte na escola está sobretudo nas comemorações. Datas

festivas, Cívicas, Religiosas, também. Quando se falava em religioso vinha na

cabeça um bocado de coisa da Igreja que não se aceitava mais ... Chegou uma

hora que isso foi perdendo. Aí tiveram de se renovar. Rever essa coisa de culto

exterior ... Tava exterior demais, a Igreja. Vieram outras informações ... O que

eu sei é que havia pastoril. .. Pastoril todo fim de ano ... E a arte parecia mais

viva que agora. Na escola, que eu tou falando".

5 - "Todo o mundo achava ruim. Cansativo. Chato. Solenidade

tem essa coisa insuportável de custar muito. E de não ser mais espontânea. É,

mais feliz, você tem razão. A gente tinha dificuldade de manter a disciplina

com eles. Quando não era hasteamento da bandeira, era discurso. Ou tinha

falatório demais. Aquela coisa moralizante demais. E falsa. Todo o mundo via

que era falsa. (Pausa). Não sei se foi a ditadura, a repressão violenta aquele

tempo enorme ... Agora é a desmoralização que é a corrupção ... do presidente,

dos governantes, dos políticos ... A meninada não distingue: bota tudo num saco

só: povo, político, bandeira. Eles acham esse negócio de civismo uma

babaquice. Não sei se é porque eu fui de política estudantil. .. A meu ver, faltou

a medida. Porque pátria ... não são esses ... que passam ... O povo é sempre

pátria. E sempre há o povo".

6 - "Nas comemorações do ano letivo: final de semestre e datas•
de festas do calendário oficial. Isso era sempre horrível. A gente ficava quatro

horas em pé, no sol quente, as crianças suadas, com sede, com fome e a gente

segurando as pontas para bagunça não tomar de conta... E esperando às vezes

para dizer uma frase, num drama, num jogral ou ... Eu achava uma coisa tão

formal que matou ... Hoje pelo menos a gente vai buscar o cívico cantando,

oetando ... Até o nome, cívico, eu acho que não é isso. A gente vai buscar

oisas que são da vida mesmo. Um exemplo? Uma festa de encerramento do

O pa sado. Um grupo de alunos fez um menino de rua nascendo nas ruas de

oje. Jogados como são. pergunta era pelo sentido do Natal: a gente tinha



67

algo a ver com aquilo? E se Jesus nascesse hoje ali? Eu acho isso melhor que

aquela decoração toda que tinha nessas horas. (Rí). Tudo era muito decorado.

Nos dois sentidos.

7 - "Nas festas de final de semestre e datas festivas, a arte tá ali.

A gente não sabe bem como vai ser cada vez .... Porque a gente não tem uma

formação para isso ... mas as pessoas, os alunos, as professoras têm tanta coisa

dentro delas para expressar, pra dizer, que isso acaba explodindo numa hora

dessas. A arte é essa coisa que a gente nem segurando mais, explode".

8 - A arte está ... nestas datas .... Nestas festas de escola.

Comemorativas... Entrega de boletins... O que eu não gosto disso é a

obrigação de fazer isso como se a gente tivesse de mostrar serviço que tudo tá

funcionando direito (e não tá) e que a diretora imprime uma ordem a tudo ...

Precisa que esse momento da arte seja um postal? Um cartão de visitas da

escola? Esse lado obrigatório ... Só obrigatório, não. Tem mais ... eu não acho .

Não bate com o lado da arte. As professoras devem organizar a programação .

Não tou fugindo das responsabilidades, não. Mas o mesmo ... ramerrão .

Acaba ... O lado da espontaneidade, da criatividade, essas festas não tiram não.

ão tiram e dão só o gostinho. Fica o eu das crianças preso, querendo se botar

para fora sem saber. A gente se perde, eu acho. Misturou o novo e o antigo de

wnjeito que eu acho que a gente se perdeu".
I

Pergunta: Onde está a arte da escola?

Ahmo:

- Nas coisas que a gente inventa. Como? Quando? Quando as

tias pedem. (pausa). Nas datas. Às vezes o trabalho é apresentar uma música

que a gente criou ... Ou uma peça ... Um ... painel, né? A nossa turma uma vez

fez um rap com música e a coreografia. A letra era sem fim. (RI). Foi a maior



68

comédia. O assunto era a incompreensão dos adultos e a esculhambação que tá

o mundo. Pela Bela Vista a gente dá uma geral no resto. É só aumentar o

visual, a dose ... porque a loucura é a mesma ... a arte na escola é a única hora

que a gente olha pro mundo e diz: não é nada disso, Ó, cara".

Situação de entrevista em grupo. A pergunta foi a mesma: "a

arte da escola, onde está"?

(Era recreio e esse era o "grupo dos fora de faixa". Da 4:1 Série.

Algumas professoras dizem que "é a turminha que não quer nada". A diretora

"tá de olho neles, para botar para fora. Porque ela soube que eles tão formando

uma "gangue" - disse outra professora).

- "Nas festas da escola. De entrega de notas em meio de ano ...

- Tem no fim, galalau.

- No fim e no meio, tanto faz, babaca.

- Deixa o cara falar, macho.

- ... O Grêmio ... dos caras do outro tumo ... Do sistema de TV ...

Eles organizavam esse lance .
•

- Tinham wn conjunto ... No final tocavam ... Uma COIsa para

-aler.

- Eu acho que as professoras tinham preguiça (RI).

Elas deixaram por conta da rapaziada e a rapaziada tomava de

onta mesmo.



69

- Elas ficam muito nervosa porque elas querem organizar

demais ... (Ri) E a gente quer mais é curtir.

- O Grêmio organizava concurso de poesias.. Festival de

música Tanta coisa ... Mas a direção cortou. Disse que tem uns maconheiros

no meio Cortou.

- Parece que teve um que foi criticar a escola. Ela cortou. Com

o Grêmio organizando, eu acho que tinha arte. Com a diretora é paieza*. A

gente fica só se lembrando de quando o Grêmio se metia.

- É uma briga por poder. E sempre a escola ganha. É um jogo

que a gente já sabe quem vai ganhar. Não tem graça. O que vem no meio é

queixo* .

- Professor não devia ficar queixando os alunos. Eles deviam

queixar a direção, que é quem pega no pé deles. Eles dizem que não

concordam com isso e aquilo.

- Quase dá para acreditar. (Riem).

- A corrupção ... O autoritarismo ... Eles dizem que são contra.

Mas na hora do "vamo ver" eles roem a corda. E a direção continua dando as
•

cartas.

- E dizendo que recebe ordens. (Riem).

- Paia. Paieza. *

"Paieza" tem acepção de coisa ruim, de categoria inferior.



70

- Quando a gente disse a ela que ficar na escola é sacrif1cio, o

maior sacrifício, parecia que a gente tava xingando a mãe dela. Mas é.

- Vamos nessa, cara.

- Daqui há pouco termina o recreio, cara.

- Uma coisa eu digo: a gente aprende tudo que é de queixo na

Escola. Como é queixo? É assim: a gente sabe, todo mundo, quem tá dizendo

sabe e quem tá escutando sabe, que aquilo ali não é assim, aquilo que a pessoa

tá dizendo. Mas ela continua dizendo, explicando o que a gente, e ela também,

ê que não é. É queixo*. (Todos riem).

- Queixudo.

- Tu que é... (Riem)".

Comentando a Cena I, vemos que, de acordo com Susanne Langer, "a

linguagem, na acepção estrita, é essencialmente discursiva, possui unidades

permanentes de significado, combináveis em unidades maiores: possui

equivalências fixas que possibilitam a definição e a tradução; suas contrações

são gerais, de modo que ela requer atos não-verbais, como apontar, olhar, ou
I

inflexões enfáticas de voz para consignar denotações específicas a seus termos.

Em todas essas características salientes, ela difere do simbolismo sem palavras,

que não é discursivo e, intraduzível, não admite definições dentro de seu

próprio sistema e não pode transmitir diretamente generalidades

Queixo tem acepção de "conversa fiada", falação enganosa, lorota, É um

modo de mentir requintado, utilizando-se as sinuosidades da linguagem.



71

Os significados fomecidos através da linguagem são

sucessivamente entendidos e reunidos em um todo pelo processo chamado

discurso; os significados de todos elementos simbólicos que compõem um

símbolo maior e articulado são entendidos apenas através do significado do

todo, através de suas relações dentro da estrutura total. Seu próprio

funcionamento como símbolos depende do fato de estarem envolvidos em uma

apresentação simultânea e integral. Essa espécie de semântica pode chamar-se

"simbolismo apresentativo", para caracterizar sua distinção essencial em face

do simbolismo discursivo, ou "linguagem" propriamente dita "(LANGER,

Susanne. Filosofia em Nova Chave, SP, Perspectiva, 1971. apud KOUDELA,

1991:)".

Nas escolas que observei não havia arte-educadores. Algum dos

professores se destacava e era qualificado para "essa parte das tarefas da

Escola". Geralmente essa pessoa, que era posta de fato como um arte-

educador, recebia o apoio inicial da direção e dos professores, em sua maioria,

que ficavam contentes por ter achado quem cuide dessa "parte de ensaios das

festas e das festas mesmas". E suspiravam: "Meu Deus, é um trabalhão!" Uma

professora, religiosa, que tinha tomado a si a tarefa "dessa parte religiosa e de

educação artística", uma vez comentou, desapontada:

" quando a gente vai querer fazer algo junto aos temas e

situações que são trabalhados pelos outros professores, fica aquele ar de

constrangimento ... Como se a gente tivesse fora do lugar. .. Tomando lUTI

lugar ... Como se a gente quisesse entrar na seara alheia ..."E, doutra feita: " ...

um trabalho cotidiano, mais prolongado com a criança não é nem pedido nem

querido ... O que se deseja é essa coisa de ter aquela apresentação, de ver

aquela coisa arrumadinha e bonita no final. .. Porque a maioria dos professores

acha que educação artística bagunça a cabeça das crianças. Na questão da

disciplina. E, para fazer qualquer coisa, toma um tempo muito grande. Ai fica



72

só essa coisa de encerramento, dia das mães, semana da Páscoa, da Pátria, da

Criança, dia do Índio. "É como se a gente tivesse de cumprir aquele ritual. .."

Noutro momento, ainda: "tudo parece dizer que esse pátio nas

festas e datas assim é o espaço permitido para trabalhar com essa parte das

pessoas que a gente esqueceu. Qual parte? Eu poderia dizer que é aquele dom

da música, por exemplo. Mas não é dom não, que todos têm e dom parece ser

COIsa de privilégio. Poderia dizer expressão, criatividade, alegria,

espontaneidade ... Mas não é. Prá mim é uma pessoa inteira que fica muda ...

assistindo ... as aulas. Assistindo que lhe digam que é só aquilo ... Prá mim,

religião acorda a pessoa para justiça do mundo. E arte, para vida ..."

Depreende-se destas falas uma concepção de arte em que se

parece colocar a educação artística dentro do campo da educação estética.

FUSARI (1992:56) sustenta que "é importante que os cursos de arte sejam

pensados também pelos caminhos de uma educação estética, a qual deverá

articular-se com esse "fazer" (o fazer artístico), partindo do contexto da

percepção, do uso, conhecimento, apreciação e crítica artística. A educação

estética irá contribuir para a ampliação das habilidades já existentes,

estabelecendo no processo educacional a ponte entre o fazer e o refletir". E,

ainda, "não existe na maioria dessas escolas, um trabalho ativo que mobilize

reflexões de ordem analítica, comparativa, histórica e crítica das coisas
I

percebidas, como deveria ocorrer numa proposta de educação estética". " ... a

ducação estética assemelha-se profundamente com a educação intelectual,

principalmente por aprofundar o interesse cognoscitivo e desenvolver o

processo de percepção e capacidade de observação". (ibidem p. 57).



73

A especificidade da arte como trabalho humano.

FUSARI e REZENDE, citando Thomas Munro e Sofia

Morozova, chamam a atenção para que o processo artístico não se fie

unicamente muna produção final e em "técnicas" isoladas, em que pese a

reconhecida importância (que Rezende e Fusari sublinham ser consensual, em

arte-educação) de se trabalhar atividades artísticas nas oficinas e salas de aula,

valorizando como básico o aspecto do "fazer" na arte.

Pareyson (1993) diria mesmo que esse fazer é fundante na

experiência artística. A essencialidade da arte estaria no que ele chama

fonnatividade - essa fonnatividade estabelecendo-se, na arte, de um modo

específico e intencional.

"Como operação própria dos artistas a arte não pode resultar

senão da ênfase intencional e programática sobre uma atividade que se acha

presente em toda a experiência humana e acompanha, ou melhor, constitui toda

manifestação da atividade do homem.

Essa atividade, que de modo genérico é inerente a toda a

experiência e, se oportunamente especificada, constitui aquilo que

propriamente denominamos arte, é a "fonnatividade", um certo modo de
•

"fazer" que, enquanto faz, vai inventando o "modo" de fazer: produção que é,

ao mesmo tempo e indissoluvelmente, invenção. Todos os aspectos da

operatividade humana, desde os mais simples aos mais articulados, têm um

aráter, ineliminável e essencial, de fonnatividade. As atividades humanas não

odem ser exerci das a não ser concretizando-se em operações, isto é, em

ovimentos destinados a culminar em obras. Mas só fazendo-se forma é que a

bra chega a ser tal, em sua indivídua e irrepetível realidade, enfim separada de

u autor e vivendo vida própria, concluída na indivisível unidade de sua

erência, aberta ao reconhecimento de seu valor e capaz de exigi-Io e obtê-Io.



74

Nenhuma atividade é operar se não for também formar, e não há obra acabada

que não seja forma", (ibidem, p. 20).

Vemos aí que o ato de formar é uma exigência até para

operações do pensamento. "Toda operação humana é sempre formativa, e até

mesmo uma obra de pensamento e uma obra prática exigem o exercício da

fonnatividade", (ibidem, p. 25). Ele envolve aspectos de produção e invenção -

todavia, também estes aspectos acontecem nas outras experiências da ciência e

nas atividades produtivas. Nesse sentido, diz-se que todas as atividades têm um

operar formando obras, açambarca toda a pessoa humana: não aconteceria,

pois, situações em que a fonnatividade se faria sem as atividades do

pensamento e vice-versa. Ocorre, todavia, que há algumas capacidades que

ficam subordinadas a outras - embora Pareyson se pronuncie pela unitotalidade

da pessoa, nos seguintes termos:

"Nenhuma das atividades humanas consegue especificar-se em

uma operação sem a conspiração, a contribuição, o apoio e o controle de todas

as outras, cada uma das quais, no mesmo ato de subordinar-se a ela, continua

todavia agindo em seu caráter próprio: não se pode pensar sem ao mesmo

tempo agir e formar, nem agir sem ao mesmo tempo pensar e formar, nem

formar sem ao mesmo tempo pensar e agir. Conforme a posição que assumem

dentro de uma determinada operação, as atividades humanas se fazem portanto,
I

a cada vez, específicas ou comuns, predominantes ou subordinadas,

intencionais ou constitutivas.

A necessidade da concentração de todas as atividades em uma

operação específica é garantida pela unitotalidade da pessoa, e esta, como

autora da própria operação, coloca-se nela por inteiro, com todas as suas

ossibilidades e atitudes próprias" (ibidem, p. 24).



75

Acontece, porém, que a arte, se é sempre fonnati a, por ser

operação humana que abarca toda a vida espiritual, possui a especifícidade de

ser "fonnatividade pura". Esse conceito de Pareyson parece-me próximo da

idéia de Kant sobre a arte como finalidade sem fins. A forma sendo a razão de

ser primeira, sobrepondo-se ao valor de uso dos objetos (à utilidade). Assim

explicita Pareyson:

" ...Mas na arte essa fonnatividade, que investe toda a vida

espiritual e possibilita o exercício das outras operações específicas, se

especifica por sua vez, acentua-se no predomínio que subordina a si todas as

outras atividades, assume uma tendência autônoma, rumo independente,

direção diferente, e, ao invés de apoiar as outras atividades no exercício das

respectivas operações, mantém-se por si mesma, fazendo-se intencional e fim

em si mesma" (ibidem, p.25).

A forma do pensamento subordinar-se à intenção fonnativa, na

Arte, certamente difere do pensamento como um fim em si mesmo, como na

pesquisa filosófica ou científica. Esse pensamento, para Pareyson, é de uma

determinada espécie: tem como função precípua o juízo crítico, que exerce seu

poder no curso mesmo de formar a obra, essencialmente. "A alie é constituída

pelo pensamento porque a pura fonnatividade só consegue efetivar a própria

específica operação quando mantida e controlada pelo vigilante exercício do
•

pensamento crítico" (ibidem, p. 27).

É interessante notar que a ultrapassagem do senso comum, em

busca de posicionamentos mais analíticos, mais críticos, que ajudem a

"discriminação entre qualidades perceptuais e imagens, bem como o

desenvolvimento de níveis de percepção e composição" não precisa ser feita

com o abandono das influências artísticas da comunidade local. Fusari e
Rezende citam Thomas Munro, que se posiciona, sobre o assunto, nestes

ermos:



76

"A herança cultural deve ser apresentada aos estudantes

gradualmente, em tal qualidade e seleção que possa ser melhor apreendida,

apreciada e entendida em cada fase do desenvolvimento ... O estudante deve

omparar os trabalhos da população de sua localidade e essa produção pode ser

esenvolvida e enriqueci da sem perda de suas características", (FUSARI,

992:58).

Certamente que a percepção da escola como incentivadora das

anifestações artísticas que se presentificam nas "datas" e comemorações do

alendário oficial escolar, ainda parece se situar num nível mais rudimentar.

ão vai aí nenhum juízo de valor. É que, talvez, começar por um caminho de

alfabetização estética seja algo que envolveria uma análise mais global e um

estudo perceptivo das imagens, dos símbolos e gestos da nossa cultura. O

" sito de formas de trabalho mais apresentativas até incluir a discursiva parte

experiência sensório-corporal mais primitiva, envolvendo as funções mais

elementares de nossos olhos, ouvidos e mão, base do perceber, e que

nstituem uma moldura que é a vivência primeira, básica, a "leitura" de

.digos que não são só leitura e escrita e que envolvem uma espécie de

.. onnação da sensorial idade", na acepção de Brecht. Eu diria que haveria de

r uma "formação da sensibilidade"- ao lado do contato com a expressão da

bjetividade, a reflexão e a análise irem se re-olhando. O trabalho com os

ímbolos não envolve, como eu ia dizendo, apenas a dimensão lógica e.
. güística - ele trabalha com uma fonte maior que é o sentimento e as formas.

o sentimento, em Arte, como "qualidades experimentadas".

Distinguindo a forma discursiva e a apresentativa como espécies

trabalhos distintos com o simbolismo, Koudela explica (1991):



77

"As polaridades que envolvem as discussões em estética são

problemas reais, que envolvem tanto a expressão do artista como a impressão

do espectador (a recepção)." O uso mais célebre dessa polaridade de

"princípios" opostos é a graduação feita por Nietzsche de todas as obras de

arte entre os extremos do puro sentimento e da pura forma, e a sua

classificação em dionisíacas ou apolíneas segundo a preponderância de um ou

outro princípio. Efetivamente, esse tratamento de uma antítese básica na teoria

da arte absorveu toda uma classe de "polaridades" relacionadas: emoção-razão,

liberdade-restrição, personalidade-tradição, instinto-intelecto, e assim por

diante". Susane Langer não aceita que haja de fato polaridade entre sentimento

e forma mas uma associação. Sentimento, para Langer, são qualidades não-

sensoriais que envolvem o Eu subjetivo. A idéia de Langer retoma Baensch,

para quem os sentimentos enquanto "qualidades experimentadas" contêm um

caráter muito concreto e particular. De Baensch:

" ... Na vida e no pensamento científico, nada nos serve a não

ser abordá-los (aos sentimentos) indiretamente, correlacionando-os com os

eventos descritíveis, intemos e extemos a nós, que os contêm c, assim

transmitem-nos, na esperança de que qualquer pessoa que relembre tais eventos

será assim levada de alguma forma a sentir as qualidades emotivas, também,

para as quais queremos chamar sua atenção". (BAENSCH, Kunst und Gefuh1.

Logos II, p. 5 e 6 apud LANGER, 1980:23) .•

Com isto, vê-se que o problema da arte não seria mobilizar uma

espécie de memória emotiva ou colocar sentimentos para deleite, para a

experiência, somente, mas para o conhecimento sobre eles. Para Baensch, esta

é a própria definição da arte, senão vejamos:

" Como podemos captar, reter e manupular sentimentos, de

onna que seu conteúdo possa ser tomado concebível e ser apresentado à nossa

on ciência sob urna forma uni ersal, sem que sejam entendidos no sentido



78

estrito, isto é, por meio de conceitos? A resposta é: Podemos fazê-Io criando

objetos 110S quais os sentimentos que procuramos reter estejam incorporados

tão definitivamente que qualquer sujeito, quando confrontado com tais objetos

e dispostos enfaticamente em relação a eles, não pode deixar de experimentar

uma apercepção não-sensorial dos sentimentos em questão. Tais objetos são

chamados "obras de arte", e por "arte" designamos a atividade que os produz".

(BAENSCH, apud LANGER, 1980:23). Baensch vai tratar de nos levar para os

meandros da idéia de arte como Fonna Significante. Todavia, ele nos propõe

uma questão que, para Langer, é a nova chave na filosofia: a idéia do

sentimento na arte. Langer vai buscar, no estudo das estruturas tonais da

música, semelhanças lógicas com as formas dos sentimentos humanos -

grandeza, brevidade, fluência, estagnação, conflito, decisão, crescimento,

atenuação, etc. - e propor essas semelhanças como padrão da "senciência"

(substantivamente, o que sente ou é sensível). Todavia, ela faz uma distinção

entre captar objetos que dão prazer sensorial, ou sensorialidade, do que ela

chama de sensibilidade, que seria uma relação mais vital e intimamente

importante com a vida dos sentimentos. A tentativa de Langer é de partir da

idéia de obra de arte como "forma significante", que envolve uma "expressão

articulada do sentimento, refletindo as verbalmente inefáveis e portanto

desconhecidas formas de sensibilidade". (1980: 41).

o conceito de "importe" talvez esclarecesse melhor o que
•

Langer tem perseguido nesse sentido. Ela parte do estudo da música para

concluir que:

"A música tem importe (na impossibilidade de encontrar um

ermo que corresponda exatamente à palavra inglesa "import", que em lógica

significa "conjunto das idéias ou dos sentimentos que uma palavra ou uma

expressão desperta em um meio social dado, além do que esta palavra ou

expressão designa literalmente ...) e esse importe é o padrão da senciência - o

padrão da própria vida, como é sentida e conhecida diretamente. Chamemos,



79

então, a significação da música de "importe" vital ao invés de significado,

usando "vital" não como um vago termo laudatório, mas como um adjetivo

qualificativo que restringe a relevância do "importe" ao dinamismo da

experiência subjetiva" (1980:34).

Lidar com o paladar, sentir perfume doce, pôr o tato num tecido

delicado, macio, sentir prazer através do sensório, não é experiência estética.

Também a produção de uma mercadoria é diferente de quando um artesão cria

uma coisa bela - haveria de ter, nessas formas algo de "criação" que faz com

que arte seja "a criação de formas simbólicas do sentimento humano" (p. 42).

Segundo ainda Langer:

"Um artefato enquanto tal é simplesmente uma combinação de

partes materiais, ou uma modificação de um objeto natural a fim de servir aos

propósitos humanos, Não é uma criação, mas um arranjo de fatores dados ...

Uma obra de arte, por outro lado, é mais do que um arranjo de coisas dadas -

mesmo de coisas qualitativas. Emerge, do arranjo de tons e cores, algo que não

estava ali antes, e isso, mais do que o material arranjado, é símbolo da

senciência.

A feitura dessa forma expressiva é o processo criativo que alia a

suprema habilidade técnica do homem no serviço de seu supremo poder
I

conceitual, a imaginação. Não é a invenção de novos aspectos originais, não é a

adoção de temas novos, que merece a palavra "criativo", mas sim a elaboração

de qualquer obra simbólica de sentimento, ainda que no contexto e no modo

mais canônicos" (ibidem, p. 43). E segue, Langer, pretendendo expor esse

onceito em cada campo das artes, tentando calcá-Io com o que ela diz ser

mesmo uma teoria filosófica da arte.

Esta aparente digressão serve-nos para, desde já, propormos

algumas asserti as:



80

- Sensibilidade não se reduz a sensorialidade;

- Sensibilidade parece implicar também um construto não

discursivo;

- Para falarmos em educação estética talvez devêssemos desde

já admitir que há uma reflexão analítica, crítica, um ato do pensamento

discursivo mesmo, que também pode ser mobilizado (é necessariamente

mobilizado?) para o "conhecimento do sentido". A fruição, portanto, não

envolveria só uma apreensão sensória do objeto artístico mas mobilizaria as

idéias e sentimento que constituem a senciência ou a região que eu chamaria da

sensibilidade;

- A obra de arte não é um arranjo "coisal" do artefato mas,

através da imaginação criadora cria símbolos expressivos que contêm

sentimentos;

- Estes sentimentos são percebidos pelo receptor da obra de arte

de um modo que não se reduz ao modo lógico discursivo da razão;

- Isso não exclui que haja mna parte da razão que como que

dialoga (ou "encaixa?") este construto não discursivo numa estrutura perceptiva

que poderíamos também chamar conhecimento e conhecer.

A professora religiosa que entrevistamos, certamente percebia

essa "inteireza" dos aspectos que deviam ser mobilizados pela experiência

artística. O fato de a escola pensar no "produto final" (na festa) talvez não

devesse ser tomado por nós na conta de (apenas) preocupações motivacionais

exteriores à que envolve a necessidade da arte. Servir de "cartão de visita", de

. postal", de "fazer bonito" talvez devesse nos lembrar que é a obra de arte (o

roduto final, como diz-se na linguagem cotidiana dos alie-educadores) que,

nfun d u àquelas pe ntimento de gostar de arte. A estese foi



81

experimentada com a obra concluída... e não com o processo, poderíamos

dizer.

Essas preocupações, todavia, não me autorizam a simplificar as

questões (ou, simplesmente, a pôr as questões) do modo como essas escolas

têm colocado. Esses "rituais" das festas são um entre tantos que,

cotidianamente, prefiguram um tipo de homem que se está a reduzir em suas

possibilidades de criar algo novo em termos de convivência humana e de

qualidade do humano. Por enquanto, resta-me ir, como sismógrafos, registrando

os sinais desses estranhos corpos atrofiados na escola. Vamos buscar esses

sinais na dor nossa de cada dia, no sacrificio como disse o aluno (e, nós

sabemos, nem só disso vive a escola) para tentar tatear na busca do caminho

(sinuoso? tortuoso? doce?) da sensibilidade.

Voltando à Cena I ou ao Ritual I, vimos que a criança carrega,

no pátio, junto com a idéia dessa festa e dessa arte, o olhar do adulto (do que o

adulto quer ver nele). Ou: do que os educadores acham que os pais querem ver

nos filhos. Poder-se-ia dizer que, inadvertidamente, talvez, os educadores

atropelam o processo que vai desembocar na criação dos produtos de arte (no

caso, a representação escolhida (de produto artístico) são as festas com suas

apresentações constando das diversas modalidades de expressão artística).

Poder-se-ia dizer também que é característico desse modo de fazer arte que o.
olhar do adulto se faça dentro e antes de qualquer experimentação mais

espontânea.

Nesse Ritual ou Cena pode-se ver (e ter sobre ela) falas que nos

remetem às primeiras incursões da arte na escola: um discurso sobre Cultura

omo uma espécie de humanismo no plano ético e político, vago, que não

apontava para contradições nem conflitos reais. Uma certa idéia de cultura

orno ilustração, aliada à civismo. Um civismo que compunha-se, em grande

arte, de um trabalho sobre o hinário oficial e sobre danças evocadas como



82

tradição folclórica. O discurso que tem esse "lugar" situa-se historicamente, no

Brasil, no período do que Libâneo e Savianni chamam de ideário educacional

tradicional. Seu momento histórico antecede a eclosão do movimento

escolanovista em nossas plagas.

É desse ideário uma crença e um louvor ingênuo (quase) na

idéia de se "ter cultura" e de se "ser um indivíduo culto". Essa apologia do

"culto" era feita em oposição aos "não-cultos": os que não tinham a educação

escolar de nenhum modo ou a tinham em bases menos profundas e continuadas.

Essa visão do saber do povo como um não-saber e de sua cultura como um

"não ser culto" ou "incultura" é expressa desde essa cena, no único papel que

se dá aos pais na Escola: o de assistência que, nos rituais de fim de semestre ou

ano letivo, aplaude sentada o que a escola quer Ihes mostrar, quer Ihes deixar

ver.



83

o Processo de Reificação das Consciências

liA denúncia daquilo que atualmente passa por razão é o maior

serviço que a razão pode prestar". (Rouanet)

"Chega um tempo em que não se diz mais:

Meu Deus

Tempo de absoluta depuração

Tempo em que não se diz mais: meu amor

Porque o amor resultou inútil

E os olhos não choram

E as mãos tecem apenas o rude trabalho.

E o coração está seco.

(Carlos Drummond de Andrade)

o poeta Drummond não diz a palavra crise. A relação com

Deus, com o outro, consigo foi esvaziada. O próprio sentimento do mundo,

expresso no "choro" e no "coração seco", parece desnecessário. Sobrante, eu

diria. Mais embaixo, no meio do poema, ele parece nos dar uma chave: "És

todo certeza, já não sabes sofrer". O homem atrelou-se ao existente, e este

arvorou-se como a única possibilidade de ser e de socialidade. O não sofrer que

Drummond alude, seria talvez uma conformação, na própria esfera do sentir,

das emoções, à racionalidade afirmativa de um real posto como único possível.

Quando a libido e todo o potencial revolucionário pulsional capitula ante um

tipo de razão que apenas reafirma o existente, o que há que ser feito? Se você

"já nem sofre", já nem sequer percebe a dor como dor. Se você "já nem sofre",

ocê também parece dizer que um tipo de racionalidade mantenedora da ordem



84

que aí está, se mantém às expensas dessa negação. Clarice Lispector

(LISPECTOR, 1992, p. 61-62) em seu conto "O Ovo e a galinha" metaforiza

esta discussão nesses termos:

"A galinha que não queria sacrificar a sua vida. A que optou por

querer ser "feliz". A que não percebia que, se passasse a vida desenhando

dentro de si como numa iluminura o ovo, ela estaria servindo. A que não sabia

perder a si mesma. A que pensou que tinha penas de galinha para se cobrir por

possuir pele preciosa, sem entender que as penas eram exclusivamente para

suavizar a travessia ao carregar o ovo, porque o sofrimento intenso poderia

prejudicar o ovo. A que pensou que o prazer lhe era um dom, sem perceber que

era para que ela se distraisse totalmente enquanto o ovo se faria. A que não

sabia que "eu" é apenas uma palavra que se desenha enquanto se atende ao

telefone, mera tentativa de buscar a forma mais adequada. A que pensou que

"eu" significa ter um si-mesmo. As galinhas prejudiciais ao ovo são aquelas que

são um "eu" sem trégua. Nelas o "eu" é tão constante que elas já não podem

mais pronunciar a palavra "ovo". Mas, quem sabe, era disso mesmo que o ovo

precisava. Pois se elas não estivessem tão distraídas, se prestassem atenção à

grande vida que se faz dentro delas, atrapalhariam o ovo".

Na história, o despertar do sujeito (a galinha do conto) implica

reconhecer que há um poder que aniquila o "eu" que quer ter um "si-mesmo",
•

em nome de que o que há é a feitura do ovo. E para fazer-se o ovo anula-se o

ujeito, a galinha. Suas preciosas penas (que ela julgou preciosas) só interessam

para reproduzir o ovo, travessia na qual o sofrimento não pode ser aniquilador,

pois se iria pôr tudo a perder: o ovo e a galinha.

Este eu abstrato (como um nome que se rabisca enquanto se fala

ao telefone) confere ao poder coletivo a posse de si. E aí se vê outra traição: a

ominação tem a máscara do coletivo.



85

"As galinhas prejudiciais ao ovo são aquelas que são um "eu"

sem trégua. Nelas o "eu" é tão constante que elas já não podem mais

pronunciar a palavra ovo". O "eu" se estabelece quando se aceita a alteridade, a

diferença. Para haver o "eu" há que haver o outro. E o não - eu e a negação da

diferença é também a afirmação do totalitarismo que se revestiu (ou desvestiu?)

de esclarecimento.

Também na teoria, "o esclarecimento expulsa da teoria a

diferença. Ele considera as paixões "ac si quaestio de lineis, planis aut de

corporibus esset" ("como se fosse uma questão de linhas, planos ou volumes").

A ordem totalitária levou isso muito a sério. Liberado do controle de sua

própria classe, que ligava o negociante do séc. XIX ao respeito e amor

recíproco Kantianos, o fascismo, que através de uma disciplina férrea poupa o

povo dos sentimentos morais, não precisa mais observar disciplina alguma. Em

oposição ao imperativo categórico e em harmonia tanto mais profunda com a

razão pura, ele trata os homens como coisas, centros de comportamentos"

(ADORNO, 1985:85).

É com a idéia de que essa grande vida não seja apenas uma

palavra vã que os pensadores da chamada Escola de Frankfurt vão se insurgir e

elaborar as bases do que eles intitularam de Teoria Crítica.

O Instituto de Pesquisas Sociais foi o local onde inicialmente se

aglutinaram Erich Fromm, Herbert Marcuse, Theodor Adomo, Horkheimer,

Walter Benjamin, Ernst Bloch, entre outros colaboradores da chamada Escola

de Frankfurt, Alemanha, cidade onde ficava o Instituto. Inicialmente

desenvolvendo pesquisas sobre a estrutura sócio econômica da sociedade

burguesa, desde o ano de 1923, quando o Instituto foi criado, nos anos

posteriores a 1930, passaram a dedicar-se à crítica radical da superestrutura

ultural. Perseguidos pelo nazismo (a maior parte dos membros do Instituto

raro judeus), mudaram- e I ai, sucessivamente, para Genebra (l933)t



86

Nova Iorque (1934), Los Angeles (1941) e, em 1953, ré-estabeleceram-se

novamente em Frankfurt, na Alemanha. Financiado por um rico comerciante de

cereais da Argentina e que mantinha vínculos parentais com um dos membros

do Instituto, essa independência financeira favoreceu-os nos posicionamentos

críticos que lhes caracterizaram a atuação.

Para a Escola de Frankfurt, fazer a crítica da razão que se

constituía como ápice do Iluminismo era também fazer a crítica da Ciência e da

sociedade que institui essa racionalidade dominante. Criticar o positivismo, que

se atinha à constatação dos fatos e os colocava numa moldura de afirmação do

progresso da ciência, que por sua vez validava o que se convencionou chamar

progresso social - esse o primeiro ataque dos frankfurtianos. Marcuse apresenta

as bases do positivismo (contra as quais vai-se apoiar a crítica frankfurtiana) do

seguinte modo:

"Desde a primeira vez em que foi utilizado, provavelmente na

Escola de Saint-Simon, o termo positivismo tem abrangido:

1) a validação do pensamento cognitivo por meio da experiência

dos fatos;

2) a orientação do pensamento cognitivo para as ciências fisicas
•

como um modelo de certeza e exatidão;

3) a crença de que o progresso do conhecimento depende dessa

orientação. Conseqüentemente, o positivismo é uma luta contra toda metafisica,

transcedentalismo e idealismo considerados como modos de pensamento

obscurantistas e retrógrados. Na medida em que a realidade dada é

ientificamente compreendida e transformada, na medida em que a sociedade

toma industrializada e tecnológica, o positivismo encontra na sociedade o

eio para a realização (e alidação) de seus conceitos - harmonia entre teoria e



87

prática, verdade e fatos. O pensamento filosófico se toma pensamento

afirmativo; a crítica filosófica se exerce dentro do quadro de referência da

sociedade e estigmatiza noções não-positivas como mera especulação, sonhos

ou fantasias "(GIROUX, 1986:.)

Os modos de se compreender a razão estão em relação com o

modo como se dá o trabalho histórico do homem. Quando, com o iluminismo, o

procedimento das ciências exatas se toma o próprio "ritual do pensamento", "o

pensar reifica-se num processo automático e autônomo, emulando a máquina

que ele produz para que ela possa, finalmente, substituí-lo" (ADORNO,1985:

37).

A exigência de pensar o pensamento reduz-se a transfonná-Io

em coisa, em instrwnento - como se um determinado modo de se fazer ciência

se arvorasse a ser o próprio conteúdo e continente do mundo. "A equação do

espírito e do mundo acaba por se resolver mas apenas com a mútua redução de

seus dois lados. Na redução do pensamento a uma aparelhagem matemática

está implícita a ratificação do mundo como sua própria medida. O que aparece

como triunfo da racionalidade objetiva, a submissão de todo ente ao

fonnalismo lógico, tem por preço a subordinação obediente da razão ao

imediatamente dado" (ibidem, 1985:38)

Por isso os frankfurtianos dizem ser a razão instrumental um

modo de operar com a mesmice.

A razão reduz-se a este aspecto da razão que opera com esta

aparelhagem econômica que tudo justifica e faz o eco da mesmice.

Este pensamento que considerou espúria a região do mítico e da

afisica, em nome do esclarecimento, passa a vincar tudo com sua marca

""'••nfal: a de coerciti ame au o - conservar-se.



88

Quando se tentou fugir ao Mito, na tentativa de não se deixar

devorar pela impetuosidade das forças da natureza e, ao invés disso, controlá-

Ias, dominá-Ias, ter-se-ia incorrido na capitulação ao mito da civilização?

Perdendo o homem sua humanidade, não se reconhecendo no produto do seu

trabalho, achando-se alheio a si mesmo, num processo de alienação crescente,

o vagão da civilização não passou a ser território sem nome da des-razão, da

força cega, sob a capa de progresso e inteligibilidade? Uma espécie de

desnatureza não teria se apossado da natureza do humano, negando-lhe seu

sentido de sujeito?

Submergir a essa natureza segunda seria tão regressivo quanto

cair no mítico, do qual o homem do esclarecimento parecera fugir?

Por que a civilização teria trazido esse processo regressivo, se

assim se poderia dizer? Antes de me alongar nessa pergunta, seria importante

para o leitor perceber que o progresso das ciências e sua aplicação técnica,

estabelecendo um modo de usufruto de riquezas da natureza jamais pensado,

proporciona um certo nível de satisfação com a cultura, de um modo geral.

Freud mostra essa reflexão, no seguinte texto:

"Os homens se orgulham de suas realizações e têm todo direito

de se orgulharem. Contudo, parecem ter observado que o poder recentemente
I

adquirido sobre o espaço e o tempo, a subjugação das forças da natureza,

consecução de um anseio que remonta a milhares de anos, não aumentou a

quantidade de satisfação prazerosa que poderiam esperar da vida e não os

tornou mais felizes. Reconhecendo esse fato, devemos contentar-nos em

concluir que o poder sobre a natureza não constitui a única pré-condição da

felicidade humana, assim como não é único objetivo do esforço cultural (o grifo

é do autor). Disso não devemos inferir que o progresso técnico não tenha valor

para a economia de nossa felicidade. Gostaríamos de perguntar: não existe,

então, nenhum ganho no prazer, nenhum aumento inequívoco no meu



89

sentimento de felicidade, se posso, tantas vezes quantas me agrade, escutar a

voz de meu filho que está morando a milhares de quilômetros de distância, ou

saber, no tempo mais breve possível depois de um amigo ter atingido seu

destino, que ele concluiu incólume a longa e difícil viagem? Não significa nada

que a medicina tenha conseguido não só reduzir enormemente a mortalidade

infantil e o perigo de infecção para as mulheres no parto, como também, na

verdade, prolongar consideravelmente a vida média do homem civilizado? Há

uma longa lista que poderia ser acrescentada a esse tipo de benefícios, que

devemos à tão desprezada era dos progressos científicos e técnicos". (p. 107.

Freud, S. O Mal - Estar da Civilização. RJ Imago, 1969).

Todavia, Freud, após reconhecer o indubitável acervo de ganhos

que a ciência açambarca, volta ao que ele chama "voz da crítica" e relativiza

esses legados. Ao colocar a felicidade em outro lugar que nós não temos (ao

admitir que a natureza dessa civilização não nos trouxe a felicidade que

buscávamos, com o "domínio" da natureza), tenta uma observação mais radical

da cultura. Dizer que civilização descreve "a soma integral de realizações e

regulamentos que distinguem nossas vidas das de nossos antepassados animais

e que servem a dois intuitos, a saber: o de proteger os homens contra a natureza

e o de ajustar os seus relacionamentos mútuos" (ibidem, p. 109) é a ponta do

iceberg que se quer ver por inteiro. Compreender a natureza dessa civilização,

à custa de que tensões ela se mantém, como se dá a luta entre o campo dos•
desejos e o da realidade existente é começar a desconfiar da natureza profunda

destas contradições no nível da psique (desde o nível da psique) até suas

manifestações no mundo.

Com a Lispector, mais uma vez, vejamos esta sensação de ser

meio, de coisificar-se, alienar-se de si e de sua função de sujeito na sua história

pessoal e coletiva:



90

"Os ovos estalam na frigideira, e mergulhada no sonho preparo

o café da manhã. Sem nenhwn senso de realidade, grito pelas crianças que

brotam de várias camas, arrastam cadeiras e comem, e o trabalho do dia

amanhecido começa, gritado e rido e comido, clara e gema, alegria entre brigas,

dia que é nosso sol e nós somos o sal do dia, viver é extemamente tolerável,

viver ocupa e distrai, viver faz rir.

E me faz sorrir no meu mistério. O meu mistério é que eu ser

apenas um meio, e não um fim, tem me dado a mais maliciosa das liberdades.

Não sou boba e aproveito. Inclusive faço um mal aos outros que francamente.

O falso emprego que me deram para disfarçar a minha verdadeira função, pois

aproveito o falso emprego e dele faço o meu verdadeiro; inclusive o dinheiro

que me dão como diária para facilitar minha vida de modo a que o ovo se faça,

pois esse dinheiro eu tenho usado para outros fins, desvio de verba,

ultimamente comprei ações da Brahma e estou rica. "(1992:64)

Com uma nova visão de teoria social, partindo da crítica do

marxismo, a Escola de Frankfurt se caracteriza por fazer uma crítica radical da

cultura, aliada a uma análise da psicologia profunda. Conectar a crítica das

estruturas sócio-econômicas com o reservatório interior da psíquê que as

alimenta e, por sua vez, é por elas alimentado, é sua particularidade - decerto

um grande desafio. Para os frankfurtianos, não se tratava de negar a ciência
•

mas o modo como ela se edifica no mundo hoje. Separando-a da questão dos

fins e da ética, eliminando a auto-crítica e a possibilidade de criticar seus

próprios paradigmas e sua estrutura nonnativa, o conhecimento, para os

pensadores de Frankfurt se reduzia agora à reafírmação do existente. Como

ondenava Nietzsche: "Não é a vitória da ciência que é a marca distintiva do

éculo dezenove, mas a vitória do método científico sobre a ciência". Ignorando

categorias históricas fundamentais (como consciência, subjetividade,

bjetividade, essência, aparência) o positivismo, mais do que um erro

pistemoló . o é um tipo de conhecimento "interessado" à hegemonia



91

ideológica que sustenta o "status quo", o "ethos" do capitalismo. Em nome de

uma pseudocorreção metodológica se esquecia da complexa categoria da

verdade. Por medo do obscurantismo, o positivismo reduziu o conhecimento à

sua recorrência, esquecendo seu fundamento crítico e transformador.

liA teoria ... deve transformar os conceitos que ela traz, como se

fosse, de fora, para aqueles que o objeto tem de si mesmo; deixada a si mesma,

procura ser, e se confronta com o que é. Ela deve dissolver a rigidez do objeto

temporal e especialmente fixado em um campo de tensão entre o possível e o

real: cada um, a fim de existir, depende do outro. Em outras palavras, a teoria é

incontestavelmente crítica (GIROUX, 1986:34), entendendo-se por crítica tanto

o olhar para trás na história, como, desde o presente, ir levantando pontos de

luz para com ele tecer o imaginário do futuro.

Como diz Adorno: "Todo progresso da civilização tem

renovado, ao mesmo tempo, a dominação e a perspectiva de seu abrandamento.

Contudo, enquanto a história real se teceu a partir de um sofrimento real, que

de modo algum diminui proporcionalmente ao crescimento dos meios para sua

eliminação, a concretização desta perspectiva depende do conceito. Pois ele é,

não somente, enquanto ciência, um instrumento que serve para distanciar os

homens da natureza, mas é também enquando tomada de consciência do

próprio pensamento que, sob a forma da ciência, permanece preso à evolução
I

cega da economia, um instrumento que permite medir a distância perturbadora

da injustiça". (ibidem, p. 50).

A questão também se coloca, portanto, como um resgate da

esperança. Cultura como anamnese, como passado é um dos lados da moeda -

o outro é o princípio esperança, o reino das possibilidades.

A racional idade como dominação da natureza, acabando por

olocar o homem apagado, em seu caráter de sujeito, ante o poder totalizador



92

da sociedade tem ainda a faceta de obscurecer o que faz. Colocar o que é

histórico como natural e, até, familiar ("naturalizar a injustiça" como falaria

Brecht) e, ao lado disto, dispensar a reflexão, a crítica, o trabalho do conceito -

essa é a característica da civilização modema. Não que o processo que veio

antes não tenha mostrado seus extremos de crueldade - sabe-se que a gloriosa

civilização grega sequer considerava os escravos, as mulheres e as crianças

como cidadãos. Adorno não nega que há o caminhar da história e não se está,

portanto, fazendo-se a apologia da pré-história da humanidade.

Contudo, "acreditamos ter reconhecido com a mesma clareza

que o próprio conceito desse pensamento, tanto quanto as formas históricas

concretas, as instituições da sociedade com as quais está entrelaçado, contêm o

germe para a regressão que hoje tem lugar por toda parte. Se o esclarecimento

não acolhe dentro de si a reflexão sobre esse elemento regressivo, ele está

selando seu próprio destino. Abandonando a seus inimigos a ret1exão sobre o

elemento destrutivo do progresso, o pensamento cegamente pragmatizado

perde seu caráter superador e, por isso, também sua relação com a verdade. A

disposição enigmática das massas educadas tecnologicamente a deixar

dominar-se pelo fascínio de um despotismo qualquer, sua afinidade

autodestrutiva com a paranóia racista, todo esse absurdo incompreendido

manifesta a fraqueza do poder de compreensão do pensamento teórico atual".

(ibidem, p. 13).
•

o que, nesta espécie de segunda natureza que é a socialidade,

parece um dado biológico, parece um dado da psique que empurra o homem

para uma vida societária nos moldes que comporta holocaustos silenciosos (ou

ostensivos como os do anti-semitismo)? Estaríamos vendo o que é histórico e

ocial como algo constitutivo na espécie humana?

Quando Freud se pergunta "por que é tão dificil para o homem

r feliz?" (FREUD. 19 :105 responde que há "três fontes de que nosso



93

sofrimento provém: do poder superior da natureza, a fragilidade de nossos

próprios corpos e a inadequação das regras que procuram ajustar os

relacionamentos mútuos dos seres humanos na família, no Estado e na

sociedade" (ibidem, p. 105). Se não podemos excluir de todo as duas primeiras

fontes (pois nunca dominaremos completamente a natureza nem nosso

organismo corporal), podemos, ativamente, tentar controlar essas fontes de

sofrimento. "Quanto à terceira fonte, a fonte social de sofrimento, nossa atitude

é diferente. Não a admitimos de modo algum; não podemos perceber por que

os regulamentos estabelecidos por nós mesmos não representam, ao contrário,

proteção e beneficio para cada um de nós. Contudo, quando consideramos o

quanto fomos mal sucedidos exatamente nesse campo de prevenção do

sofrimento, surge em nós a suspeita de que também aqui é possível jazer, por

trás desse fato, uma parcela de natureza inconquistável - dessa vez uma parcela

de nossa própria constituição psíquica" (ibidem, p. 105).

Após analisar o papel de Eros e A..nanke (o amor e a

necessidade, ou seja, a compulsão para o trabalho e o poder do amor) Freud

tenta estudar porque acontece a "incompatibilidade entre amor e civilização".

Porque a tendência para a agressão, que obriga a civilização a um dispêndio

enorme de energias para pôr limites a essas paixões instintivas? Claro está, que

"a tendência por parte da civilização em restringir a vida sexual não é menos

clara do que sua outra tendência em ampliar a unidade cultural". (ibidern, p .
•

124).

o que Freud vai continuar observando e aprofundando é que os

instintos do ego (que visam preservar o indivíduo) e a libido (o amor em seu

esforço de busca de objetos na luta pela preservação da espécie) constituem

uma economia da libido em geral, que coincide com a energia instintiva. A

inclinação para a agressão, seria para Freud uma disposição instintiva original,

que é derivada (e principal representante) do instinto de morte; que divide com

Eros O domínio do mundo. Posso agora acrescentar que a civilização constitui



94

um processo a serviço de Eros, cujo propósito é combinar indivíduos humanos

isolados, depois famílias e, depois ainda, raças, povos e nações numa única

grande unidade, a unidade da humanidade" (ibidem, p. 144-145).

Deriva desse instinto agressivo, o complexo de culpa. Uma vez

que a intenção de fazer o mal é considerada equivalente ao ato (pois o

superego, assim o julga a estrutura da censura interior que a tudo assiste), o ego

reage, culpando-se. Portanto, quando há a interdição ao prazer, à satisfação

pulsional, a intenção da agressão reage e, mesmo não agindo, revela esta

intenção de agredir ao agente que executou a interdição: o superego, então o

pune com a culpa.

Os processos mentais acontecem tanto no indivíduo quanto no

grupo cultural como um todo. Assim é que, o desenvolvimento do indivíduo e o

o seu grupo cultural acham-se interligados. "O superego cultural desenvolveu

suas idéias e estabeleceu suas exigências. Entre estas, aquelas que tratam das

elações dos seres humanos com a propriedade seria de muito mais ajuda do

ue quaisquer ordens éticas; mas o reconhecimento desse fato entre os

- cialistas foi obscurecido e tomado inútil para fins práticos, por lima nova e

ealista concepção equivocada da natureza humana (ibidem, p. 168) .

Poderíamos dizer que a absolutização da separação

- divíduo/sociedade é algo produzido historicamente mas que, em certo nível,

economia libidinal dos indivíduos e da cultura há que se dar conta de

stintos agressivos no homem, que colocam em tensão permanente o processo

- ilizatório. Entre as exigências da cultura e a realidade pulsional do homem

é-se um homem cindido.

Rouanet diz que Freud VIU como constitutivo algo que é

órico. O inconsciente abstrai a realidade de suas dimensões temporais -

- dou Freud, a realidade sendo portanto) alimentadora do Id, plena de



95

conteúdo social. Todavia, parece a Rouanet que Freud desconhece, em certo

momento, a gênese social do material depositado no Id. e, logo, "o histórico se

transforma numa invariante antropológica" (ROUANET, 1989:88).

Para Rouanet, a razão de ser da psicanálise, o programa "onde

havia o Id, que passe a haver o Ego" é anulada no momento em que Freud

parece cancelar a autonomia do Ego, ao fazer a autonomia da história humana

regredir à história da libido". A psicanálise, que tinha descrito a gênese do Ego,

a partir do Id, mas que afirmara que o Ego se havia autonomizado com relação

ao Id, oblitera essa autonomização e tenta reduzir todo o real ao denominador

comum do Id". (ibidem, p.87). Adomo vai mais além, ao falar que a crítica do

superego (instância intrapsíquica que representa a autoridade repressora

externa) tem que converter-se na crítica da sociedade que produz o superego.

Penso que a elucidação dessa tensão, que ora parece polarizar-

se para uma defesa das exigências do Id (e do campo dos desejos, da realidade

instintual, da libido), ora parece compreender as exigências do Ego e do

Superego (pois é a renúncia instintual que vai permitir a criação da cultura) é

que necessitava ser dita, na intenção (parece-me) de Freud de fazer chegar à

consciência seus condicionamentos mais profundos. Rouanet, todavia, chama-

nos a atenção para o fato de que o princípio de realidade existente é móvel (por

exemplo: a repressão da era vitoriana é certamente diversa da de hoje) e que a•
crítica à sociedade que "adoece" o indivíduo e os grupos é fundamental. Ele

pergunta-se, até: vai-se devolver o paciente "curado" pela terapia psicanalítica à

sociedade (doente) que o adoeceu? Freud não parece ter se proposto a discutir

os termos de uma crítica social, todavia, reitera o mal-estar da civilização como

sendo a condição natural do indivíduo em sua interação com a sociedade, neste

tipo de socialidade que temos.

Este movimento de reflexão que fizemos até aqui visava a

egar no por que "a contradição entre a dimensão psíquica e a social não



96

resulta de uma simples insuficiência provisória da inteligência científica, mas de

uma clivagem in re, constitutiva do próprio real antagonístico." (ROUANET,

1989: 85). Sabe-se, pois, que a cisão não se resolve na razão, mas que essa

compartimentalização também da ciência, já está realizada no mundo.

Na modernidade, coisifica-se a alma - antes, o animismo do

mito dotava as coisas de alma. Nesta viagem do pensamento místico ao lógico,

o pensamento perdeu sua base de reflexão sobre si mesmo e a racionalidade

reificou-se, confimdindo-se com a dominação - o esclarecimento passou a ser

totalitário. Reconhecer a presença da dominação no próprio pensamento,

enriquecer o domínio do pensamento com a experiência (domínios que foram

separados, com a escalada da racional idade para a produção do idêntico e da

humanidade), resgatar o nome, o eu rendido à civilização, que o reduz a um

elemento da inumanidade, retomar a plurivocidade do pensamento e de toda

significação em geral - enfim, realizar a não redução do espírito ao existente,

eis as bases de um momento de crítica da razão instrumental.

Como xamãs que afugentam o perigo com as imagens do perigo,

cremos ter iniciado uma crítica ao modo de conhecer que adveio com a

natureza desencantada. O desencantamento do mundo, vindo com o

esclarecimento pareceu ser uma renúncia ao sentido, a técnica

apologeticamente sendo saudada como a essência desse saber, que é usado•
para a redução do entendimento à dominação. Resta fazermos agora um outro

caminho. É por entre estas veredas que vamos persegui-Io.

Confrontando-se com esta identidade da razão e da dominação,

da razão científica e da racionalidade dominante, os frankfurtianos,

especialmente Adomo e Walter Benjamin, detiveram-se no exame da questão

da arte e da estética. Dando às questões ligadas à subjetividade a mesma

atenção e importância que às do mundo objetivo. os frankfurtianos parecem nos



97

gritar que, nesta introjeção da razão instrumental na vida dos corpos, há um

escuro caminho da sensibilidade, que pode ser refeito.

A arte pode ajudar-nos, portanto, a construir um paradigma

social mais amplo. Ela lida com uma região ambígua, movediça que envolve

sentimento e razão, paixão e expressão, conhecimento e imaginação e, se a

estetização da vida social tem convivido com a dominação, não é tão certo que

não se atinja estes campos além do controle possível. Tendo nascido como um

discurso sobre a tensão entre espírito e natureza, sentimento e razão, a Estética

vem lembrar-nos de dimensões esquecidas, entravadas nos corpos. Entravadas

na vida social .

o nome estética, que vem do grego "aisthesis" e que significa

toda a região da percepção e sensação humanas, parece manter-se até hoje para

que não esqueçamos desta via, no acesso ao conhecimento teórico. Na sua

obra, Baumgarten, o primeiro a utilizar este termo, na 2° metade do século

XVIII, propõe que se percorra esse escuro caminho da sensibilidade. Tentando

colocar a perfeição como um caminho (o caminho do conhecimento que

considera o sensível) e não como algo inscrito no objeto de arte, Baumgarten

tenta sistematizar a estética como wna ciência distinta da Lógica.

Para ele, o "método do conhecimento claro e distinto", da
•

lógica, contrapunha-se ao método do conhecimento sensível - que ele disse ser

escuro e confuso. E, logo depois, Baumgarten retoma que há "claridade" nesse

caminho. Apenas que, havendo a "claritas intensiva" (própria da lógica), a da

estética era "claritas extensiva", que continha proposições escuras para a razão

mas claríssimas para a faculdade estética. E qual seria, para Baumgarten, a

faculdade estética?

liA hora, utilizando Ia división leibniziana, hace de Ia estética Ia

teoria de wna facultad intermedia entre el mero conocimiento sensible (escuro y



98

confuso) e o intelectual (claro e distinto) - facultad que él lIama "analogum

rationis". E explica, então, que o conhecimento estético é intelectual também

mas possui "una claridad diversa que cosiste en Ia nitidez de Ias imágenes

sensibles" (BAUMGARTEN apud Biblioteca de Autores Cristianos,

1973:104).

Vendo-a como uma irmã da Lógica, uma espécie de "análogo

feminino da razão no nível mais baixo" ... Baumgarten, porém, disse ter a

estética por função ordenar este domínio em representações claras ou

perfeitamente determinadas, de uma forma semelhante às (embora

relativamente autônomas das) operações da razão propriamente dita ... "Como

uma espécie de pensamento concreto, ou análogo sensual do conceito, a

estética participa ao mesmo tempo do racional e do real suspensa entre os dois,

um pouco à maneira do mito em Lévi-Strauss. Nasceu como uma mulher,

subordinada ao homem, mas com suas próprias tarefas humildes e necessárias a

cumprir" (EAGLETON, Terry. 1993:19).

Uma espécie de "domínio escuro" a ser colonizado pela razão,

uma espécie de dialeto do subjetivo, ou um modo de considerar o mundo-da-

vida sob uma nova luz? Reunir os particulares concretos na narrativa histórica,

desvelar esta forma híbrida de cognição e sensível é, ao mesmo tempo, evocar

a violência que a racionalidade instrumental inscreve nos corpos e na história .
•

A arte traz o reino do não existente em suspensão, grávida, na crítica do

existente mesmo.

Todavia, esta arte, que antes só andava de braços com a ética e

a política, agora adquire foros de maioridade e tenta sua autonomia. Mas, no

mundo onde ela faz o seu "début" ela é uma mercadoria. O seu novo papel lhe

libera do antigo servilismo à Igreja, ao tribunal e ao Estado, mas lhe cobra, por

eu turno, o preço de ser um objeto. Pura mercadoria. É esta independência

prostituída que caracteriza a arte na modemidade. Neste momento em que a



99

arte deixa de ser uma grande dama, a estética, como uma irmã caridosa, abre

seus braços para protegê-Ia.

Eagleton coloca esta situação nos tennos seguintes:

"A arte se tomará assim, uma procura cada vez mais marginal,

mas a estética, não. De fato, pode-se dizer, de modo um tanto exagerado, que a

estética nasce no momento da falência da arte como força política, e que ela

cresce sobre o cadáver de sua relevância social. Embora a produção artística

represente um papel cada vez menos significativo na ordem social, ela

transmite a esta ordem, de certo modo, um modelo ideológico que pode ajudá-

Ia a sair de sua própria confusão - tendo marginalizado o prazer, reificado a

razão e esvaziado inteiramente a moral.

A estética propõe reverter essa divisão de trabalho, colocando

as três regiões novamente em contato uma com as outras ..." (1993:266).

Claro que este (claro?) caminho tem suas sinuosidades, e esta

(generosidade?) terá o seu preço. No seu próprio nascimento, a estética veio a

se gestar quando a racional idade reificada do Iluminismo percebia, pressurosa,

que seus tentáculos não chegavam a regiões vitais que, incontroladas e cegas,

eram opacas ao seu entendimento e domínio .
•

Nascida como prótese da razão, mas lidando com os

"particulares livres "da arte, a estética é este bicho híbrido, feito de utopia e

ideologia, instituído e instituinte e que, talvez, até se desvie do seu papel de

"mãe drástica". Adorno, apesar de analisar as contradições com que se depara a

arte e o fazer artístico na modemidade, considera-a, ainda, o único veículo da

verdade que nos resta, numa época de terror e sofrimento incompreensíveis.

Eagleton comenta: liA arte para Adorno é, assim, menos uma dimensão

ealizada do ser do que a contradição em came e osso. Toda obra de arte



100

funciona resolutamente contra si mesma, e isso por muitos caminhos. Ela luta

por uma autonomia pura, mas sabe que sem wn aspecto de heterogeneidade

não seria nada, desapareceria no ar. Ela é ao mesmo tempo um ser-para-si e um

ser-para-a-sociedade, distanciada criticamente de sua história, mas incapaz de

assumir uma melhor perpectiva fora dela" (1993:255).

Se a arte possui esta contraditoriedade é que ela acontece no

mundo objetivo, que ela reflete e refrata. O que acontece é que a sociedade,

este corpo coletivo aviltado, é colocado no próprio lugar de um corpo sensível

coletivo. O corpo coletivo aviltado alienou todos os seus sentidos e a sua

natureza humana ficou reduzida ao jugo da necessidade e ao sentido do ter. A

"percepção sensível" como Marx chama, é o próprio modo humano de tocar a

realidade e também o modo de ser das relações humanas.

O corpo, para Marx, é este substrato humano, que passa a ser

amputado e substituído pelo arranjo tecnológico. "O sistema da produção

econômica, como aponta Scarry, é- para Marx uma espécie de metáfora

materializada do corpo, como a conversão do solo num prolongamento do

corpo. O capital funciona como um corpo substitutivo do capitalista, provendo-

o com uma forma vicária de sensibilidade; e se a essência fantasma dos objetos

é o valor de troca, então é o seu valor nos Grundrisse, que os dota de existência

corpórea. A história que o marxismo tem para contar é um relato classicamente
•

hubrístico de como o corpo humano, através de suas extensões que nós

chamamos de sociedade e tecnologia, chega a superar a si mesmo e a levar a si

mesmo até o nada, reduzindo sua própria riqueza sensível a uma cifra no ato de

converter o mundo em um órgão do seu corpo" (EAGLETON, ]993:147).

Vejamos como Lispector mostra o susto de se ver o dentro e o

ora reificados:



101

"Dentro de si a galinha não reconhece o ovo, mas fora de si

ambém não o reconhece. Quando a galinha vê o ovo pensa que está lidando

com uma coisa impossível. E com o coração batendo, com o coração batendo

tanto, ela não o reconhece.

De repente, olho o ovo na cozinha e só vejo nele a comida. Não

o reconheço, e meu coração bate. A metamorfose está se fazendo em mim:

começo a não poder mais enxergar o ovo. Fora de cada ovo particular, fora de

cada ovo que se come, o ovo não existe. Já não consigo mais crer num ovo.

Estou cada vez mais sem força de acreditar, estou morrendo, adeus olhei

demais um ovo e ele foi me adoecendo" (LISPECTOR, 1992:61).

o capital sena, então, uma espécie de corpo fantasma que,

ampiramente, rouba os sentidos humanos de sua possibilidade sensível.

Dotando-os do repetitivo eco do ter, retiram do sujeito sua humanidade. A

propriedade privada seria expressão da alienação do homem de seus atributos

humanos e de seu corpo social, que foi reduzido à absoluta pobreza do ter. O

corpo alienou-se de seu sentido de vida e passou a se ver como um corpo

sobrevivente, em sua luta pela sobrevivência. O espírito bateu em retirada, pois

sobreviver era abdicar de sua existência. Continuemos com Clarice Lispector

(1992:60):

"Quanto ao corpo da galinha, o corpo da galinha é a maior

prova de que o ovo não existe. Basta olhar para a galinha para se tornar óbvio

que o ovo é impossível de existir.

E a galinha? O ovo é o grande sacrificio da galinha. O ovo é a

cruz que a galinha carrega na vida. O ovo é o sonho inatingível da galinha. A

galinha ama o ovo. Ela não sabe que existe o ovo. Se soubesse que tem em si

mesma um ovo, ela se salvaria? Se soubesse que tem em si mesma o ovo,

perderia o estado de galinha. Ser uma galinha é a sobrevivência da galinha .



102

Sobreviver é a salvação. Pois parece que viver não existe. Viver leva à morte.

Então o que a galinha faz é estar permanentemente sobrevivendo. Sobreviver

chama-se manter luta contra a vida que é mortal. Ser uma galinha é isso."

Constatando esta negação da vida no processo de alienação

capitalista, o marxismo aponta para o reaver da humanidade do corpo após

superado o reino da necessidade. Marx parece dizer que é quando a

subjetividade for considerada como algo liberto da necessidade que o homem

será pleno no seu desenvolvimento do humano, senão vejamos:

"Só através do desenvolvimento objetivo da riqueza da natureza

humana poderá a riqueza da sensibilidade subjetiva humana - um ouvido

musical, um olhar para a beleza da forma, em síntese, sentidos capazes de

gratificação humana - ser cultivada ou criada. Pois não só os cinco sentidos,

mas também os chamados sentidos espirituais, os sentidos práticos (vontade,

amor, etc.), numa palavra, o sentido humano, a humanidade dos sentidos - tudo

isso só vem a ser através da existência de seus objetos, através da natureza

humanizada. O cultivo dos cinco sentidos é a obra de toda a história anterior. O

sentido que é prisioneiro da necessidade prática bruta tem só uma significação

restrita. Para um homem faminto a forma humana da comida não existe, só

existe sua forma mais abstrata; ela pode mesmo estar presente em sua forma

mais tosca e seria difícil dizer como essa maneira de comer difere da dos.
animais... a sociedade plenamente desenvolvida produz o homem em toda a

riqueza de seu ser, o homem rico, dotado profunda e abundantemente de todos

os sentidos, como sua realidade constante" (MESZÁROS, 1981 :353).

O que é importante anotar é como Marx vinculou os órgãos dos

sentidos reificados à alienação do homem de sua natureza humana. E como

mostrou a cisão entre seu desejo (expulso) e o corpo instrumentalizado e

ampliando-se na tecnologia e na razão capitalista. Também se poderia detectar

uma cisão entre os sentidos e o espírito.



103

Expulsos pela tirania da razão reificada, esquecida de sua

função de pensar o pensamento e transformar o existente, o desejo e a

sensibilidade vão atuar cada vez mais, em zonas marginais, outrora refúgio do

mito: a arte e a religião. A arte e a religião, para esta mentalidade científica

mutiladora são regiões espúrias, regressão ao pensamento mítico - por

transgredirem a realidade existente, ultrapassarem o dado imediato,

mediatizando-o com o conceito, inquirindo-o em seu sentido social, histórico,

humano. O ininteligível na natureza, no tempo do mito, proporcionava o pânico

e o horror que hoje causa o mundo integralmente inteligível. E a impotência

ante as forças da natureza é, hoje, multiplicada ante a mecanização do mundo

do qual fazemos parte como natureza desumanizada. O processo técnico , diz

Adorno, no qual o sujeito se coisificou após sua eliminação da consciência, está

livre da plurivocidade do pensamento mítico bem como de toda significação em

geral, porque a própria razão se tornou um mero adminículo da aparelhagem

econômica que a tudo engloba. Ela é usada como instrumento universal

servindo para a fabricação de todos os demais instrumentos".

Voltemos a Clarice Lispector:

"De manhã na cozinha sobre a mesa vejo o ovo. Olho o ovo

com um só olhar. Imediatamente percebo que não se pode estar vendo um ovo.

Ver um ovo nunca se mantém no presente: mal vejo um ovo e já se toma ter
•

visto um ovo há três milênios. - No próprio instante de se ver o ovo ele é a

lembrança de um ovo. - Só vê o ovo quem já o tiver visto. - Ao ver o ovo é

tarde demais: ovo visto, ovo perdido. - Ver o ovo é a promessa de um dia

chegar a ver o ovo. Olhar curto e indivisível; se é que há pensamento; não há;

há o ovo. - Olhar é o necessário instrumento que, depois de usado, jogarei fora"

(1992:57).

Que mecanismos existem no interior dos sujeitos para que os

corpos fiquem sem nome, neguem-se a vida e a razão quede domesticada ao



104

real como um animal ensinado? As custas de que sacrificios OCOIT esta

mutilação e por quais veios se mina esta vida?

A teoria crítica e a psicanálise vão dialogar, e contrapontear

seus trinados de dor e perplexidade, a partir desse eixo de tensão: por que esse

processo civilizatório se faz às expensas de uma mutilação do homem? E,

retomando o marxismo mas num outro nível, porque tentando dar conta da

dialética relação (intestina mesmo) entre a objetividade e uma subjetividade

que se forma em determinadas conformações históricas, inquire-se: que faz

com que o homem se renda a esse modelo do existente como única

possibilidade? Rouanet expressa sua perplexidade nesses termos.

"O que se trata de compreender é como pode ter-se evaporado

tão completamente a memória de um tempo em que a transcendência era

possível (ROUANET, 1989:121). Retomemos Clarice Lispector:

"O ovo é uma coisa suspensa. Nunca pousou. Quando pousa,

não foi ele quem pousou. Foi uma coisa que ficou embaixo do ovo. - Olho o

ovo na cozinha com atenção superficial para não quebrá-Io. Tomo o maior

cuidado de não entendê-Io. Sendo impossível entendê-Io, sei que se eu entender

é porque estou errando. Entender é a prova do erro. Entendê-Io não é o modo

de vê-lo. - Jamais pensar no ovo é um modo de tê-Io visto. - Será que sei do
I

ovo? É quase certo que sei. Assim: existo, logo sei. - O que em não sei do ovo

é o que realmente importa. O que eu não sei do ovo me dá o ovo propriamente

dito. - A Lua é habitada por ovos" (ibidem, p.58 ).

Quando a razão é desconhecimento da vida, o transcendente

aponta para o momento do negativo. É nele que vamos pinçar o imaginário do

futuro. Iluminemos ainda o momento do negativo. Rouanet explicita-o bem

quando pergunta:



105

- "Como pode a cultura ter se imposto tão radicam nt aos

indivíduos que não somente extinguiu qualquer resistência, como até o

conhecimento de que existe algo contra que resistir? Como pode o E pírito

Objetivo ter desalojado tão absolutamente o Espírito Subjetivo? Como pode ter

sido extirpada, de forma tão perfeita, a negatividade imanente à cultura, da qual

subsiste apenas o lado afirmativo que apaga a origem e glorifica o existente?"

(ROUANET, 1989:121).

Os freudo - marxistas colocavam esse espanto, primordialmente,

nos seguintes termos: como é possível que a classe trabalhadora pense e aja

contra interesses que seriam os seus?

Que tentáculos teria a ideologia e em que se amparavam na

estrutura da personalidade para perpetuarem o existente e produzirem a

estrutura caractereológica fascista? Como se relacionavam ideologia, caráter,

personalidade?

Como a ideologia se imiscui, na Escola, no modo de se

considerar a Subjetividade e sua relação com o mundo Objetivo?

Rouanet (1989:47), ao exarrunar com cuidado a crítica da

cultura, a teoria da personalidade e o estatuto do conhecimento analisado pelos
I

frankfurtianos e pelo freudismo, faz a seguinte relação entre o subjetivo e o

objetivo na crítica da ideologia:

"Ao limitar sua ação à esfera econômica e política, o movimento

socialista abandonou à política cultural burguesa, um terreno que pode revelar-

se decisivo no processo político: o da vida privada. Contra-atacar a burguesia

na frente cultural significa combater, no dia-a-dia, as influências

emburguesadoras exercidas pelos aparelhos ideológicos sobre a consciência



106

perária. Através de uma luta ideológica - a luta cultural vermelha - (rote

rulturkampf) cujo campo de batalha é a vida cotidiana".

A psicanálise, no seio das ciências humanas, é quem vai fazer

a ruptura profunda com o paradigma positivista, ao colocar o sujeito

ovamente no centro, com tudo o que era considerado periférico 110 mundo da

'ida cotidiana. Ao devolver ao sujeito sua palavra e, nela, a inscrição do seu

esejo, ela colocava em tensão a racionalidade do princípio da realidade.

eich, de posse dos elementos psicanalíticos, vai levantar estas discussões no

seio mesmo do movimento socialista:

"Uma infiltração da política nas frestas mais estreitas da vida

iária, teria como efeito expurgar a consciência proletária da infecção pequeno

urguesa. Para isso é necessário colocar no centro da atenção o que até agora

ai considerado periférico. "O que se passa nos bastidores da vida humana deve

er exposto, sob a luz mais crua, e de forma mais enérgica, no centro do palco,

onde se representa a força na qual todos somos espectadores e figurantes"

REICH, 1933:108).

O que se tenta alcançar é uma discussão aguçada, que atente

para as determinantes do mundo objetivo que alimentam uma subjetividade

doente e, nesta relação que se estabalece, discernir o que parece ser
•

onstitutivo do que é histórico. Reich, por exemplo, vai tentar historicizar as

ategorias psicanalíticas e tentar ver até que ponto o princípio de realidade

constitutivo da estrutura dinâmica do ego) impõe assentimentos, para o

operariado, que servem à manutenção do poder nos termos antagonísticos

vigentes.

Era por onde Adorno e Horkheimer caminhavam, desde suas

pesquisas conjuntas no Instituto de Pesquisas Sociais, em Frankfurt. De início o

estudo de Adorno e Horkheime alou-se para a tentativa de captação dos



107

valores mars ostensivos localizados na estrutura dos sujeitos que eram

ostensivamente fascistas. Claro que eles previam que o anti-semitismo e o

etnocentrismo, por exemplo, não eram fenômenos superficiais mas tinham um

substrato ideológico enraizado na estrutura mais profunda da personalidade.

Este substrato ideológico cristalizava-se em caráter, desde o núcleo familiar,

onde se sedimentava. Aí mesmo, na família, o terreno da neurotização ia sendo

forjado: solo propício ao crescimento da personalidade autoritária.

Mais tarde, nos EUA, com novas técnicas de pesquisas e

colaboradores norte-americanos, Adorno e Horkheimer desenvolverão em seus

estudos sobre a personalidade, reflexões sobre o caráter histórico e

macrossocietário atentando para o modo como se detenninam mutuamente: a

configuração ampla das convicções políticas, econômicas e sociais e as

tendências e desejos mais profundos da personalidade. Tornando mais opaca

ainda esta costura, o cimento dado pelo "general cultural climate" (clima geral

da cultura) ia tornando-se amálgama dessas duas forças, constituindo-se

"mentalidade" ou "espírito". "Se as opiniões, atitudes e valores dependem das

necessidades humanas, e se a personalidade é essencialmente uma organização

das necessidades, a personalidade pode ser vista como uma determinante das

preferências ideológicas" (ADORNO et alii. The autoritarian Personality. New

York: Harper and Row, 1950, p. 233 apud ROUANET, 1989:168-169).

Rouanet, retomando esta discussão, com sua sagacidade,

propõe a politização da vida privada como modo de crítica da ideologia: "A

politização da vida significa, inversamente, uma espécie de "vitalização" da

política. O socialismo clássico enfatiza a luta e o sacrifício, o trabalho e o

heroísmo, e adia para um futuro nebuloso a realização da felicidade individual,

quando raiar, graças ao desenvolvimento das forças produtivas, o reino da

liberdade" (ibidem, p. 48). Reich se pergunta: "Nós não perguntamos: por que

não a felicidade na terra? Por que não o prazer como essência da vida?

(REICH, 1933: 198). E Rouanet fazendo-lhe coro reitera: "A felicidade não é



108

uma recompensa futura, mas o próprio conteúdo da política da vida"

(ROUNET, 1989:48). Rouanet vai buscar no pensamento de Reich e Fromm a

concordância sobre este ponto,com que também Adomo corrobora:

"...0 enfoque geral ...é considerar personalidade como a

instância mediadora entre as influências sociológicas e a ideologia" (ibidem,

p.6). Sigamos com a Lispector:

"Ovo é coisa que precisa tomar o cuidado. Por isso a galinha é

o disfarce do ovo. Para que o ovo atravesse os tempos a galinha existe". Mãe é

para isso. (1992:59).

A família hwnana, além de um grupo natural de indivíduos

unidos a partir de relações biológicas, também possui estrutura cultural. Esta

dimensão cultural específica da família faz parte desse Outro que as ciências

humanas em seu paradigma positivista têm tido dificuldade de auscultar. Lacan,

em seus primeiros textos propunha esta revisão de paradigma para este Outro

que não despreza o genético mas que "manifesta a instalação progressiva de

uma estruturação cultural, no lugar da ordem vital. A história que é ao mesmo

tempo, estrutura, repetição do mesmo, mas também seguimento de

acontecimentos sempre novos e diferentes, permite conjugar estas duas

dimensões do estrutural e do dinamismo" (1981:112). A emergência deste
•

recalcado que se dá na cena social, também tem seu correspondente nas

relações de poder que se travam em tomo do discurso científico dominante.

Lacan, com felicidade fala destas duas cenas:

"O contexto científico atual parece-nos caracterizado pelo

esboço de uma nova revolução científica: os primeiros traços de um

pensamento novo parecem desenhar-se sob a organização oficial do saber.



109

No domínio que nos ocupa, o das ciências ditas humanas, e em

particular no campo da psicanálise, um sintoma dessa crise parece-nos ser a

crítica do estruturalismo, em tomo da seguinte tese: o estruturalismo engloba

tudo na linguagem, na estrutura (ou mesmo no sistema: este salto da estrutura

para o sistema mereceria aliás, por si só, ser interrogado), haveria um Outro da

cultura e da lingugem, ignorado, recalcado mas que insiste, e que é urgente

ouvir. Esse Outro pode-se chamar: natureza, corpo, sentido, loucura, pulsão,

povo." (LACAN, 1981:111).

À família, portanto, caberia esse papel primordial na

transmissão da cultura, que Lacan chamou de "hereditariedade psicológica" e

que "preside aos processos fundamentais do desenvolvimento psíquico, a esta

organização das emoções segundo tipos condicionados pelo ambiente, que é a

base dos sentimentos segundo Shand; duma maneira mais lata, ela transmite

estruturas de comportamento e de representação cujo jogo ultrapassa os limites

da consciência. Ela estabelece assim entre as gerações uma continuidade

psíquica cuja causalidade é de ordem mental" (1981:15).

Se a família é determinante como modeladora da personalidade

e~ como vimos, já não se pode discutir a relação entre o mundo objetivo e a

subjetividade sem discutirmos essas mediações e considerá-Ias em suas

condicionantes mais profundas, a Escola é inegavelmente, lugar onde, desde a
I

infância, se dá a vivência com um Outro que não é a família e, também, com o

conhecimento.

A instituição Escola ancora-se na função docente de

transmissão do conhecimento sistematizado. Esta função docente legitima o

poder que se estabelece na relação educador, educando. O modo de se postar

diante desse poder, segundo LAPIERRE & AUCOUTOURIER, (1980)

relaciona-se com um paradigma educacional. Segundo estes autores, nossa

ducação atual tem um ripa essencialmente "superyoica todo y recurriendo al

~



110

condicionamento operante. La educación superyoica está baseada

principalmente sobre 10 prohibido, el enjuiciamiento moral, social, integrado en

el inconsciente del superyo. Está bén o está mal. De alí, uma culpabilización

deI deseo; no soIamente es eI acto que es maIo sino eI mismo deseo del acto.

De 10 que resulta una represión dcl deseo en eI inconsciente.

La decisión dei hacer o no hacer no pertenece ya desde

entonces aI sujeto. Se holla bajo Ia dependencia dcl conflicto inconsciente entre

Ias puIsiones y el superyo, conflicto que unicamente puede resolverce por dos

caminos, el respeto a Ia prolibición o Ia transgresión cuIpabilizante" (1980: 13-

14).

Ao caracterizarmos este tipo de educação quanto à relação com

o inconsciente, deste modo, vemos que, durante toda a infância, fase formadora

por excelência da personalidade do sujeito, nós lhes propiciamos wna

hipertrofia do superego e um enfraquecimento das potencialidades reflexivas

sobre as pulsões e desejos, infantilizando o ego. Isto parece criar terreno para

que um tipo de neurose, que reafirma o autoritarismo na sociedade e no

indivíduo, se estabeleça.

"La personalidad real, profunda, no si estrutura en nível

intelectual. Se estructura o reestructura en el nível de Ia evolución de los
I

fantasmas a través de una vivencia afectiva y emocional en Ia que el cuerpo

está siempre presente" (1980:108). Se o sujeito vai amadurecendo ao produzir

espontaneamente os resultados de suas pulsões e fantasias inconscientes, isto

só acontece se houver espaço para que essa expressão simbólica se faça, lado a

lado com uma educação que tome esse educando mais consciente dos seus atos

e de suas reações emocionais. Tratar o emocional, o sentimento como uma

queda d'água descendo ribanceira abaixo e cegamente, sem aprofundar razões e

motivações mas centrando-se num tipo de relação heterônoma em que a



111

autoridade do professor se exerce desconhecendo essas dimensões sena o

melhor modo de se trabalhar com a razão?

Não se ignora que, como Freud expõe, a vida social só é

possível às custas de uma quota de sacrifício puIsional. Na verdade, graças ao

"domínio" do pulsional.

Aucoutourier e Lapierre retomam essa discussão, trazendo-a

para a questão das funções da Escola:

"Pero, se nos podrá objetar que Ia vida social so es posible

gracias a un domínio de Ias pulsiones. ? No es el de preparar ai nino para este

domínio WIa de Ias funciones de Ia escuela? De hecho estamos de acuerdo,

pero no confundamnos "domínio" com "represión". EI aparente domínio exigido

a los niãos desde sus más tierna edad no es más que una represión empuesta

desde el exterior integrada luego al superyo sobrevalorando Ia dinámica

inconsciente" (1980: 12).

Independente de outros modos de se considerar essa dimensão

do inconsciente, na Escola, pela arte também se pode, por lidar com ações

simbólicas, trabalhar-se com a expressão e o conhecimento dos desejos e

fantasias dos educandos. Não seria uma regressão ao conteudismo na arte mas
•

um modo de se propor leituras deste nervo vivo que é a obra de arte, tanto em

seu momento de processo quanto como produto. E do material desiderativo,

sobretudo, que ela detona.

"La hipertrofia del superyo provoca y mantiene Ia debilidad del

yo. Situación conflictiva entre pulsiones ciegas y no reconocidas y un superyo

no menos ciego; conflictos inconscientes que tiendem a resolverse a través de

sintomas neuróticos. Resultado parodójico para una pedagogía que se pretende

racionalista y que en definitiva desemboca en un debilitamiento y una



L

infantilización dei yo, instancia racional de decisión, en contacto con 10 real. ?

Como se puede facilitar en el nino el domínio de SlIS pulsiones y SlIS fantasmas?

En princípio, dejándoselos vivir, pennitiéndole expresarlos en una acción

simbólica" (ibidem, p.lS).

É certo que a obra de arte (e o processo de fazê-Ia e pensá-Ia) é

uma das várias formas de lidarmos com o sentimento em formas não

discursivas. Este modo envolve tanto o sujeito epistêmico como o sujeito

desejante, num nível especial de atuação com a ação simbólica. No corpo deste

trabalho vai-se tecendo um fio, meio em surdina, que propõe a arte como um

modo de se lidar com ação simbólica, tocando dimensões da sensibilidade não

mobilizadas costumeiramente (e de um certo modo) na Escola. Explicitemos

um tanto mais esses aparentemente "dois" sujeitos: o que conhece e o que

deseja.

Considerando que o conhecimento é o efeito da inteligência

(nos afirma Piaget) e que o saber é o efeito do (desejo) inconsciente e sabendo-

se que estas duas operações é que vão constituir o pensamento, percebe-se o

quanto a ordem do (desejo) inconsciente e a do conhecimento estão imbricadas.

Freud, a partir da observação da fratura do pensamento, observava os choques

entre a ordem dos conhecimentos e a dos saberes e concluía que "esta díade

deve estar sempre, e em última instância, sutilmente estruturada. "Portanto, o

sujeito epistêrnico, o sujeito que aprende na Escola, está a construir-se como

sujeito do conhecimento e do desejo, estas duas dimensõs se entrançando sem,

contudo, serem redutíveis uma à outra. Lajonquiêre (1993: 191) acrescenta

ainda o pólo do objeto, senão vejamos:

"O saber e o conhecimento se encontram entrelaçados e

conformam O pensamento. Assim, cabe afirmar que o sujeito reconstrói o

pensamento em si mesmo enquanto se constrói como sujeito desiderativo e

inteligente. Mais ainda, o pensamento se reprocessa a SI mesmo e nesse



113

combinar se significa um sujeito do saber e do conhecimento como também se

estrutura uma realidade "objetiva". Querendo ser esquemático podemos dizer

que, do lado do sujeito, o reprocessamento do pensamento produz uma

estrutura inteligente e uma outra desiderativa; entretanto, do lado do objeto,

produz um punhado de conhecimentos e um "plus de saber". (1993:191).

Certamente por pensar este sujeito que conhece nesta amplitude

é que Sara Paim diz ser "a aprendizagem um ato de transvazamento de

conhecimento, e esse conhecimento é sempre de outro. Não se pode aprender

algo que não seja algo sabido para outro" (PAlN, 1991). Este conhecimento do

outro não quer dizer apenas que é o outro que o possui mas que esse outro

possui saber e esta relação que eu estabeleço sempre envolve a dimensão

desiderativa, além da cognitiva. Na Escola, onde o sujeito epistêmico se

relaciona com seus pares e com o educador, a socialidade vai sendo esculpida

nos corpos. É nesta instituição o lugar onde se passa o saber sistematizado e,

nela, um sujeito se constrói com a mediação do outro que é o bJTUPO (no sentido

lato). Neste lugar de passagem do conhecimento (porque o conhecimento é

algo que migra) também vai-se esculpindo nos sujeitos a vestidura da

socialidade com seus silêncios, conflitos, lacunas, palavras, ritos. Na Escola, ao

operarmos com os aspectos lógicos e linguísticos da linguagem e do número,

costumamos excluir da cena todo um campo de expressão que não envolve

apenas este tipo de estruturação do pensamento.
I

Na verdade, o atual estágio de semiotização da vida cotidiana

leva o indivíduo a pôr seu campo dos afetos e desejos a serviço do lucro. Cada

mercadoria, além do próprio objeto leva a marca de ser também formadora de

um certo tipo de indivíduo consumidor.

Assim, vai-se padronizando comportamentos e desejos, e

quando nós compramos mercadorias vamos comprando também um modo de

relação com o outro e com a ida. A homogeneização dos comportamentos e



114

desejos passa a ftmcionar nos indivíduos como uma neblina, que a tudo abarca.

Cada indivíduo quer ser igual aos outros no modo de ser, de viver e, sobretudo,

no possuir - essa dimensão devoradora. A fragmentação, a homogeneização e a

hierarquização (categorias que Marx utilizou para sua análise do capitalismo)

vai solapando o humano nas relações sociais e na intimidade da vida privada,

distanciando o homem de sua vocação ontológica.

o "flâneur" de Baudelaire, o passante a multidão, o indivíduo no

meio da massa amorfa, que Walter Benjamin tão bem examinou na estética

baudelaireana, tipifica esse indivívuo sem nome, alijado da própria

possibilidade de uma relação mais verdadeira com o outro e com a vida. O

empobrecimento da experiência - aspecto que Benjamin sublinha na era da

modernidade - é evidente, desde a infância. A infância, contudo, é um

reservatório (como a arte, conforme proponho) de modelos de relações mais

vitais e menos empobrecidas. A tarefa da reificação do homem, na infância,

ainda está se modelando. Poder-se-ia fazer, na Escola, este movimento de

desconstrução, de crítica dessa racionalidade e, pari passu, de construção de

novos campos expreSSIVOS,novos modos de conhecer que revitalizem esta

experiência empobrecida?

Também farei aqui o elogio da diferença. Para que a relação

dialógica se estabeleça na Escola, precisaríamos uma atenção fecunda à leitura
•

e à recepção ativa do discurso de outrem, como propõe Bakhtin que se faça nos

modos sociais de resistência. Eu acrescentaria que o campo expressivo do

outro (e não só o discurso que é a palavra) precisa ser re-lido e recepcionado

de mTI modo ativo. Nosso potencial expressivo criador, vai sendo, desde a

Escola, esvaziado e, em seu lugar, põe-se este sujeito alheiado de SI,

padronizado na própria esfera do sentir, desde a Infância.



115

Vamos à Lispector, novamente:

"Ou é isso mesmo que eles querem que me aconteça,

exatamente para que o ovo se cumpra? É liberdade ou estou sendo mandada?

Pois venho notando que tudo o que é erro meu tem sido aproveitado. Minha

revolta é que para eles eu não sou nada, eu sou apenas preciosa: eles cuidam de

mim segundo por segundo, com a mais absoluta falta de amor; sou apenas

preciosa. Com o dinheiro que me dão, ando ultimamente bebendo. Abuso de

confiança? Mas é que ninguém sabe como se sente por dentro aquele cujo

emprego consiste em fingir que está traindo, e que termina acreditando na

própria traição. Cujo emprego consiste em diariamente esquecer. Aquele de

quem é exigida a aparente desonrra. Nem meu espelho reflete mais um rosto

que seja meu" (LISPECTOR, 1992) ..

Este texto (dissertação) percorre o caminho (escuro? confuso?)

dessas dimensões - caladas, sonegadas, camufladas, mutiladas, vivas, latentes,

nuas. Elas estão inscritas nos corpos das crianças na Escola. É em torno delas

e através delas (ou do seu esquecimento) que se vai tentar reconhecer o lugar

da arte na Escola. (Quando falo corpo, não estou dizendo organismo. Como diz

Pain: "não há conhecimento, por mais abstrato que se apresente, que um dia

não tenha sido corpo, e aqui não se trata unicamente da percepção, mas da ação

capaz de coordenar um gesto a um sensório" (1991:86). Nesse percurso, vamos
I

tentar tecer, nessa estranha escrita, o tortuoso (e doce) caminho da

sensibilidade.

A necessidade da Arte como crítica social ou como um modo

de se trabalhar a dimensão negativa da Razão.

À pergunta: "Que é arte para você? a escola precisa de arte?"

uma professora respondeu:



116

"A escola precisa de arte porque ... Deixa eu pensar... É uma

libertação. O ser hwnano tá preso, acorrentado a essa realidade que ele vê, que

ele pega, que ele vive. Mas no sonho, na imaginação, e a arte é essa

imaginação posta para fora, virando coisa ... No sonho que ele nem sabe que

tem, o ser humano quer se libertar. Porque a realidade não é ... Porque a

realidade não é só aquilo sempre. Ele quer criar outra. A escola fica fabricando

essa coisa, esses punhos de rede - sabe punhos de rede? - uns punhos de rede.

Para pensar a realidade lá fora. E fica tudo preso, aqui dentro, com o que tá

acontencendo lá fora. O problema é que o que está acontecendo lá fora é só

uma parte da verdade. E a parte que é prisão. Não digo que sempre seja prisão

mas está sendo prisão. E então ... A gente fica ... A gente quer a liberdade de

sonhar e ter outras coisas diferentes do que o que está colocado como

realidade. Arte é essa liberdade, pronto. Isso é tanto! Quer mais? "

Vou privilegiar, entre outros tantos aspectos que podíamos

agora abordar a partir destas representações, a idéia de que "O que está

acontecendo lá fora é só uma parte da verdade. "Que esta parte é prisão e, arte,

libertação.

Para entender esse sentido da arte como não conformação ao

existente( ou a dimensão da negatividade, o que o real não é, o que o real

poderia ter sido), que me parece ter sido a tônica do pensamento desta•
professora, remontemos ao pensamento de Hegel. Debrucemo-nos um pouco

sobre a dialética, que traz um lado do seu rosto banhado por essa luz que

ilumina o momento do negativo e, seguindo por ela, chegaremos a Adomo, que

insiste muito neste ponto.

O pensamento dialético Hegeliano parecia ser a tentativa de,

pela razão, se fazer renascer das cinzas, como uma fênix, um mundo em ruínas.

A esperança na racional idade da Revolução Francesa, frustada e a ruína da

Prússia, sancionada na paz de Tilsitt, quando as tropas francesas acampam em



117

Sena, em frente à sua casa são símbolo desta ruína. São também imagens que

nos fazem chegar ao centro do problema hegeliano: o mundo antigo é

inaceitável - há que se criar um outro, obra da razão. A obra de Hegel é esta

profunda fé na capacidade do homem de ser sujeito da história e de

compreender-se (e compreender) o real. A dialética é uma lógica do conflito e,

nela, as relações humanas e as coisas acham-se em relações de enfrentamento.

A visão dialética de Hegel nega a lei do entendimento abstrato,

que faz do momento da identidade e da imobilidade o momento único,

exclusivo, da realidade, e propõe a identidade concreta, que é a unidade da

identidade e da diferença. Portanto, esse primeiro princípio de Hegel,

estabelece que "a identidade não existe nas coisas mas somente no pensamento

que as confronta com a diferença e com a diversidade, ela é um momento

abstrato da reflexão que a mediatiza por seu contrário: a diferença"

(GARAUDY, 1983:133). E, assegurando esta não identidade, propõe seu

segundo princípio: que todas as coisas são contraditórias em SI. As

propriedades de uma coisa são, antes de tudo, suas relações com o que ela não

é. O todo e as partes se condicionam reciprocamente - diz Hegel ( e vemos aí

outro conceito Hegeliano: o de totalidade).

O movimento é o corolário da interdependência universal e

somente ele é real - o repouso é uma abstração. O ponto de partida de Hegel é
•

o devir que, como a tempestade do Ângelus Novus, de Paul Klee, impulsiona o

drama da história, apesar do momento presente vir sobre ruínas. A alma do

mundo como que seria esta pulsação imanente à vida que, inscrita no infinito,

aparece como um fínito prenhe de negatividade. Estaria na própria natureza do

finito superar-se, negar sua negação e, neste movimento do real, tomar-se

infinito. Mostrar que a aparência é um momento do conhecimento do real

implica também dizer que há encadeamento destes momentos e, neles, o

nascimento imanente da diferença e da negação. Seria impossível conceber as

coisas isoladas das relações que as constituem e, assim, o pensamento e suas



118

categorias senam momentos da totalidade concreta do real. Para Hegel,

portanto, a dialética, seria uma "lógica da vida": "O determinado não tem,

enquanto tal, nenhuma outra essência do que a inquietude de não ser o que é".

(HEGEL, Enciclopedie apud GARAUDY, 1983:35).

A diaiética, aSSIm, expõe-se como o conjunto movente de

relações intemas de uma totalidade orgânica em devir. Conflito, movimento,

totalidade, negatividade - as bases dialéticas da compreensão do mundo. A

libertade se fazendo através da negatividade como que "ernprenha" o devir de

criação. A história, então, seria a história da libertação do homem, separando-

se da imediatidade da natureza e lutando contra a alienação. Hegel já observava

a alienação como um fenômeno histórico, nascido com a propriedade privada

dos meios de produção, no momento em que a mercadoria que o homem

produz torna-se-lhe um objeto estranho e, até, por efeito da acumulação, hostil.

É um nível, de compreensão porém. Há outros. Parece-me que o

fenômeno de sentir-se estranhado também refere-se ao mundo natural, à

natureza sensível, e o homem acaba por resolver esta equação transformando

esta tensão em domínio. Senão vejamos:

"...é preciso supor que o espiritual é o processo final izado do

conhecimento de si através da apreensão do que lhe é estranho, a natureza
•

sensível (HEGEL, 1944:99). E mais além: "A arte é, portanto o esforço de

redução do que é estranho" (ibidem, p. 198). E em outro lugar de sua obra:

"Cada vez que trabalha, o artista se opõe a uma coisa, a esse ser

obscuro, estranho e próximo que se apresenta diante dele como seu outro e que

é preciso reduzir" (ibidem, p. 104). O artista vai dialogar com esse escuro e

estranho mundo que o seu Outro e que ele se esforçaria por compreender e

humanizar, humanizando-se também. É neste campo de tensões, onde se acha o

devir permanentemente sendo ge tado, que se pode mirar o ideal, para Hegel o



119

reino das sombras, que transcende o imediato da vida. Nesta "outra cena"

estaria o nascedoura da arte?

"Todos nos lembramos do célebre dístico em que Platão dirige

uma invocação a Aster:

'Quando olhas as estrelas, oh! minha estrela, eu queria ser o céu

Com mil olhos para te contemplar da minha altura' .

Numa paráfrase invertida, poder-se-ia dizer que a arte faz de

cada figura sua um Argus com mil olhos para que a alma e a espiritualidade

apareçam em todos os pontos da fenomenalidade, para que manifestem a sua

presença não só na configuração do corpo, na expressão do rosto, IlOS gestos e

nas atitudes, mas também nos atos e nos eventos, nos discursos e nos sons, pois

em quaisquer condições e contigências da fenomenalidade, elas devem ser o

olhar que reflete a alma livre em sua infmitude intema". (HEGEL, s/d p.8-9).

Parece-me que Hegel quer referir-se a um conteúdo como que

arquetípico que ele vê nesta relação "estranhada"homem-natureza. Uma espécie

de permanente susto diante do incomensurável das "coisas"? - eu me

perguntaria. É como que um grito arcaico, que a arte descobre e, inconsciente,

issimula uma espécie de espanto inaugural diante do mundo que, de repente
•

e a arte pode ser um modo de ofertar esse "de repente") se instala? E

'estranha-se" o ter-se ficado tão apartado do olhar de mil olhos das superfícies

que nos atravessam? ..

Clarice Lispector fala desse (espanto?) primordial:

"Um dia desses vi sobre a mesa uma talhada de melancia. E,

assim sobre a mesa nua. parecia o riso de wn louco (não sei explicar melhor).

ão fosse a resignação a um m do que me obriga a ser s nsata, como eu



119

reino das sombras, que transcende o imediato da vida. Nesta "outra cena"

estaria o nascedoura da arte?

"Todos nos lembramos do célebre dístico em que Platão dirige

uma invocação a Aster:

'Quando olhas as estrelas, oh! minha estrela, eu queria ser o céu

Com mil olhos para te contemplar da minha altura'.

Numa paráfrase invertida, poder-se-ia dizer que a arte faz de

cada figura sua um Argus com mil olhos para que a alma e a espirirualidade

apareçam em todos os pontos da fenomenalidade, para que manifestem a sua

presença não só na configuração do corpo, na expressão do rosto, nos gestos e

nas atitudes, mas também nos atos e nos eventos, nos discursos e nos sons, pois

em quaisquer condições e contigências da fenomenalidade, elas devem ser o

olhar que reflete a alma livre em sua infinitude intema". (HEGEL, s/d p.8-9).

Parece-me que Hegel quer referir-se a um conteúdo como que

arquetípico que ele vê nesta relação "estranhadahomem-natureza. Uma espécie

de permanente susto diante do incomensurável das "coisas"? - eu me

perguntaria. É como que um grito arcaico, que a arte descobre e, inconsciente,

dissimula uma espécie de espanto inaugural diante do mundo que, de repente
•

(e a arte pode ser um modo de ofertar esse "de repente") se instala? E

"estranha-se" o ter-se ficado tão apartado do olhar de mil olhos das superficies

que nos atravessam? ...

Clarice Lispector fala desse (espanto?) primordial:

"Um dia desses vi sobre a mesa uma talhada de melancia. E,

assim sobre a mesa nua. parecia o riso de um louco (não sei explicar melhor).

ão fosse a resignação a um mundo que me obriga a ser sensata, como eu



120

gritaria de susto às alegres monstruosidades pré-históricas da terra. Só um

infante não se espanta: também ele é uma alegre monstruosidade que se repete

desde o começo da história do homem. Só depois é que vêm o medo, o

apaziguamento do medo, a negação do medo, a civilização, enfim. Enquanto

lSSO, sobre a mesa nua, a talhada gritante de melancia vermelha. Sou grata a

meus olhos que ainda se espantam tanto. Ainda verei muitas coisas. Para falar a

'erdade, mesmo sem melancia, uma mesa nua também é algo para se ver"

LISPECTOR, 1990:74).

Veja como Hegel situa ainda este (parece-me) espanto" ... a arte

e constitui nesse confronto com o obscuro, com a alteridade, fundando-se

numa relação arcaica com o mundo, que não desaparece coin a civilização"

lliEGEL, p. 104).

Adorno também parece admitir este "arrepio essencial"e, ainda,

ga-o ao mundo primitivo mágico:

"As obras de arte autênticas escondem-se como seu segredo a

nono Permanecem ao mesmo tempo sob o efeito. do Aufklarung,

esclarecimento) porque desejariam tomar comensurável aos homens esse

epio rememorado, incomensurável no mundo primitivo mágico".

Essa impossível reconciliação, parece-me, advém de o próprio

pensamento Hegeliano trabalhar com a categoria da contradição, dentro de um

cosmo que é espírito em constante evolver.

Para Hegel, as contradições (que são interpretadas como um dos

momentos da razão) são vida, e o mundo é por completo obra do Espírito. A

otalidade, para Hegel, é síntese da unidade e da negatividade. Quando Hegel

iz que a razão é como "a rosa na cruz do sofrimento presente" e, também, que

aquilo que é. é a razão. ele está tentando sair da oposição abstrata do ideal e da



121

realidade. Colocando o momento do negativo como algo que evolve

continuamente, que está perpetuamente grávido de seu devir, Hegel quer chegar

a concluir que as idéias têm uma existência objetiva, para ele o pensamento não

tem de criar o mundo, porque ele é o mundo.

A idéia, para Hegel, não é uma abstração, é algo que se

manifesta no seu Aparecer. O fundamental para a Estética, diz Hegel, é as

obras de arte existirem. Pensar a arte segundo a Idéia é, pois, pensar as formas

em que ela se realiza efetivamente, pensar na necessidade que opera no seu

processo através da história, diz Hegel. A Idéia não seria uma espécie de

essência separada das aparências, como em Platão mas seria a unidade

significante de lUna forma sensível e de um conteúdo espiritual. A essência se

mostraria, pois, na aparência e, a Idéia obriga-nos a pensar um processo

teleológico que se processa na história. A sensibilidade, portanto, não se reduz

ao momento do sensível, poderíamos concluir, embora este momento inclua um

momento do sentido, que não exclui o trabalho do conceito. Assim diz Hegel,

articulando lUn conceito de Arte: "é um sensível significante, intermediário

entre inteligível e sensível, isto é, um momento do Espírito Absoluto."

Veja o parentesco de Hegel com Susanne Langer. Ela propôs-se

mudar a idéia da obra de arte de "forma significante" para "forma expressiva"

mas ainda utiliza a primeira denominação como referência base.
I

Compreendendo melhor: para Hegel, o Espírito é infinito que

inclui um [mito - e este [mito se corporifica. O Espírito Absoluto, portanto, é

reconciliação de dois momentos: o Espírito Subjetivo (ao se elevar acima da

natureza e tornar-se livre, temos esse momento) e o Espírito Objetivo (para

Hegel, o Espírito só pode ser livre num mundo que não lhe seja estranho).

Logo, o momento desta reconciliação que vai cimentar a racionalidade do

mundo é quem vai determinar a ordem do subjetivo.



122

A Arte, um momento do Espírito Absoluto, é o momento em

que o espírito infinito assume figura sensível. Esse movimento das essências,

no seu aparecer vai tomar-se o que é mediado pelo sensível. "Na obra de arte

se expressa a ambigüidade da palavra sentido, que designa ao mesmo tempo os

órgãos que servem para a apreensão de uma coisa e a significação, o conceito"

(HEGEL, 1944:23).

(Nesta ambigüidade, vemos como até hoje a estética se debate

entre um discurso sobre o corpo (com todo o séquito de antinomias

coração/mente, razão/emoção, percepção/cognição, afeto/racionalidade) e um

discurso sobre as obras de arte. Mas, voltemos a Hegel).

Vemos nesta assertiva que a obra de arte eleva-se acima da

imediaticidade do que aparece como sensível (sensível visto como o que

impressiona os sentidos). Remete para um sentido que a transcende, sentido

que é atravessado pela policromia da luz e da sombra - das constradições que

habitam o mundo objetivo em seu processo de tomar-se Racional. A figura, a

forma, a configuração da obra no plano do sensível, resulta de um trabalho

espiritual e, em Arte, é o Belo se realizando. Esse "acordo" entre o espírito e o

sensível (ou esse revelar-se do espírito no sensível), Hegel exprime nos termos:

"O Belo conserva essa singularidade essencial de aparecer
I

sempre sob forma sensível. O Belo é a Idéia concebida como unidade imediata

do conceito e de sua realidade, na medida em que essa unidade se apresente em

sua manifestação real e sensível" (HEGEL, p.62).

Hegel, por exemplo, falando da pintura holandesa do século

XVII, com Rembrandt e Van Dyck, p. ex., menciona assuntos como veludos,

clarões de metais, luz, cavalos, mulheres velhas, vinho que brilha em copos

transparentes, rapazes de fatos rotos a jogar cartas ... "e centenas de outros

assuntos que na vida cotidiana pouco nos interessam, pois é com outro tipo de



123

interesse que jogamos cartas, bebemos... Ora, prossegue Hegel, o que atrai

nestes conteúdos quando representados pela arte, "é precisamente essa

manifestação dos objetos enquanto obras do espírito, que transforma em

profundidade o mundo material, exterior e sensível" (HEGEL, p.24).

O artista enquanto criador, segundo ainda Hegel, traz todo lUn

mundo que desviou da natureza e acumulou no vasto reino da representação e

da intuição. Ao lado da realidade das coisas, o artista cria uma espécie de

idealidade, transformando os objetos para seu próprio fim, desencantando-os

do mundo natural em que estavam para "penetrar na universalidade, apesar de

seu caráter de individualidade vivente e sensível" (ibidem, p.27). Nesta

expressão da idealidade superior do poético na individualidade sensível,

penetrada de universalidade, se encontra a diferença formal do trabalho de

fabricação. A forma e sua individualidade, na arte, banhada deste ideal de que

Hege1 nos fala, tem determinação bem característica no seio da generalidade.

A idéia do Belo, que é a forma sensível do verdadeiro - o

verdadeiro sendo o que é efetivo, Racional - traz três consequências que são a

base de suas reflexões em Estética:

1. Na Natureza, a idéia está no movimento da vida.

2. A Beleza Artística é superior à beleza natural, porque nela o

Espírito está em obra conscientemente.

3. A Idéia se desdobra numa História.

Este tornar-se do Espírito Absoluto, em Arte, chama a si a

tarefa de "fazer com que, em todos os pontos da sua superficie, o fenomênico

se transforme em olhar, sede da alma e torne sensível o espírito". (HEGEL,

p.2IO). O corpo é o signo da destinação da alma - quer dizer Hegel. E a arte -



124

como a religião e a filosofia - constituem, para Hegel, a expressão sensível da

consciência histórica de um povo na história. Hegel diz que, pelo fato de ser

histórica a arte, nenhuma obra pode ser considerada como entidade que se dá a

compreender simples e imediatamente por si só, porque é como o fruto de um

mundo ético cuja significação revela.

A arte não sendo uma coisa natural, é um produto humano,

alimentando-se da contradição com o natural e desta tensão em relação ao

Outro, que eu estranho e onde, também, me reconheço. Nesse desejo de

capturar o estranho do outro e da Natureza, o homem se mostra cindido:

alienado. Alienado, na tradução literal de Entfrerndung significa "tornar-se

estranho". Esse processo de sair de si e se fazer outra consciência, segundo

Hegel é o próprio modo de ser da atividade da consciência, que sai do em-si e

alcança um para-si. Esse processo de pensar a consciência é análogo ao de

pensar o Belo (Hegel recusa-se a fazer do Belo uma categoria do juízo; para ele

o Belo é algo objetivo -porque a Idéia o é - nele se fundem o espiritual e o

sensível, o universal e o particular).

Hegel difere de Kant porque situa a arte no corpo da história. A

Estética sendo, essencialmente, em Hegel uma espécie de história da arte,

como ele quer, alimentando-se todo o tempo da contradição com o natural- que

ela transcende.

Esboçadas essas pontes para o pensamento de Hegel, gostaria

de assinalar alguns pontos que penso férteis, de um modo surpreendente, para a

modemidade. Primeiramente, essa vinculação do sensível à aparição da Idéia e

a não redução do sensível a uma sensorialidade tacanha. Essa idéia de que a

arte é um fazer (ou um apreender) que "passa pelo sensível" mas aí não se situa

como limite, é importante - e claro que tem nuances no pensamento de Hegel,

como vimos.



125

o modo do pensamento relacional, hegeliano, ser eivado das

contradições do real, faz ver na obra de arte uma espécie de "olho lúcido" do

tempo. Porque tem a dignidade de ser conhecimento, ela transcende a região

dos sentidos. Hegel engloba, portanto, o cognitivo e o afetivo, sem que a razão

deixe de ser "um projeto de reconstrução hegemônica dos sujeitos", como quer

Eagleton (EAGLETON, 1993).

o primeiro problema que se coloca é o de como se vai trabalhar

essa feitura (do artista) e essa recepção (de quem lê) da obra de arte, se Hegel

acentua que esta forma significante não é possível de apreensão imediata,

requer o trabalho do conceito? Se as estruturas do mundo-da-vida, no processo

de alienação do capitalismo são opacas à razão, (e as obras de arte as

"ofertam", como comentamos no exemplo da arte holandesa), o trabalho com a

dimensão estética não teria de necessariamente, amparar-se na ética e na

política? Ou, dizendo melhor: se o homem vive wn processo de alienação que

vai lhe destituindo de sua ação de sujeito na história, vai lhe solapando as

outras dimensões em detrimento da monocórdia compulsão do "ter", para tornar

seu olho novamente humano, não se haveria de reduzir esta hipertrofia do ter e

acordá-lo para sua emancipação?

A potência que tem a arte para este trabalho é inegável,

poderíamos dizer desde já. Pode-se observar o que o cinema tem feito,.
colocando no espectador um novo olhar ao mundo.

No teatro, nós dirigimos (como encenadores) o olhar do

espectador, ora fechando-lhe o campo de visão para as mãos de uma

personagem que, por exemplo, num imperioso jogo de tremores mostra seu

desconcerto interior, ora ampliamos-lhe o campo de visão para toda a área do .

palco, mostrando, por exemplo, o redemoinho humano numa feira livre

improvisada ou numa praça (com seus cegos, cantadores, grupos de crentes

lendo a Bíblia, meninos de rua, passantes, desempregados, estudantes,



126

prostitutas, vendedores de pequenos negócios como milho, pipocas, cachorro

quente etc.).

Benjamim fala que essa condução do olhar tem uma função

política. Explicitemos melhor esta sua observação. Benjamim diz ser a

otografia um símbolo da perda da aura pelo objeto de arte, na era da

reprodutibilidade técnica. Segundo ele, pela reprodutibilidade técnica a

otografia perde seu caráter de único, o caráter único, de aparição, da arte. (Eu

observaria que este único deriva do significado cultual, que banhava a arte na

5Uaorigem histórica). No entanto, ambiguamente, ganha um outro aspecto: a

acessibilidade, advinda com a produção em massa dos objetos artísticos. Pois

em, segundo Benjamin, as fotografias podem levar a uma interpretação

etenninada (essa coisa que eu estou chamando de condução do olhar do

spectador/leitor) .

Para Benjamin, elas têm (as fotografias) uma significação

olítica secreta. Exigem ser acolhidas num certo sentido, e não se prestam mais

uma contemplação desinteressada. Elas inquietam quem as olha; para atingí-

, o espectador adivinha ter de seguir uma via específica. A reprodução

êcnica pode, por exemplo, "pela fotografia, acentuar certos aspectos do

riginal, acessíveis à objetiva - ajustável e capaz de selecionar arbitrariamente

seu ângulo de observação -, mas não acessíveis ao olhar humano. Ela pode,
I

ambém, graças a procedimentos como a ampliação ou câmara lenta, fixar

agens que fogem inteiramente à ótica natural. Em segundo lugar, a

eprodução técnica pode colocar a cópia do original em situações impossíveis

ara o próprio original. Ela pode, principalmente, aproximar do indivíduo a

bra, seja sob a forma da fotografia, seja do disco". (BENJAMIN, 1994: 168).

Assim, a percepção das coletividades humanas se transforma,

orno seu modo de existência, não sendo condicionada só naturalmente, mas

ambém historicamente. A unitotalidade do capitalismo, em sua ânsia de



127

perpetuar o idêntico, no atual estágio da cultura de massas investe desde o nível

perceptivo até o modo de orientação do pensamento e da intuição. Diz

Benjamin: "retirar o objeto do seu invólucro, destruir sua aura é a característica

de wna forma de percepção cuja capacidade de captar o semelhante no mundo

é tão aguda, que graças à reprodução técnica ela consegue captá-Io até no

fenômeno único. Assim se manifesta, na esfera sensorial a tendência que na

esfera teórica explica a importância crescente da estatística. Orientar a

realidade em função das massas e as massas em função da realidade é um

processo de imenso alcance, tanto para o pensamento como para a intuição.

(ibidem p. 170).

O trabalho do cinema, no conduzir o olhar do espectador, por

exemplo,ao holocausto dos judeus na 2a. Guerra é sutil, mas uma evidência. A

transformação do que era exterior em íntimo, com a câmera do cinema, que

estabelece um campo relacional amplo com as imagens, é do fôlego de uma

revolução copernicana. Esta alteridade que Hegel frisa, com relação ao mundo
I

dos objetos naturais, poderíamos dizer que é uma das funções sociais da arte.

Viver vicariamente a experiência do Outro através da identificação e

personificação no drama, por exemplo, (televisivo, cinematográfico ou teatral)

proporciona um "ficar no lugar no outro", muna espécie de descentramento que

poucas experiências podem dar.

Um país onde sua população (o Brasil) pára durante três ou

quatro horas à noite para ver os dramas televisivos (novelas), não denuncia,

além do fascínio da indústria cultural e seu poder, por um lado, também o

aspecto da fome de viver o outro que se veste do amor ao personagem ? Se os

conteúdos alienantes, a padronização (homogeneização) dos costumes e da

cultura são um fato, como esquecer que, apesar desta narcotização, também um

olho se põe no lugar do outro para sentir e viver os dramas da condição

humana?



128

Esta alteridade , esta sede de viver o Outro, neste campo dos

desejos e dos afetos, não é um país tão idílico assim. Na exposição dos objetos

de arte, vê-se a mercadoria, diz Benjamin. Só que ele estende este conceito de

mercadoria para todas as coisas e pessoas, como em Marx. Melhor dizendo, as

relações entre as pessoas ficam uma fantasmagórica relação entre coisas. O

homem, criador da mercadoria que é a arte ( e de todas as mercadorias

fabricadas) não se reconhece no que cria ou faz. Ele não se percebe sujeito da

história de fazer ou não esse tipo de mundo funcionar como um mercado, este

tipo de mercado funcionar assim, ou esse tipo de mundo de vida funcionar

como um mercado. Daí, falam-se coisas como a inflação vai baixar ou subir e

a vida vai melhorar ou piorar, a moeda agora é forte, a vida com o real vai

melhorar, o custo de vida só vai depender da Inflação - como se a senhora

Inflação (eu botei um i maíúsculo porque ela parece gente, não é?) - fosse o

sujeito dessa história e o homem um espectador desse Mercado que se mexe

como aquele tipo de mamulengo do Teatro de Bonecos. Esses mamulengos de

que eu falo têm umas espécies de arames neles enganchados que os movem,

mas, por sua vez, os arames são movidos por atores que não são vistos na cena

do palco. Este ofuscamento, o estar num lugar invisível aos espectadores,

mexendo os bonecos mas não sendo visto, é característico da consciência

reificada . A realidade do modo como ela se posta causa esta reificação da

consciência. O mercado são essas coisas, coisa e gente quero dizer que, como

os mamulengos do espetáculo do teatro de bonecos , parecem não ter quem as
•

mova. Na verdade, um tipo de técnica de manipulação de teatro de bonecos,

porque há outras; há as que mostram quem as move diante do expectador.

Benjamin chama a esta espécie de impressão inverídica sobre as

coisas e as pessoas, que passam a funcionar como coisas, de fantasmagoria. Ele

usa a imagem de um colecionador de objetos para dizer como acontece uma

espécie de fantasmagoria do tempo, na medida em que mostra este

colecionador como alguém que retira dos objetos sua história, seu contexto

histórico as significações acumuladas no objeto, como dobras que se ocultam à



129

razão reificada. Como comenta Rouanet sobre a fantasmagoria do tempo,

"através dela, a história é secularizada e trazida para o ciclo da natureza de

uma forma tão implacáveL ..

Este modo de ser das coisas e das pessoas funcionando como

mercadorias, como autômatos movidos por algo sistêmico (as pessoas dizem: o

sistema é que é assim), Marx chamou de fetiche da mercadoria. Rouanet

observa uma espécie de analogia entre o fetiche da mercadoria e a idéia de

fetiche em Freud, pois o objeto representa o falus mas não é o falus (e o falus

por sua vez representa o próprio desejo, assim: eu desejo o desejo do outro,

diz Lacan ) . Esta idéia de remeter para algo que não é si próprio, esta coisa

que é uma representação de outra coisa, faz o fetiche da mercadoria parecer-se

com o objeto-fetiche que substitui o falus.

Esse mergulhar do homem no outro, como estava dizendo, esse

viver vicariamente as vicissitudes de um outro sujeito através da personagem,

tem também o caráter de alienação, sim. Eu dava o exemplo dos ídolos

televisivos e das personagens de novelas. Na verdade, a indústria cultural

cultua as duas coisas e faz passar uma pela outra. Seria como se o homem

comum desnudasse sua alma de sujeito e se vestisse com as cores da

mercadoria, já que homem e coisas têm este padrão coisal, se assim se pudesse

dizer. Como se este vestido da mercadoria fosse uma persona (sentido.
etimológico= máscara) e também na acepção junguiana de falsa personalidade,

capa de uma personalidade que não tem a verdade do self. E esta persona ,

como diz a poesia de Femando Pessoa, fica pregada à cara:.



130

TABACARIA

... "Fiz de mim o que não sou,
E o que podia fazer de mim não ofiz.
O dominó que vesti era errado.
Conheceram-me logo por quem não era e não desmenti, e

perdi-me.
Quando quis tirar a máscara,
Estava pegada à cara.
Quando a tirei e me vi no espelho,
Já tinha envelhecido.
Estava bêbado, já não sabia vestir o dominó que não tinha

tirado.
Deitei fora a máscara e dormi no vestiário
Como um cão tolerado pela gerência
Por ser inofensivo.
E vou escrever esta história para provar que sou sublime ... "

(pESSOA, 1992:217-218)

Um outro aspecto que, a meu ver, é o mais importante em Hegel

é o anúncio do momento da negatividade na razão, gestando o devir e se

fazendo história. Adorno diz que as obras de arte tomam-se belas por força de

sua oposição à simples existência. O Belo seria, então, a homeostase desta

tensão. Nela se vê o negativo do mundo administrado. Quanto mais total é a

sociedade, diz Adorno, tanto mais ela se reduz a um sistema unívoco, tanto

mais as obras, que armazenam a experiência deste processo, se transformam no

seu Outro (ADORNO, s/d, p.44).

Para Adorno, a negação pode tornar-se prazer, mas não

positivo, pois "a arte não é divertimento, é sofrimento" (ibidem, p. 54). A idéia

de arte, como se vê, mudou com a história. Ligada, em sua origem, aos

processos cultuais, à magia, ao mito e à religião, depois foi servir de

-ertimento aos senhores chegando. na modernidade, a se constituir uma



131

esfera de relativa autonomia. A idéia de catarse e purificação, que Aristóteles,

em sua "Poética" confere como objetivo da tragédia, ainda guarda resquícios

das práticas cultuais, que usavam a arte para controlar a realidade, exorcizando

fantasmas, atraindo simpatias, concebendo-se como efeitos reais nesta área.

Como esfera que se quer fechada, exterior ao mundo, irredutível ao simples

existente, a arte suscita "a contradição entre a liberdade no particular da arte e

o estado de não liberdade do todo" (ibidem, p.11). Todavia, retira seu conteúdo

da realidade, em parte modelando o existente, em parte o renegando. O

momento da forma (conteúdo sedimentado) vai se opor à simples empiria.

A dor cósmica desloca-se para o novo inimigo: o mundo -

bservava Baudelaire. Ao constatar o empobrecimento do sujeito ante o

mundo administrado do capitalismo, a obra de arte moderna nega a coerência

de sentido.

O Conteúdo da obra recusa-se a identificar-se com a razão e

foge às normas do pensamento discursivo. Adorno exemplifica com Beckett

esta extrapolação do momento do negativo. Devido ao esvaziamento do sujeito

e dos sentidos da realidade, chega-se a desembaraçar-se da ilusão de uma

ubjetividade significante.

Será que este potencial de negatividade da arte, na escola, pode
•

er detonado? Ou a violência simbólica fere mortalmente esta rosa púrpura?

Haveria um modo de se trabalhar com a sensibilidade, causando

pturas nesta estetização da vida cotidiana, a que foram submetidos os

divíduos com a indústria cultural? Parece-me que, após um patamar inicial, os

divíduos podem ir refazendo esse (escuro) caminho. Não podemos nos

esquecer, porém, que a cultura mobiliza psicologicamente as pessoas para que

opacidade se perpetue. Diz Adorno:



132

"Um indivíduo motivado para identificar-se "a priori" com o

mundo tal qual é tem pouco incentivo para penetrá-l o intelectualmente e

distinguir entre essência e aparência ... Em sua fase atual, nosso sistema social

tende a produzir objetiva e automaticamente cortinas que impedem o indivíduo

ingênuo de devassá-lo. Essas condições objetivas são intensificadas por

poderosas forças econômicas e sociais que intencionahnente ou não, eternizam

a ignorância... A fim de não comprometer sua forma de identificação, (os

indivíduos) inconscientemente não querem saber demais, e estão prontos a

aceitar informações superficiais e distorcidas, desde que confirmem o mundo

que escolheram viver... Têm dificuldades em pensar e aprender porque receiam

pensar os pensamentos errados e aprender coisas erradas" (ibidem, p.193). O

próprio núcleo verídico das informações transmitidas pela indústria cultural,

através do rádio, da TV e da imprensa são banalizados, tornam-se inofensivos e

neutralizados. Ficam em circulação as informações sociais e políticas que

alimentam estes perfis psicológicos.

Certamente não se pretende negar a força da arte como crítica

o existente e modo de defesa do não idêntico. Adorno concorda, inclusive,

om esta potencialidade da arte. Vendo-se, contudo, as contradições que acabei

de apontar, como pensar elementos para subsidiar uma proposta de

alfabetização estética, no 10 Grau na Escola? Ter-se-ia condições de, neste

abalho, considerarmos o campo dos desejos e dos afetos, e o campo da
I

gnição, desapartando-os dos seus nichos fechados, na Escola?

Parece-me que Eagleton tem razão quando diz que a Estética

asceu como um discurso sobre o corpo - e não sobre a arte.

É verdade, inclusive, que Baumgarten ao cunhar o nome

. thesis 11 referia-se à região da percepção e sensação humanas, diferente do

ensamento conceitual. A colocação inicial, em Estética, se referia menos à

antinomia arte e vida, que à fissão entre o corpo e o pensamento, a intuição e o



133

intelecto, as sensações e as idéias, o sentimento e a racionalidade. Esse

território (escuro?) da totalidade da vida sensível, à razão iluminista parecia ser

ameaçador e ela tremia ante a paixão e a percepção (uma volta, por estranhos

caminhos, à transcedência que ela tanto evitava tocar?). Ou um território

indomável, que a tirania da razão instrumental desconhecia e que era preciso

colonizar?

Talvez nem estivéssemos de olho na obra de arte nem no corpo

mas numa espécie de vestíbulo entre os dois, na Escola. Parece-me que o corpo

era uma região silenciada (com a esfera do sentir e do sentimento como "coisa

de família, de lá fora", como disse uma professora). E a obra de arte, essa era

"uma coisa do mundo, lá de fora, essa coisa de arte, porque é na rua que a

gente vive; aqui na Escola a gente "aprende" - dizia um adolescente, quase". E

o que havia de arte na Escola era também esse "preparar-se para a vida - para a

arte?" - do qual se retira os conteúdos vitais e deixa-se a fantasmagoria disso,

apenas?

Talvez que, por paradoxal que seja, na Escola seguimos

caminhos contrários. A educação artística, no Brasil, vem a falar, só hoje, numa

educação estética. Para lidar com a arte numa sociedade onde a consciência

está reificada, havíamos de, antes, acordar os corpos e a paixão, conectar o

mundo da vida com a história para, então, esse olhar humano devassar estas
I

cortinas de que Adorno falava e, só então, fruir da experiência estética? O

caminho que vai até a obra passa primeiro pelo coração? Passa primeiro pelo

riso que se alegra com a razão?

Como diz Rouanet:

"Não é possível lutar contra a modernidade repressiva senão

usando os instrumentos de emancipação que nos foram oferecidos pela própria

modemidade: uma razão autônoma, capaz de desmascarar as pseudo-



134

legitímações do mundo sistêmico, uma ação moral autodeterminada, que não

depende de autoridades externas, e uma ação política consciente e uma vontade

livre. Deixar de ver essa dialética da modernidade, reduzindo-a em bloco à sua

vertente perversa, é privar-se dos meios de resistir à perversão. Demitir-se da

modemidade é a melhor maneira de deixar intata a modemidade repressiva"

(ROUANET, 1987:25-26).

Deixarmos a Escola entregue ao seu eterno "preparar-se para a

vida", como dizem os cartazes dos corredores na Escola, seria como deixar a

modernidade entregue ao seu sono hibernal, no qual a razão virou o mito do

poder e' do domínio e a consciência, como as fábulas contavam, antigamente,

"fez virar estátuas" aos homens que percorriam a estória?

Talvez que a preocupação de Adorno de que Auschwitz não se

repita e que, evitar esse tipo de práxis histórica, seja a grande tarefa da

educação, queira dizer também que essa "iluminação do momento do negativo"

seja uma via importante. É isto que me parece dizer a fala da professora.

Parece-me que o conceito de alegoria de Benjamin é bem uma das tarefas da

arte: revelar "o facies hippocratica da história como a história mundial do

ofrimento" (ibidem, p. 45).



135

Ritual 11

o Corredor - O Lugar da Cena 11ou Ritual 11

o Tempo-

Os corredores, geralmente, são lugares por onde se passa. "Não

se pode ficar vagando nos corredores", diz-se. "Nos corredores se passa, não

se fica muito tempo neles. Se se quisesse saber do tempo, pelos corredores não

se sabia, porque a luz que entra neles é pouca. Há clarabóias ou combogós,

espécies de linhas geométricas formando buracos na parede e, por isso, a luz

que entra por eles é rala. O tom fica meio noturno, nos corredores, e o ar

pesado deixa uma espécie de mormaço causado pela ausência de luz, se assim

se pudesse dizer.

À pergunta: "onde está a arte da escola? - Uma professora

responde: -"Não viu ali? Não viu ali os corredores? É a presença da arte, pela

mão de nossas professoras, enchendo a vista de beleza", E outro: "Tá vendo

aquelas duas ali? São as artistas da nossa escola. São elas que fazem esses

murais e painéis ... aquela pintura ali foi uma delas ... Os cartazes ... esse trabalho

de recorte e colagem ali." dos corredores. Com as crianças elas fazem uns

trabalhos primorosos com as mãos. Você precisa ver".

O espaço do Corredor

Corredor é passagem; Na Escola: para o pátio ou para a rua. É

uma espécie de dedo em riste da administração: aponta para o lugar da sala de

aula ou deságua rápido na rua.



136

o espaço do corredor tem pouca luz. Nestas construções das

Escolas Públicas, por algum motivo que se desconhece, numa terra tão quente

(no sertão é muito mais) não se faz janelas nos corredores.

Há umas clarabóias, com umas aberturinhas redondas por onde

entra pouco ar e sol. No espaço do corredor os corpos se tocam: porque ele é a

via por onde se sai, correndo, para o pátio. Sai aquele coletivo se empurrando,

ainda que todos os dias a professora repita (sem convicção nenhuma ou se

esgoelando): "Não empurrem ..." Às vezes se acresce a isto um "Quem

empurrar fica sem recreio", mais ou menos convicto (a ameaça às vezes se

consolidando acontecido). No espaço do corredor também "se espia". Porque

"espiar" tem um acento meio clandestino, meio de fruta furtada. É assim

mesmo: a administração, furtivamente (às vezes acintosamente) vem ver se "as

crianças estão quietas e em silêncio", se "as crianças estão se comportando".

Há outro tipo de espiar, no espaço do corredor: o de alguma criança que "foge"

das salas. E, com o gosto do prazer proibido, espia o que pode dali do

Corredor.

Cena 11

As crianças estão em filas. As professoras falam: - "Devagar,
•

não corram. "E: - "Quem empurrar fica sem recreio. "Também: - "Se você fizer

isso vai para diretoria. "No entanto, sempre há empurrões, , nas horas de saída

para o pátio ou para a rua, após terminada a aula. Há, ainda, além desse tocar-

se dos empurrões, um tocar-se de tapas (ou "tapinhas"), beliscões, cascudos,

chulipas" (aquele "tapa" com os dedos que se dá nas orelhas de quem tem

cabelos cortados, de trás para frente) e "bolinações" (tem um tom malicioso de

'pegação" como uma "piada meio pesada"). Quando é entre meninos

geralmente), o desejo de toque veste a capa de brincadeira agressiva, com

imulacros de brigas e, até briga mesmo. Quando é menino em menina, as



137

meninas reclamam para as professoras - isso faz parte - ainda que estejam rindo

e gostando.

Nas paredes dos Corredores há painéis com alguma pintura, ou

recorte e colagem, ou cartazes mesmo "feitos no capricho". E todos apontam:

foram as professoras que fizeram. Não vi nenhum painel feito pelas crianças.

Quando eu perguntei porque as crianças não faziam um painel,

uma professora olhou-me como quem responde o óbvio: "Não se vai

desperdiçar ..." E, depois de me olhar um pouco, "achou" a resposta: - "Nem há

material para isso!" (Realmente não havia). -"Nem há merenda!" (Realmente

não havia).

Dos painéis nas paredes, as crianças dizem: "- Que bonito! Eu

não sei desenhar assim não. Não sei desenhar".

E, no continuar desenhando os modelitos, as professoras vão

passando suavemente para as crianças que a idéia de tentar sua expressividade,

por torta e tão diversa dos zelos das paredes, não deve ser ousada. Ou então: -

"Arte é assim, a gente nasce com aquilo e acabou-se". Ou: "- É um dom, não

é? Tem gente que nasce com aquele dom e tem gente que não nasce, pronto. E

a escola? A Escola pode incentivar. Onde? (Silêncio). Não sei. (Silêncio). Acho
•

que na vida deles, eles vão se desenvolver... Quando a pessoa nasce com aquilo

fica sempre aquele gosto, não é? "Essa visão de arte como dom exime a Escola

(e a todos, ao Estado também) de pensar nos que não têm, segundo eles, que

assim pensam, aquele dom - porque não os têm. E também de educar os que

têm, já que o têm. Como não é a dimensão estética que se está a considerar na

Escola (nem se percebe que há "dimensões" que todos têm e não só alguns), a

conversa não vai longe. Há, contudo, sempre um arremate que finaliza qualquer

especulação maior sobre o assunto: "- Não se tem formação para isso". "Os

arte-educadores? ão sei onde eles estão". (Uma espécie de arrependimento ou



138

confusão passou pelo olhar e expressão do rosto e ela consertou): "- É

Educação Artística... Pessoa para isso mesmo a Escola não tem, a gente

improvisa ..." Uma das professoras falou: "- Quem tem muito interesse nesse

negócio de arte na Escola são as professoras do Pré (Pré-Escolar). Elas

precisam mais, têm de desenvolver a coordenação motora e toda essa parte de

desenvolvimento psico-motor e precisa demais ..." Engraçado é que na fala das

professoras que falam de psicomotricidade, elas falam psicomotricidade e lê-se

só motricidade, como se fosse algo mecânico (elas fazem gestos com os dedos

e as mãos, ajudando a palavra).

Um parêntese:

Às vezes o que chega até os professores da Escola Pública é

uma informação fora de um processo continuado de aperfeiçoamento e

atualização. Daí por que algo dá a impressão de uma caricatura do

conhecimento que é considerado o novo. Também o "novo" conhecimento

hega aos borbotões, como se uma água muito forte derramasse, ao chegar,

oda a outra que estava na vasilha. Bebendo-se às goladas e, duma vez, também

asta-se muita água (desperdiçada) porque não se consegue beber mais de que

tanto. E depois, por um longo tempo que se fica sem água, fica-se com
,

de. As capacitações que o Estado tem ministrado aos professores têm esse

odeio de água .
•

Outra COIsa: quando este "novo" conhecimento vem,

. desapropria" o professor da Escola Pública do saber que ele construiu até

então. É como se tudo aquilo que o professor fizesse, fosse, soubesse

estivesse ... "ultrapassado". Tem o estigma de uma sentença: incompetência. E

m nome de algum ismo que ninguém sabe (por último foi o construtivismo),

inguém dali sabe, todos se julgam a cada minuto como se fossem "da escola

rradicional". Alguns dos professores mais estudados acrescentam outras

pestes": e colanovismo tecnici mo. E escuta-se esse tipo de coisa: "- A linha



139

do Estado agora é o construtivismo ou a pedagogia histórico-crítica? "Como se

fosse uma linha de Umbanda ou um time de futebol (ou partido político)? Ser

mais ou menos construtivista é como estar em dia com a moda e está tão longe

de chegar ao centro do problema da Escola quanto discutir-se de quem é a

culpa do construtivismo aparecer como não é. Não se trata de culpabilidades

mas de assumir responsabilidades. E responsabilidades todos têm parte. Claro

que o projeto neo-liberal tem um projeto educacional: sustentar o modelo do

existente e conceder para as classes populares um tanto que seja necessário

para a classe hegemônica continuar no poder. Mudar, claro que é conosco,

não?

Como diz Kant, "só podemos pensar o mundo porque de início

temos experiências dele; é por essa experiência que temos a idéia de ser e é por

ela que as palavras "racional" e "real" recebem simultâneamente um sentido

"(MERLEAUPONTY, 1990:49).

Discutirmos o quanto nossa prática como professores está presa

(e servindo) a um determinado contexto sócio-político; o quanto foram

formadas nele e como há, nela, correlação de forças de reprodução e de

resistência, significa propor que se lhe ultrapasse. Uma ultrapassagem não é

algo que se põe no ar. É algo que tinha um patamar, um limite e, a partir de

então, o limite foi ultrapassado. O ponto de partida parece ser, então, a práxis
•

do professor.

Na escola e... política. No mundo da vida, porque tudo se

relaciona e interpenetra. É só "lendo" essa práxis que se vai ter a sede de elevá-

Ia, a cada vez, a níveis cada vez mais críticos e radicais (no sentido de raiz). A

isso eu digo que é construir teoria.

"Não se trata de reduzir o saber humano ao sentir mas de

assistir ao nascimento des e saber, de torná-lo tão sensível quanto o sensível,



140

que se perde acreditando que ela vai por si, que se a reencontra, ao contrário,

fazendo-a aparecer sobre um fundo de natureza inumana" (ibidem, p. 49).

Embora os sentidos já estejam condicionados pelo aparelho conceitual antes

que a percepção ocorra, é a partir deles (e agora sentido tem a acepção de

significado, que é o sentido aprisionado pelo conceito) que se vai "ancorar" o

novo. Na verdade, é neles que se ancora o "novo" que, por sua vez, vai causar

a "acomodação" de que fala Piaget, uma espécie de rearranjo - como mexer

com uma peça no jogo de xadrez: modifica-se todo o quadro anterior e já se

configura um vir-a-ser.

Fechemos o parêntese. Agora situemos esta visão de arte que

fala arte mas lê-se um "útil", como sendo a dominante ainda nos tempos do

Brasil Império. Pensava-se arte em educação como Desenho Técnico e

Industrial.

Esta visão de arte trazida pela Missão Francesa, que junta Arte

e Técnica foi reforçada pelo positivismo e o processo de industrialização, que

nfatizavam a Arte como Desenho Geométrico e não incluíam o aspecto da

riação Artística. Deduz-se daí uma visão de arte como algo que forçosamente

e ser útil ao industrialismo.

Também o desenho de observação, muito usado a esta época,•
- gundo Ana Mae (BARBOSA, 1973: 577-592) não considerava que, em Artes

isuais, há a construção simultânea de significante e significado. Isto quer

er que a forma não é um mero envoltório do conteúdo, é o conteúdo mesmo

dimentado.

Ana Mae insiste: Desenho de observação é estratégia

teuéisúca e pressupõe esta divisão entre tonna e conteúdo, rigidéllnente.



141

Como diz Adorno: "o modelo dominante é filisteu: a aparição

deve ser puramente intuitiva, o conteúdo puramente conceitual mais ou menos

segundo a dicotomia rígida de tempos livres e trabalho" E, adiante, "porque o

esteticamente emergente não é absorvido pela intuição, também o conteúdo das

obras não se reduz ao conceito (ADORNO, 1970:116).

° desenho de observação, como íamos dizendo, concentra as

análises nas qualidades visuais do objeto, indo até seu aspecto qualitativo,

pretendendo com isso alcançar a percepção (o desenvolvimento dela). Como

conclui Ana Mae, tal metodologia é construída sobre a idéia de que percepção

é mera notação da realidade e baseia-se no pressuposto de que os órgãos

abastecem o cérebro com cópias do mundo externo, Há uma interação dos

perceptos e das idéias que contradiz esta visão de percepção. A ênfase estática,

no Desenho de observação, prossegue Ana Mae, não satisfaz as nossas

necessidades perceptivas vinculadas à ambigüidade intrínseca do ato

perceptivo. Esta ambigüidade permite, ao mesmo tempo, a abstração da

complexidade do real em direção à globalização (teoria da forma) e a

xploração integrada, que vinculada o campo visual eficaz sobre o qual recai

nossa atenção ao campo visual difuso em que o receptor individual funciona

orno explorador. Para responder a esta complexidade operatória que é a

ercepção, em Artes Plásticas, havia de se possibilitar o relacionamento entre

qualidades e a mutabilidade da aparência do objeto em função a diferentes
•

ontextos, permitindo a análise, seletividade, a analogia, a síntese em direção a

a maior fluência e flexibilidade perceptiva - assevera Ana Mae. Já neste

mpo, a arte-educadora, após a análise de 53 programas de Arte (Desenho,

.ca atividade artística do currículo, em 1973), em 48 escolas de São Paulo e

- do interior, propõe a formulação de Currículos em Arte, com uma base

- osófica (Estética). Segundo ela, estas bases filosóficas deveriam adaptar-se

nfonne os aspectos regionais e locais. Falava também da urgência de que os

odos de ensino tivessem suporte também em Teorias da Percepção e Teoria

riatividade.



142

Enfatizando a função da Arte como conhecimento, algum tempo

epois (1969), Rudolf Arnheim apuraria sua atenção no estudo da conjugação

e duas ordens distintas de operações do pensamento: a da percepção intuiti a

a da análise intelectual. Para ele, o modo de operar de cada uma vincula-se ao

da outra, ainda que com intensidade variável em cada caso. Convém anotar,

orém que o mundo da percepção intuitiva opera diversamente do mundo da

álise intelectual. Acostumou-se a pensar que o universo perceptivo

cionava de um modo quase mecânico e a ação de perceber foi cercada de

a moldura apassivadora que, além de inverídica (essa consideração)

iminuía a complexidade dos processos que ela efetivamente envolve.

Arnheim, ao propor-se a uma abordagem cognitiva da mente,

ecusa-se a considerar a percepção um registro mecânico dos estímulos do

eio, captados pelos órgãos receptores do homem. Antes, vai tentar mostrar o

uão é ativa esta apreensão, que utiliza processos de campo perceptivos (que

Amheim chama intuição) e que funcionam secundariamente apoiados pelo

ntelecto. O intelecto, segundo pensa o autor, atua com redes de cadeias

ineares de conceitos e tem como seu principal instrumento a linguagem verbal.

Diz Arnheim:

"Tradicionalmente, acreditava-se que a aquisição de

onhecimentos se efetuava através da cooperação de duas faculdades mentais:
•

a coleta de informações em estado tosco pelos sentidos, e o processamento

estas pelos mecanismos mais centrais do cérebro. Nesse sentido, a percepção

e limitava a fazer o modesto trabalho preliminar seguido pelos executivos

ais nobres do pensamento. Mesmo assim, desde o início era claro que a

oleta de material perceptivo não poderia ser inteiramente mecânica. O

ensamento não possuía o tipo de monopólio que se atribuía a ele. Em meu

ivro Visual Thinking, mostrei que a percepção e o pensamento não podem

operar separadamente. As capacidades comumente atribuídas ao pensamento -

iferenciação comparação, classificação, etc. - atuam na percepção elementar;



143

ao mesmo tempo, todo pensamento requer uma base sensorial" (ARNHEIM,

1989:14). Vemos portanto que, mesmo nos processos analíticos realizados pelo

intelecto, não se pode deixar de considerar a intuição. O intelecto parece

ealizar suas análises seqüenciadamente (diacronicamente) e os chamados

rocessos de campo, ao contrário, apreendem os componentes de uma

otalidade em que atuam simultaneamente (sincronicamente). Arnheim

rgunta-se de que maneira a linguagem verbal ataca o problema de lidar com

struturas sinópticas num meio linear. E responde nos seguintes termos:

"O problema pode ser solucionado porque a linguagem, embora

'erbalmente linear, evoca referentes que podem ser imagens e estão portanto

ujeitas à síntese intuitiva. Um verso escolhido ao acaso comprovará isto:

"Embora os nomes inscritos em suas lápides cobertas de ervas daninhas sejam

avados pela chuva" ... À medida que a mente do leitor ou ouvinte vai sendo

onduzida pela cadeia de palavras, estas evocam os seus referentes, que

rganizam a imagem unitária dos túmulos cobertos de musgos com seus nomes

esgastados. Através da tradução das palavras em imagens, a cadeia intelectual

e itens é revertida à concepção intuitiva que inspirou inicialmente a

afirmação verbal" (ibidem p. 21). E, um pouco adiante, arremata: "As palavras

azem o melhor que podem para fornecer as peças de urna imagem adequada, e

imagem proporciona uma sinopse intuitiva da estrutura global". (ibidem p.

_1).

Todavia, Arnheim diz não ser a smopse a única condição

indispensável para compreender-se um todo organizado: a hierarquia estrutural

em importância, assegura. E explica que, na verdade, a percepção é essa busca

da estrutura:

"Devemos ser capazes de ver onde, nesse todo, um componente

pecífico está localizado. Estará no alto ou embaixo, no centro ou na preferia?

E úni o ou e tá associado a muitos outros? O intelecto pode chegar à resposta a



144

s perguntas determinando as relações lineares entre itens singulares,

mando-os, fundindo todas as conexões numa cadeia abrangente e, finalmente,

ando uma conclusão. A intuição completa este processo ao apreender a

strutura toda de modo simultâneo, e ao ver cada componente no lugar ocupado

r ele na hierarquia total (ibidem p. 21-22).

Arnheim diz também serem estes dois processos - o da

ercepção intuitiva e o da análise intelectual, comuns a todas as atividades

umanas. Claro que a intuição privilegia a percepção da estrutura global das

onfigurações e, por isso, nas artes, certamente é fundamental. E, se Amheim

siste em provar a urgência de considerações sobre estes dois aspectos da

ognição que, segundo ele, são igualmente importantes para as ciências e para

as artes, Fayga Ostrower vai deter-se em mostrar como o trabalho dos

sentimentos cristalizados na obra de Arte vai realizar uma espécie de síntese

entre conteúdo e forma que não é redutível ao verbal.

Vejamos como Fayga Ostrower se expressa sobre isso:

"... O veículo das palavras ainda representa um dos principais

nstrumentos de trabalho; logo, uma necessidade do método analítico. Porém

pode trazer uma espécie de condicionamento formulando principalmente o

acesso à imaginação. Seja como for há uma real dificuldade em acompanhar,•
nas linguagens artísticas, conteúdos expressivos que são articulados através de

formas, isto é, de modo não verbal, não racional, não discursivo. Mas no

fundo, os sentimentos dificilmente se prestam a serem transpostos para o nível

discursivo sem que se empobreçam os vários significados coexistentes. Nesta

tradução verbal há sempre uma redução" (1990:17).

Isso não significa que tudo em Arte seja sensorialidade e que

não haja contextos significativos que como que focalizam a percepção. A

iferença básica residiria no aspecto que faz da Arte uma obra cujo caráter



145

expressivo condensa-se na sua forma. Estas "formas expressivas" convertem

dados sensoriais em noções não - sensoriais e vice-versa. Nesta conversão de

imagens e significados, diz Fayga (ibidem p. 51), fundamentam-se as

linguagens simbólicas. Esta autora sugere uma espécie de busca de

significações, que corresponderia a estados de equilíbrio interno, como sendo

de ordem não sensorial. Todavia, quando essa ânsia encontra-se no ato de

avaliar as formas expressivas, ela não abandona o caráter sensorial e, neste

contexto avaliativo, há sempre uma imagem subjacente. O sentido desta

experiência seria uma espécie de reestruturação da experiência em níveis de

consciência sempre mais elevados, abarcando complexidades crescentes e

intensificando o "sentimento de vida", diz a autora.

Então: porque o pensamento situa-se na esfera do simbólico,

lida essencialmente com imagens e significações. Como a percepção é uma

operação de simbolização, certamente envolve o trânsito, a confluência e a

mistura destas duas faces do pensamento: as imagens e as significações. A arte,

por lidar essencialmente com "formas expressivas", em sua criação e recepção,

exige com certa veemência que o pensamento ponha wn peso maior nos

aspectos chamados de "processos de campo", que atuam como que na busca de

sínteses, de configurações de totalidade e, ainda, realizando um modo de situar

os elementos numa estrutura global. Por esse motivo, os processos analíticos,

cujo instrumento primordial é a linguagem verbal, além de participarem deste•
campo expressivo, escorrem no leito do imaginário - território onde o sentir

constrói seus caminhos e a percepção intuitiva sua casa.

A imaginação, portanto, seria o território por onde voa tanto o

sujeito que sente como o que pensa. Imaginar, esse modo de se estar com o que

está ausente, não constrói uma cidade nas nuvens do inexistente. A imaginação

tem seus pés na experiência. Ou suas asas. Por beber na material idade da vida,

ouve as vozes dos corpos e da experiência e parte, com o pensamento

reflexi o, rompendo o ei o do existente.



146

A dimensão utópica e o reino das possibilidades em seu colo

de xamã: a Arte.

A imaginação vai dar à experiência a graça de transmudar-se de

orpo exterior para signo. A imaginação, portanto, é um trabalho do

ensamento que recorre à razão e ao sentimento e, também (eu acrescentaria)

quilo que escapa a ambos. O compromisso (a casa sobre os pés) da

periência, como se disse, se escuta as vozes dos corpos, também dá asas à

aginação para ir em busca do que não se vê, não se sabe, do nem sido ainda.

Uma análise de "Passion - Itinerários de uma anunciação"

PEIXOTO, apud NOVAES, 1994), filme de Godard, mostra como a imagem

ontemporânea quer (e pode) falar do invisível, do inexprimível, do

inapresentável. Peixoto principia sua análise com a pergunta: pode o cimena

sta arte da evidência, falar daquilo que não pode ser inteiramente visto?

ibidem, p/375). Deleuze fala que é como se a imagem quisesse causar um

hoque na imaginação, levando o pensamento a aventar a presença de algo que

ão pode ser dito.

Essa relação com o que nos escapa, esse jogo que empurra a

ercepção para o não visto, não dito, para o reino da imaginação, nós

poderíamos admitir que, mais que uma discussão sobre as possibilidades da
•

agem no cinema da contemporaneidade, parece ser o grande problema da

ercepção intuitiva como aspecto do pensamento na Arte.

Referia-se Deleuze, ainda falando do cinema, "à gênese de um

risível que ainda escapa à visão", nos seguintes termos:

" ... o problema não é o de uma presença de corpos, mas o de

. wna crença capaz de nos devolver o mundo e o corpo a partir do que significa

sua ausência". E segue comentando Peixoto: "Estamos diante de algo



147

intolerável, alguma coisa de muito forte ou muito bela que nos retira toda

possibilidade de ação, que nos cega. Algo ficou forte demais na imagem. A

percepção do visionário é uma experiência que resulta do ofuscamento do olhar

abitual, o excesso que acompanha a falta de visão comum. Ele fala por

enigmas. A visão é uma evidência do invisível. Tentativa de apresentar pela

. guagem aquilo que se experimenta como radicalmente ausente, ela convoca o

ímbolo a exercer-se na sua plenitude"(ibidem p. 381). Fazendo uma analogia,

eu diria: Seria esse o desafio da percepção intuitiva na Arte?

Da idéia de omnilateralidade e de como a arte pode

trabalhar com a dimensão do fazer, do sentir e do pensar.

Voltemos no tempo. Estávamos antes da LDB / 1971, período

em que as discussões e a prática em arte - educação, no geral, explicitavam um

onflito que se travava entre Arte e Técnica, nos termos em que comentamos.

Iuito depois a LDB (Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira 1971).

ao deixar coexistir a Iniciação Artística e o Desenho, pretendeu eliminar o

onflito entre Arte e Técnica.

Na cultura nordestina, a escola vista como oportunidade de

ascensão social pelas classes populares, cedo desencanta, pelos malogros que
I

ausa e pela tenninalidade sem fim com a qual ela acena. "Aprender algo útil

om as mãos é uma forma de se fazer com que o belo sirva pra alguma coisa" -

isse uma professora. E outra apartou: "- O pessoal é pobre de um tudo. Se

les aprendem aqui uma coisinha a mais pra vida prática, isso é melhor do que

car fazendo coisas sem utilidade. Beleza não põe mesa, diz o ditado. "A visão

de arte como omamento, fazia esta professora pensar em supérfluo. A

polarização com o útil (já que omamento é supérfluo e supérfluo é inútil, numa

ultura da necessidade) era evidente.



148

Vejamos como é colocado todo um contexto sócio-político-

conômico que situa esta visão do útil, do agradável ou da astúcia de juntar os

dois, na representações de uma mãe de aluno, de uma das escolas observadas:

"Arte é aquele conhecimento mais da delicadeza, não é? Fazer

orzinha miudinha de papel, cinzeiro no dia das mães ... Eu outro dia ganhei ...

'Ri) É não? (Olha, sonda um pouco minha expressão ...) É? Diga que eu não sei

e vou bestando ... Não sei dessas coisas não, meu negócio é mesmo o que o

pessoal bota o nome de prendas do lar. Bom, mas ... Basta. Não sei bem como é

a coisa de escola ... O que eu faço é trazer menino, apanhar menino ... Reunião

aqui é quase nunca e quando tem, não vou. Vou lá ouvir reclamação que eu não

ou conta! Mas se a dona moça me pede assim, quer ouvir uma coisa qualquer

a gente, eu não me faço de rogada ... Como é mesmo a pergunta? Ah! Quando

u ia dizendo que arte é um trabalho assim mais maneiro, é que é assim mesmo.

Pode até não ser, mas parece. É aquele trabalho que não é a luta de todo dia.

Tá certo que tem uns que lutam com isso mas ... Arte é um que fazer assim que

mventa uma alegriazinha, a Sra. compreende? Quer dizer, trabalho mesmo não

é. que trabalho é como wna dor. E escola também. Pros pobres é. A gente

acostuma porque é a vida e... Vai indo, vai indo ... Perdí. Ali, sim: Arte eu não

ei. Não é isso das festas na escola? Acho que, na escola não carece disso não.

Essa arte, não. Os meninos precisam ir levando jeito pra agüentar o trabalho

daqui de fora. Se fica muito animado, aquela coisa frouxa, eles amolecem e...
•

qui fora isso não vinga não".

Vemos aí que "essas alegriazinhas" não são vistas como coisa

e Escola, não. Porque, como venho observando, o que as classes populares

'êem como necessário para seus filhos é que o ganho seja melhor, que escapem

tanto mais das privações que elas chamam de luta da vida.



149

É claríssima nesta fala que a representação que os pais têm de

Escola é esse "preparar para o mundo do trabalho". As professoras,

ufemisticamente, dizem que "a escola prepara para a vida".

(É interessante anotar agora que as professoras não se vêem

orno da classe social dos pais dos alunos. Elas se julgam de outra classe e,

oncretamente, nas escolas observadas todas praticamente tinham colocado os

- os na escola particular. Em várias conversas na sala dos professores elas

emonstravam ver seus filhos como diferentes das crianças da escola pública. E

hoviam censuras, lamentações para com as condições da escola pública, o

salário delas e... todavia, pelo que elas colocavam, a culpa pelos problemas da

prendizagem estava nas famílias desestruturadas onde as crianças não eram

rientadas e acompanhadas em suas tarefas escolares. Estas visões admitem

xceções).

Também, nestas representações, vê-se a visão do trabalho como

or, sacrifício-e ... a da Escola também. E porque ela é o lugar que prepara para

trabalho que é sacrificioso ("trabalho é como uma dor" ...), também não

deve (na visão dos pais das crianças da Escola Pública) distrair-se deste fim.

Porque senão ... "aqui fora isso (de arte) não vinga não."

Inclusive aparece noutras falas dos pais a idéia de que "hoje em.
'a na Escola tem muita embromação. Antigamente era mais puxado". E, outra

ãe: "O negócio é melhorar o ganho pra botar o que for melhorzinho da cabeça

uma escola particular. É puxado ... Lá os professores têm de mostrar serviço ...

êm de dar aquele tanto de matéria ... Aqui, se der, deu; se num der, mun
eu ..."

Uma observação também digna de nota: apenas as mulheres

mães. irmãs, parentes. vizinhas) iam buscar as crianças no colégio.



150

o prunetro pressuposto é que tal fato se dá por moti os

conômicos: quando há pais e trabalham, ficam no serviço o dia inteiro; quando

ão desempregados ou são alcoólatras, também não vêm e por outros moti os

diversos, também não aparecem. Os motivos não justificam tal ausência, uma

ez que as mães também têm motivos que se assemelham aos dos homens.

Todavia.ainda a tarefa da educação dos filhos é considerada

algo essencialmente feminino. Também os depoimentos femininos se referem a

stes "cuidados" como "obrigação da mulher".

As que são apontadas (pelas professoras ou por outras mães)

omo não cumpridoras da responsabilidade delas são severamente julgadas

elas outras mulheres.

Um fenômeno que eu atribuo como relativamente novo é a

ausência da figura masculina assumindo a função paterna. O índice de

eparações foi significativo, em todas as classes sociais, e isto tem implicado

numa ausência da figura masculina que assuma a patemidade. Quando a

"mulher arranja um homem", ele não costuma assumir-se como pai dos filhos

que ela já tem. O abandono do lar pelo marido, para constituir nova família, é

um fato comum, e há uma incidência altíssima destes casos. A mulher, então,

parte mais ferozmente para o subemprego (lavadeira, doméstica, faxineira,
•

diarista de espécie vária, vendedora ambulante, trabalhadora de fábrica de

astanhas, da indústria têxtil...), que exige o dia inteiro de ausência do lar. a

distância do local de trabalho para o lar, os transportes (que na periferia são

muito insuficientes), levam estas mulheres a chegar em casa já sendo noite

adiantada.

E as professoras (todas, das três escolas, sem exceção),

, igindo impreterivelmente o de er de casa diário. Que exigisse o dever ou o

obras e como responsabilida q elas ajudariam a criança a conquistar,



serIa compreensível. Agora pressupor que "os pais devem acompanhar

orientar os deveres, todos os dias, de seus filhos", ignorando todo esse qua

de misérias que eles vêem todos os dias, isso eu acho perverso. Ten -

conversar com eles (com os professores) sobre isso. Levantei primeiro como

que eles acham que os meninos e as meninas vivem. Depois, fui perguntando

mais detalhes sobre seus lares, seus trabalhos, condições de moradia, emprego

salário ... Tentamos (informalmente) fazer um perfil desses pais das crianças

com as quais trabalhavam. Pronto. Chegamos a pintar as telas que aí acima

delineei, do modo mais próximo, mais "chão" que soubemos. Depois, em

algum momento eu perguntei: "- Bom, e aí, o dever de casa? Será que é uma

coisa que se pode pedir, do modo como se está pedindo, dentro de uma

situação dessas que acabamos de avaliar?" E aí parece-me que, coletivamente,

nós voltamos ao ponto inicial. Ao ponto em que a consciência reificada não

quer "aprender coisas erradas", como diz Adorno, não quer aprender coisas

que mexam com sua estrutura de valores, tão bem alicerçada por esta vestidura

(aço?) ideológica.

Também aos poucos eu fui vendo como o cotidiano da sala de

aula baseava-se na instituição do dever de casa. No primeiro tempo: correção

do dever de casa (na lousa). Ainda no 1°. tempo ou no início do 2°. tempo, após

o recreio, ainda se fazia alguma tarefa de classe (tirada do livro-texto,

geralmente). Invariavelmente, todavia, na maior parte do 2°. tempo, em todas as.
classes, praticamente, se ficava a copiar um extensíssimo dever de casa, da

lousa e vagarosamente. Decerto que, mexer com o dever de casa também era

mexer com uma pedra que calçava muito do edificio escolar.

Parece-me que as reflexões mais gerais sobre sociedade, que

poderíamos chamar "políticas" são colocadas em outra prateleira, diferente da

prateleira aonde se guardam as reflexões sobre o cotidiano escolar, sua vida e

as relações com os alunos. De a- e colocar como de outra ordem algo que

deveria um fim ionar como a - b a sobre outro para iluminar



152

melhor, e vice-versa. Já vimos como esta esfera do mundo da vida foi apartada

da política - desde a própria história do socialismo. Aprofundemos um pouco

ainda estas questões.

A estória do dever de casa parecia ser a "ponta do iceberg".

Era como que um símbolo do que a gente costuma observar como sendo "o

jogo do empurra": a professora "culpa" os pais por "não acompanharem e

orientarem a vida escolar de seus filhos" e os pais "culpam" as professoras

"porque os meninos não aprendem nada" e "a escola pública é como o inferno

e a particular, o céu". Interessante que tanto um grupo (de pais) como o outro

Ide educadores) não parece contextualizar as questões, buscar interrelações

ntre os fatos e perceber mediações. Talvez que, para os pais, os professores

ejam a face explícita do poder do Estado.

Para os professores, penso que "colocar o problema bem mais

lá, onde eles não alcançam e fogem às suas responsabilidades", além do que já

observamos, ambigüamente, também é um modo de (pelo avesso) perceber os

seus limites. Ou perceber que o seu trabalho é parte de todo um conjunto que

- interrelaciona. E, desse conjunto, a parte que a professor vê mais à mão (ou

ais "embaixo"?) são os pais dos alunos.

Isso que eu falava de que o professor é a face que se vê de um
•

onstro disforme que, em suas representações, os professores dizem ser o

s stema, ficou claro em um momento que eu gostaria de deixar visto como

agem.

Eu cavara um espaço de tempo para discutir com os professores

- bre agressividade. Ninguém me convidara ali para fazer tal coisa, e os

ofessores entendiam que esta discussão fora gerada pela minha necessidade

.tplícita) de não "deixar como e tá' as expulsões de alunos que vinham

arrendo ilenciosamente, fei as a r ão da Escola. Tendo me oferecido



153

para trabalhar com as 4as séries (os expulsos eram os quase ou já adolescentes,

os rotulados "fora de faixa". Alguns comentários eram precisos: "Ele "até" fora

de faixa era ..." e o tom era: "devia dar graças a Deus a Escola lhe ter

aceitado") sobre Sexualidade (o que os professores acharam "um alívio" para

eles), pensei que devia também ver a percepção das professoras sobre esta

"agressividade" que "era o problema maior da Escola", diziam. Eu sabia como

a vida tem pressa e como era fatal uma expulsão na vida de lima criança ou

adolescente pobre das favelas de Fortaleza. Eu os pegava logo depois, no

movimento de meninos e meninas de rua para de algum modo trabalhar com

eles. E lá, nas ruas, era pior. (Ainda que no geral permanecessem "em casa",

morando, quero dizer ou mantendo algum tipo de vínculo, mesmo assim

pareciam viver só "nas ruas", pelo modo de sobreviver, de estar ali o dia todo e

de se ofertar feito fruta de várzea a toda sorte de situações de violência que

passavam então a compactuar. Eram os "improvisos" da vida, como eles

diziam. Um iinproviso definitivo nas suas vidas, eu sabia). Eu estava dizendo

que fui conversar sobre agressividade na Escola. Nós, os professores, ( a

direção se excluíra desde o início) , fizemos um trabalho para "tomar contato

om a infância que nós tivemos", "com a criança que fomos".

Depois, confrontamos com a que as crianças com as quais se

trabalhava ali, tinham. Levantamos tudo, toda SOlte de imagem, palavra,

lembrança, sonho valia. Depois do confronto, levantamos o que elas achavam

agressivo, da parte das crianças e adolescentes. Os sentimentos delas sobre

1 so. Houve choro, drama, riso, brincadeira. Por fim, eu perguntei sobre cada

a das coisas que listávamos como agressivas, o acontecido. E daí, a

rgunta que era um "nocaute" para todas nós: - "O que você acha que a

riança ou o adolescente (ou eles) tinha querido dizer quando tinha feito

"aquilo" (que era agressivo aos professores).



154

o que foi respondido foi:: que "a fome era intensa" (nunca

havia merenda escolar, eles não tinham dinheiro, no geral, para comprar nada,

era comum saírem sem comer ou comer quase nada de manhã e no 2°. tempo já

não se agüentavam); "devia haver uma bola ou qualquer coisa pra se jogar

(porque não havia); a direção os tratara mal e a seus pais, reclamando deles,

"humilhando", como diziam; o pai estava dando de beber, tinham deixado a

casa, estava desempregado, a mãe pegara ele na rua e dera Limasurra e dizia

"que ele ia dar pra ruim", a irmã estava grávida "e ia ser uma boca a mais", já

nem ... E por aí ia .. Isso pra não entrar no mais miúdo dali: não tinham lápis

nunca (se acabavam, se perdiam ou ), nem borracha, nem lápis de cor, nem

livro didático (só uns poucos), nem (aquilo eram uma "fuleragem", era o que

os mais afoitos diziam). E ... as filas antes da aula, pra rezar (rezar obrigado) era

a hora dos carões (dos intermináveis preconceitos "em nome de Deus"). O que

elas perceberam no fim dessa manhã (foi uma manhã): "só uma parte era pra

gente, mas tudo se ligava".

Vejamos como, na visão do aluno sobre a arte da Escola, ele

passa esse desconcerto do mundo, que ele tem dificuldades de elaborar

erbalmente, como vimos. (além das outras formas expressivas, ficou registrada

também como proposta, na reunião sobre agressividade de que falamos, tentar-

se chegar a níveis de elaboração também verbal, com os alunos).

À pergunta: "Onde está a arte da Escola?" um aluno da 4°. série

responde:

- "Nas coisas que a gente inventa. Como? Quando? Quando as

Ias pedem. (Pausa. Pensa um pouco). Nas datas. Às vezes o trabalho é

apresentar uma música que a gente criou ... Ou uma peça ... Painel ... é coisa de

menina. (Ri). Dos mais pequenos ... A nossa turma escolheu um "rap", Foi

assa, cara. ós fizemos a mú i a. o pas os ... Tem a dança toda, né? A letra

ra sem fim. (Ri). Foi a maior . O as unto era a in ompreensão dos



155

adultos e .. a esculhambação que tá o mundo. Pela Bela Vista a gente dá uma

geral no resto. É só aumentar o visual, a dose ... porque a loucura é a mesma,

cara. Arte na escola é a única hora que a gente olha para o mundo e diz: "-

Num é nada disso, Ó, cara".



156

Ritual rn

o Espaço da Cena Hl ou Ritual lU: A Sala de Aula

o espaço da sala de aula é o coração da Escola. Há cadeiras e

:::ralmente elas formam várias filas olhando para o quadro. Invariavelmente há

quadro - como nas igrejas há o altar. O quadro é o altar da sala. Geralmente

le tudo acontece, ou quase tudo, porque há o livro também, mas é mais raro:

dever de classe (a hora de passá-Io para que façam), o de casa e, também, as

. plicações". As "explicações" são a "matéria nova" que "a tia vai explicar .

Em frente ao quadro as pessoas quase sempre explicam.

- plicar é dizer como as coisas se dão. Como as coisas acontecem. Não faz

rte de explicar perguntar o por quê, as causas. Quando se explica se sabe - e

- explicações geralmente terminam com ponto mesmo.

De um lado da sala há janelas (no geral) e, do outro, a porta que

para um corredor. Na sala se fica "preso, sem recreio" - como se diz. Quem

ide isso é a professora. O espaço da sala é também um espaço vigiado. A

ofessora até dá "nota por comportamento". Mas também, na sala, é onde a

_ nte fica todos os dias, quase 4 horas: a gente ama a sala de aula, portanto,

rque a gente ama viver. Lá a gente fica entre colegas. Não há pai nem mãe,.
. . iguais": os outros que são um coletivo de gente.

o Tempo da Cena lU: O Tempo na

Sala de Aula

O tempo na sala de aula custa a passar. As cnanças dizem:

Professora, está custando tanto a h gar o recreio " Ou: "O tempo hoje não

a... O implesmenter rO tando! .



157

A lentidão é tanta que é corno se o tempo fosse um boi bem

pesado levando a gente vagarosamente. Ou wn rinoceronte antiquíssimo que

mal dá um passo. Ou um trem andando pra trás, desacelerando.

A Cena nr.

A Cena TIl não é sempre que acontece. É até raro acontecer. A

mesa da professora está cheia de brinquedos e objetos criados "- da imaginação

mesmo, deles" diz a professora da sala, explicando para outra que está do

corredor olhando para dentro da sala. Há brinquedos: vai-e-vem , traca-traca,

iô-iô, carros, boneco de mola (sem mola, claro), telefone de faz de conta,

bonecões de todo tipo, gatos, coelhos, relógio maluco, instrumento musical,

pandeiros, caxixis, ganzás, cinzeiros, porta-lápis, porta-retrato, enfeite de

parede, rosas de papel. ..

Não há hora para se brincar com aquilo ali. "A sala não é lugar

de brincadeira" - diz sempre a professora. Nunca mesmo se fez brincadeiras na

sala de aula com estes brinquedos. "Foi da cabeça da gente mesmo" - disse

uma menina pra mim, logo depois que a professora dissera aquilo para a outra

que entrou.

Diz-se dessas professoras que "são umas artistas, fazem
I

trabalhinhos de arte com as crianças, uma riqueza ..." - "Um artesanato lindo -

ajunta outra - e além de ser útil, é bonito". (A velha questão do útil e do belo).

Realmente havia beleza nos objetos mostrados. Em alguns, você

sentia que elas haviam "criado" algo. Em outros, o convencional e a

padronização do "útil" matava talvez o desejo de criar. "Essa ternurinha assim

não é uma arte?" - perguntou-me uma professora, monstrando-me wn trabalho

de palitos de picolé e palhinha orida formando uma janela risonha e



158

franca (por esse corredor se vê a saudade de uma escola risonha e franca, como

dizia o poeta)?

Lembrei-me dos bois de barro de Vitalino e dos tantos mestres

anônimos nessa arte, que povoam as feiras do Nordeste. Das cenas dos carros

de bois puxados por homens de chapéu de palhas largas, chinelos sisudos,

potes nas ilhargas dos bichos, por cima montaria. Lembrei-me da fileirinha de

potes formando uma espécie de balcão de feir.a livre tendo, por trás, uma

mulher um pouco debruçada na mercadoria. E o conjunto de tocadores: um com

a zabumba, o outro com o triângulo e mais o sanfoneiro, os três enganchados

num tripé só, olhando para uma suposta gente (nós?) que os animava a tocar. ..

E os cestos de todos os formatos: urus, urupemas balaios, alguidar... Cestos de

um redondo que se confinavam nas beiras como num pescoço 'de barro! Outro

sambava ali, as quartinhas acolá... E o homenzinho de madeira talhada,

carregando entre os ombros aquele toco onde se penduram, nas duas pontas, os

cajus em cordinhas?

E o casamento das penas coloridas com o barro, mistura divina

que só a soberania da arte popular é capaz de conjugar!? Penas coloridas e

barro esculpindo a festa dos bichos: pavões, caçotes, galinhas d' angola,

marrecos, preás, galinha d'água, porcos, seriemas, carcarás, avestruzes ... Como

ficavam majestosos, os bichos de penas, com sua plumária lhes inchando os

estos, como as mulheres em suas roupas de domingo! Por qual corredor

aíram estas figuras que todos ali conheciam e que lhes negavam a dignidade de

rem respeitadas, amadas, esculpidas na Escola? Um saber postiço (uma

murinha, uma arte, mas postiça?) se criava artificialmente para usurpar o

gar da obra e da história dos que, ali, pareceriam sempre ter um etemo não

aber? Lembrei dos tantos Papai Noel das lojas da rua do Ouvidor, muitos

eles palhaços de profissão, já cansados) suportando aquelas golas e bigodes

algodão se empastando do uor o nosso calor equatorial.. E os circos

obres com o palha o le an o idad com a graça dos simples, por



159

quais portas saíram? Quantos papai-noel nos shoppings, desengonçadamente

tristonhos, no seu papel de receber pipocas como os macacos do zoológico!?

Numas turmas de uma creche, nas palafitas de São Luís, Maranhão, onde eu

trabalhava, perguntava eu a elas o que era Natal.Elas respondiam: Papai Noel,

presentes, e as cadeias de associações daí derivadas. Do nascimento do Cristo

Jesus, só uma menina lembrara. Talvez em sua casa alguém ainda recordasse as

Iapinhas, feitas com papel e materiais os mais diversos, a pura poesia

cristalizada num canto ... E que expressão de singeleza nos olhos dos pastores ...

Como se conseguia colocar, misteriosamente, aquela estrela no alto, que

conduzia os três reis magos! E a pobreza da palha - havia sempre um material

tão ricamente arranjado expressando a pobreza do lugar. .. E por onde se

colocara aquela lâmpada, que dava um contraste lindo de luz e sombra à

estrebaria? Um amigo me dizia, contrafeito, que o Papai-Noel era um

usurpador" das lapinhas que, quando feitas, em tomo de si se faziam até autos

natalinos. De quantas usurpações são feitos os corredores! ...

De outra feita, estava eu em Juazeiro, município da região sul

do Ceará, trabalhando com capacitação a professores do lugar. E, em dado

momento, eu lhes perguntei sobre cantos de romaria (a cidade vive e pulsa em

função das romarias ao "Padim Ciço Romão"): elas enfiaram um rosário de uns

dez cantos lindíssimos, naquelas tonalidades estranhas, tristíssimas, tão

emelhantes à cigana dor andaluza (os "modos" dórico, frígio e outras escalas•
modais)! Eu lhes perguntei, emocionada: Alguma vez vocês ensinaram ou

;ram cantar por aqui esses cantos, na escola?

Das trezentas professoras, aproximadamente, para quem em

-ariados momentos fiz esta pergunta, em Juazeiro, nunca alguém me respondeu

afirmativamente. E, pra causar um certo estranhamento nelas, me pus a cantar,

om a alma imensamente dolorida pela dor daquele meu povo, um dos cantos

d romaria que elas ainda não ha iam antado. (O hino de Nossa Senhora das

andeias. que eu já conbe ia a a . 110\ ' de música popular que eu



160

fizera nos idos de 80). O canto de romana tinha uma parte que dizia o

seguinte:

"Ó que caminho tão lindo e cheio

de pedra e areia.

Valci-me meu Padim Ciço e a mãe

de Deus das Candeias.

Bendito, louvado seja a luz

que mais alumeia.

VaIei-me meu Padim Ciço e a mãe

de Deus das Candeia.

No caminho de Juazeiro

nunca ninguém "se areia",

por causa da luminura da mãe

de Deus das Candeia ..."

Passado o espanto inicial e o enternecimento que eu lhes

causara, esperei feliz que elas cantassem COllÚgO,ao final, o hino como eu

conhecia. Para surpresa minha, elas cantaram modificando o hino original da

seguinte forma: .

... "no caminho de Juazeiro

nunca ninguém "se perdeu",

por causa da luminura da mãe

de Deus das Candeias".

Vejam só: a pala Ta areia" (jeito popular de referir-se a uma

espécie de estado de 'alheam nto 000 n ou para o vocábulo "areiar-se" e,

então, ar ia foi riscada da . _. m seu lugar uma palavra que



161

quebra a sonoridade e a rima da canção. Já se viu rimar-se "perdeu" com

"Candeias"? Mas parece que se trata de não deixar vestígios do falar, do sentir,

do saber do povo, das classes populares na Escola.

o legítimo, para as professoras que ali estavam, eram as

usurpadoras "musiquinhas de comando", como chama Rosa Fuks e que

funcionam como elementos disciplinadores, aliciadores da domesticação que é

feita na Escola. Rosa Fuks diz que é o discurso do silêncio. Eu diria: do

silenciamento. Porque o silêncio é polissêmico e belo - o silenciamento é

unívoco.

Depreende-se também dessa atividade com arte, na Escola, a

idéia de arte como livre expressão. Vejamos como uma professora se expressa

sobre isso. À pergunta "precisa de arte na Escola?" , ela responde:

"Precisa. E muito. É um tipo de um modo novo de se pensar que

vai nascendo. O artista sempre tem mais sensibilidade e... A sociedade precisa

de gente para atuar de um modo mais sensível. Como é que a gente vai criar

uma sociedade mais justa sem essa sensibilidade? Ano passado nós fizemos a

semana cultural. Todo ano a gente faz. É em agosto. A escola pára e é só arte.

É todo mundo se empolgando, as crianças vão enfiando pelo dia sem cansaço ...

vinham para escola em todos os horários... Os costumes se organizaram
I

melhor ..."Houve uma parceria muito grande dos professores com os alunos, dos

funcionários com os alunos ... E a escola toda foi envolvida nesse processo ... Os

trabalhos com sucata... eram de uma criatividade impressionante. A gente se

espanta de ver como eles sabem coisas que a gente nem imagina, como

percebem aspectos da realidade que nem se tinha reparado ... Tudo aparecia ali,

naqueles trabalhos de sucata. Expressão deles ... Uns olhos de gigante, eu senti

que é como se eles tivessem olhando tudo com olhos de gigante e eu me sentia

bem pequenininha. Tinha prof ora qu comentava na sala dos professores:

"puxa eles abiam tudo isto? : ida com a arte. É como a



162

música da Banda: "eu estava à toa na vida" ... Depois que passa a semana

cultural, a gente já fica imaginando a próxima ..."

Nós poderíamos perguntar por que é só um momento punctual,

a arte na Escola. São momentos como que espasmódicos e que ... passam como

a Banda da letra do Chico Buarque, a professora disse bem.

Também aí se vê a percepção da arte como algo que é uma

dimensão de todos, uma coisa que leva a pessoa a atuar na vida de mTI modo

mais sensível. Há, até, a conexão desta sensibilidade, aliada à idéia de justiça

social. É uma sensibilidade que deve fazer a justiça social, ela sugere. A visão

de arte como livre expressão, contudo, é um assunto que merece algumas

considerações.

Desde o período em que, no Brasil, eclodiu o chamado

movimento escolanovista, e talvez como reação ao rigor com que era tratada a

arte, no sentido de aliar-se a civismo, autoridade, depois (com o industrialismo)

técnica, oficios, utilidade, a arte na Educação curvou a vara para o outro lado:

"a plena expressão da individualidade e a criação". Após a LDB/71, que

introduziu o ensino obrigatório de Educação Artística nas escolas brasileiras,

ficou explicitado o lugar da Arte como Expressão e Criação. Antes, porém, no

início do século, já se vinha articulando todo um movimento neste sentido. O
I

pintor Cizek, em 1904, em seu Departamento de Pesquisas e Experiências na

Escola de Arte e Artesanato de Viena, reunira crianças para pintar e desenhar,

elaborando o discurso da livre-expressão. Matisse, ChagaIl e Paul Klee também

experimentaram vivenciar as idéias de Cizek. Os trabalhos de Decroly, Rouma,

Luquet e Kerchensteiner, sobre o grafismo infantil em suas origens, evolução e

significação psicológica, já norteavam reflexões mais aprofundadas sobre a

expressão criadora. Dewey, nos Estados Unidos e Marion Richardson, na

escola inglesa, cuidaram de en ar squisas e fundamentar teoricamente as

vi ências que apontav am n o Brasil, em 1948 fundou-se as



163

chamadas Escolinhas de Arte, que fomeceram a massa crítica que começou a

teorizar sobre o assunto e a desenvolver experimentos nessa área. Augusto

Rodrigues, em Pernambuco, dissemina uma fértil reflexão sobre Arte em

Educação, a partir de uma Escolinha de Arte, em Recife e, em 1954, mostra à

Europa o trabalho das Escolinhas de Arte Brasileiras.

Na Revista do TNEP, n° 132, vê-se que a idéia de expressão

criadora, nasce no Brasil vinculada à de técnica, de possibilidades maiores na

corrida da tecnologia, senão vejamos:

"A recente preocupação com a formação do pesquisador, do

homem dedicado à ciência pura, ou daquele capaz de abrir os caminhos para

técnicas novas, para soluções novas, já começa a determinar novos objetos

para a educação. Procura-se desenvolver o homem criador, aquele que se

constituirá no elemento gerador do desenvolvimento procurado. É preciso

educar para criar, isto é, procurar os meios para estimular ao máximo a

capacidade criadora inerente à cada indivíduo, para que ele possa responder

vitoriosamente ao desafio da revolução acelerada em que vivemos (idem,

p.596). E, mais adiante: "Lembremos, para terminar, que a criatividade

funcional, isto é, a parte posta em uso da capacidade criadora inata, própria de

todo o ser humano, cresce por ação da sensibilidade, a qual, estimulada,

desencadeia o processo criador (ibidem, p.597) .
•

A arte e a cultura na escola: Da importância do tratamento

político e estético aos símbolos e gestos da cultura, em Educação.

Quando se pergunta por quais portas teriam saído estas cenas da

vida popular, esculpidas por mestres da arte do barro, da talha, da palha no

nordeste, não se quer retirar as obras de arte do processo real da vida de

onde elas brotam. Coi ificar I ra seria retirá-Ia da dinâmica



164

história onde a contraditoriedade pousa. Em parte, a arte se separa do vigente

e instaura wn novo reino que promete realizar - esta tensão entre o que é e o

que poderia ser é seu fermento crítico. Todavia, a arte está atrelada ao existente

- em parte, e a idéia de uma "pureza" da cultura apartada do desconcerto que

se expande sobre a totalidade dos setores da existência, para Adorno, é wn

modo de neutralizar e reificar a cultura. E, também, wn modo de querer negar à

arte sua função de intervir na prática social. Junto a esta idéia, que costuma

estar perto de quando e onde se junta ao termo cultura o adjetivo popular,

acontece de se separar o espírito e as condições materiais. Separa-se objeto do

homem que o cria.

o processo material da vida é o próprio conteúdo da cultura,

que tem seu substrato material como se um certo peso específico a imantasse

ao solo do existente, em que pese os vôos que ela realiza no reino do que

poderia ser. Vê-se aí lUna recusa ao que Adorno chama de fetichização da

esfera do espírito. Para ele, dialético significa intransigência contra toda e

qualquer forma de reificação.

Queria, apenas, ao contrário, "situar" as obras de arte em seu

sentido de re-elaboração das representações de mundo feitas pelo grupo

hegemônico, Não se quer ver os objetos de arte popular como algo que

"aparece" na Escola, como o gênio da lâmpada de Aladim, que se põe em
I

nossa frente. Quer-se ancorar esse fazer no seio do povo que o elabora e, em o

fazendo, reler os significados que estão à sua disposição na leitura de mundo.

Estes significados têm núcleos abastardados, mas têm núcleos de reelaboração

e resistência.

o bordado que algumas meninas ainda fazem - "tia, eu faço

porque a mãe ensina mas tem uma mulher que pega e leva para vender na

Beira-Mar' - mostra bem esta r

De um fazer 'que ajuda a

ionalização por que passa o objeto criado.

.a e que pod r-se-ia dizer que



165

apenas ampara o cotidiano mais duro do trabalho, vê-se que sai um objeto que

vai ser estetizado para consumo, geralmente do turismo. O objeto artesanal

criado na escola parece-me situar-se nesta região de algo quase casual, furtivo,

mais que já se lhe põe no fazer a idéia de que pode ser consumido

esteticamente, "pode também dar um dinheirinho, tia".

A desvalorização do que é feito com as mãos é assumida, eu

diria até, com consciência .

... "o sujeito pode até se entreter com essas COIsasmas para se

ocupar, porque tudo que se faz tem sua valia e ainda mais uma coisinha dessas

que serve para quem queira ... mas isso num deve distrair os meninos do estudo

não ..." e, depois, "dessa escravidão de trabalhar com as mãos eu já vim. Na

idade o negócio é ter cabeça boa para coisa de livro, que aí você pode arrumar

um emprego melhorado. Nunca ... nem nunca ... como o deles lá ... mas

melhorado. Já num é aquele cativeiro sem fim das mão na palha".

o depoimento dessa mãe aponta para um "fabricado", no

interior, diverso do da cidade. O "fabricado" no interior era um "cativeiro" ... na

idade, há a possibilidade de ascensão social, elas crêem. De fato, a mobilidade

ocial é menor no interior, nesses setores onde a mão-de-obra, sobretudo a

eminina, luta c.om um "fabricado" artesanal. A Escola, então, é esse espaço de

possibilidade, crêem, de fuga desta determinação tão explícita.

A transformação dos objetos que, no interior, eram feitos para

uso e, na cidade, adquirem valor de troca e, até, estético, parece ser percebida

na fala da professora:

" ... muitas dessas coisas que a gente faz assim de criação, com

ucata, com materiais ... pobre, é .... muitas delas já sabiam fazer. Para uso

assim, de casa mesmo, como ma coisa que passava de pai e mãe



166

para filho, como um conselho. Hoje os meninos já vêem que aquilo ali tem um

valor, e até dá wna renda, um dinheiro, ouviu? Sempre eles sabem que na

EMCETUR, na Beira-Mar, por aí... tem gente que acha lindo aquilo e compra.

Alguns fazem essas coisas para ajudar, então, no sustento. Mas aí o bordado, a

palha, aqueles enfeitinhos são feitos já para isso".

° contexto em que eram feitos os trabalhos artesanais mudou.

Fica, contudo, a desconfiança de que o saber das mãos não têm a valia do saber

dos livros. Porque a escola é esse espaço marcado por essa luta pelo saber dos

livros, o que "distrair" vai ser considerado perda de tempo ou, no máximo, algo

que serve "porque ocupa". Nesse "porque ocupa" poderíamos ver o

aprendizado das regras do mundo do trabalho neste contexto de sacrificio: um

ocupar-se intransitivo. Não se lhe quer não monotono, não se lhe pergunta o

para quê nem o por quê, nem se lhe confere dignidade ou prazer. A experiência

de um fazer que é trabalho, diversa desse modelo de sacrificio, oferecida

decerto pela feitura do objeto artístico, não parece importar, numa cultura da

necessidade. Adorno diz que "o contato produtivo da obra de arte é trabalho

intrisecamente prazeroso, pennite vislumbrar a utopia do trabalho não -

compulsivo e do prazer não - culposo (ADORNO, 1994:21). Certamente que,

como também acreditava Adorno, não só a possibilidade objetiva, também a

capacidade subjetiva para a felicidade só se dá na liberdade.

No entanto, há que se romper com esse modo da consciência se

achar idêntica ao real. A obra de arte, em algum nível, "quebra" esta

"continuidade" mas, tampouco, fica pairando nwna esfera autônoma,

desvinculada de seu tempo e espaço, de suas detenninantes culturais. Sem a

ingenuidade de não vermos que este "fabricado" é mercadoria. É wna

mercadoria que, ao mudar de contexto, modifica seu valor e, até, adquire

significações em acréscimos. ão se nega, contudo, que um determinado nível

de elaboração estética é subtraído do objeto pela indústria cultural, que lhe

determina o e tilo como na ..' ... .ri - esta mesma ordem que lhe



167

cobra a estesia. Uma estese que tudo quer transformar em espetáculo: os

objetos, de Ciça do barro cru, como as praias do Paracuru, como urna

cerimônia como a Missa do Vaqueiro, como as grutas de Ubajara. Esta

"espetacularização" da arte tem uma característica singular: reduz homem,

objeto, cerimonia a "espetáculo" para consumo efêmero.

o que não se costuma considerar é que, contudo, há

"transações" (conteúdos que transitam) entre as classes, há apropriações e re-

elaborações do capital cultural a que tiveram acesso, diferentemente. Em

linguagem gramsciana, se poderia dizer que, sorrateira e despretensiosamente

(talvez), aí se gesta uma contra-hegemonia também.

o mundo simbólico, timidamente, se põe no canto da sala dos

professores, meio perdido, meio "gauche" na vida, quase engolido pelo mundo

sistêmico. Todavia a relação professor - aluno e o coletivo ( esse Outro

precioso da sala de aula) chama novamente essa ação instrumental que se

ensaia nesse "ocupar-se" contínuo das tarefas escolares para wn respeito aos

fins, para a esfera intersubjetiva. E, na esfera intersubjetiva, a convivência com

a diferença enriquece a polissemia desses objetos que "fogem" de umas mãos

que "se ocupam" e instauram umas "mãos que criam" também. O fazer estrito

'liberta" algo que apenas na aparência é um fabricado mas que é seu Outro: o

espírito. Esse mesmo que se supunha em retirada e volta, ainda, para ser.
perseguido. Vejamos como Adomo se expressa sobre o que vinha alinhavando:

"A metafisica da arte gira, hoje, em tomo da questão sobre

como pode ser verdadeiro algo de espiritual, que é fabricado e, segundo a

linguagem da filosofia, "simplesmente posto". Trata-se não da obra

imediatamente presente, mas do seu conteúdo. A questão, porém, da verdade

e algo de fabricado é apenas a da aparência e da sua libertação como

aparência do erdadeiro. O on údo de erdade não pode ser algo de

abricado. Todo o fazer da art . r o úni o para dizer o que não seria o



168

"fabricado" em si mesmo e o que a arte não sabe: é justamente o seu espírito".

Aqui tem o seu lugar a idéia da arte como reconstituição da natureza oprimida e

implicada na dinâmica histórica. A natureza, cuja imago a arte segue de perto,

ainda não existe, ela é verdadeiramente na arte um não-ente. Trata-se, para a

arte, daquele Outro para o qual a razão identificadora, que o reduziu a material,

possui a palavra natureza. Este Outro não é unidade e conceito, mas uma

pluralidade. Assim, o conteúdo de verdade apresenta-se na arte como uma

plural idade, não como termo genérico, abstrato, das obras de arte. A

subordinação do conteúdo de verdade da arte às suas obras e a multiplicidade

do que depende da identificação harmonizam-se entre si. De todos os

paradoxos da arte, o mais profundo é que só mediante o "fazer", a elaboração

de obras mais particulares, em si específica e fatalmente organizadas, jamais

por um vislumbre direto, é que ela apreende o não-fabricado, a verdade.

(ADORNO, 1970:153).



169

Ritual IV

Fundo de Quintal - O Lugar da Cena IV

Aqui se brinca de faz-de-conta. Vale imaginar que as folhas são

comidinha e os tijolos o fogo de aquecê-Ias. Cada canto do chão ou no galho

das árvores pode ser um refúgio de guerra, um edificio de cidade ou um

acampamento de ciganos no subúrbio. A goiabeira - debaixo dela - é o espaço

onde se começa esse jogo ou esse conto ou esse faz-de-conta. Aí, pode-se ser o

que se quer. Em grupo, todo o mundo aceitando combinadamente os papéis, se

vai inventando (e sendo) estórias. Os papéis do sonho, como aqueles da coxia,

de bombons, com que a gente olhava o sol para a cor do mundo ficar diferente,

são jogados como quem ri. Como um discurso que se articula, e não se julga

que é sério e não se lhe julga para que não perca o encanto, que é sua

gratuidade.

O exercício gratuito de ousar o que não se é. Ou de ir

misturando Imagens sonhadas, ansiadas, desentendidas para serem

experimentadas e compreendidas na gravidade do ensaio.

A experiência da opressão é aí reproduzida: a empregada

judiada, ferida? é experienciada. A ferocidade do "marido" para com a

"esposa" só é suplantada pela ... do patrão. Ou do policial - esse filho da classe

operária encharcado pelo aprendizado do fascismo na sua cultura institucional.

A agressividade sai do pensamento e vira ação, combate ferino. Briga "de

vera" de facções opostas, rua de cima e rua de baixo, no fundo de quintal na

guerra com caroços de mamona. A experiência do furto das mangas verdes ou

das cajaranas, roubadas do quintal vizinho, é repartida em culpa e risco. A

batalha feroz e calada das meninas contra o domínio (e fascínio) dos meninos é

encetada nas espadas de galho e o ) à ezes com alguma quantidade mesmo

de e pinho. ão mata ma wna canção popular. Aí também as



170

primeiras brincadeiras de médico ou a de melancia, e o contato dos corpos se

faz mais íntimo, se descobrindo. Desejo e monnaço grudavam-se à terra mal

varrida dos quintais.

o Tempo

o tempo do quintal é confuso. Parece não ter fim: - "Essa

brincadeira não tem fim" ... dizem as mulheres, reclamando a falta dos deveres

da escola, o estudo. "Vocês perdem a cabeça, nessa brincadeira" - diz-se.

"Essa menina está ariadinha" - ouve-se. No quintal, perde-se a hora das coisas.

"Vocês perderam a hora do ..." No quintal também "passa-se" da hora. "Vixe!

Já passou a hora do ..." Por perder-se a hora, por passar a hora e não se ver,

nunca se diz que "vai-se ao quintal em cima da hora". Diz-se que: "é uma

loucura essa perda de tempo" - falam os adultos. Parece que se perde o tempo

porque ele passa e não se vê. No quintal a gente perde o tempo e ele passa .

.Quando se volta à casa, faz-se as coisas "em cima da hora".

No quintal diz-se: "Vou ser a Remédio quando perdeu o

menino ..." E esse já sido volta e é presente agorinha. E por se ser um já havido

(ou um nem sido) diz-se ser jogo. No jogo, o tempo do quintal é passado que se

traz para viver de novo. Quando se traz, porém, é uma recapitulação mas é
•

presente também. Certamente por isso o tempo ali parece confuso. Nesse jogo

vai-se reviver (e viver ainda) o que ficou "enganchado na goela". Puro jogo de

"assimilação", diz Piaget: os conteúdos que não foram digeridos como que

ficam sendo mastigados, ruminados, botando-se fora uns, revivendo-se outros.

A encenação dos dramas da dor e do prazer num espaço nem tão ameaçador.

Sob as sombras das mangueiras ou não.

Talvez por não e as amarras todas da racionalidade, aí irrompe

o desejo. Coi arando as o idiano o de ejo em aos jorros:



171

como esse passado que não se entendeu e que volta para ser reencenado como

jogo. O espaço protegido do jogo trazendo o difícil, o susto para ser revisitado

no presente.

A Cena IV ou Ritual IV

A Cena IV não acontece na Escola. Ela é mencionada na Escola

como o lugar onde "se faz brincadeira de teatro". As crianças dizem: - "É uma

beleza, tia, cada um vira uma coisa. Inventa. E vai sendo aquilo, só por ser".

Outra diz: "- Não é para apresentar não mas é teatro. É para a gente mesmo". E

também: "É escondido, tem de ser escondido. Porque tem até estória de amor

que a gente inventa e faz, nesse teatro da gente. Imagina o povo vendo ...

Seria ... Ah! É coisa só da gente". E, ainda: "- As estórias que a gente vive

nessas horas são coisas da vida mesmo, que a gente viu ... Mas a gente na hora

ali, quando começa a brincadeira, sai cada coisa que a gente nem tinha pensado

antes" ...

- "Vai acontecendo tudo ali, aquela história, como um sonho

meio acordado. O legal é que a gente vai fazendo a história na hora. A história

é a brincadeira toda". E outra: "- Como se a gente tivesse encantada. Depois

desencanta. Como é encantada? É faz-de-conta. O príncipe virando sapo e o•
sapo virando príncipe, é isso. Uma coisa virando outra". E wna delas

encomprida:

"A estória que eu mais gostei na brincadeira de teatro foi

brincar de cabana. Cabana era uma casa que a gente fez. Aproveitou o tronco

do pé de goiaba, os galhos, cobriu a casa, botou umas madeiras, uns panos

velhos e ficou uma cabana de erdade. A gente era assaltante ... De coisa

paraguaia ..." (Outra menina int rrompeu): - ão, tia, cigano. Que compra umas

coisa e vende outra. E lê ão. ~



172

"- Eu tava falando. Sou eu. Tinha uma vida aSSIm igual.

Comidinha, a gente fazia. As "mulher". Os "homem" iam fazer coisa nas

árvores. Para lá.

(A outra interrompendo) : "- Caçar, porque a cabana era no fim

da cidade. Já quase mata. Ficava perto da mata".

"- Eles brigavam lá, tinham a guerra deles. E tinha a guerra

com a gente. Homem contra mulher. Sem esse negócio de dizer 'a bichinha ... '

de verdade."

(A outra, interrompe de novo) : "- Com pancada e tudo. A gente

se defendia ... E também dava neles. Depois ..."

"- ... Tinha a outra hora. (Riem, fazem fita para dizer, suspense

e mudam o tom de voz): - A que a gente ficava de bem. Cada uma ficava com

um. E aquele que a gente pegou ia ser o macho da gente, tia.

(A outra, interrompendo): "- Fala assim, não ... Não é assim ..."

"- A mãe quando fala assim diz macho. Ele não "tando", a gente

fala assim. Na presença dele é o nome dele. Eu vejo que é..."

- " ... Teve beijo na boca. E eu queria aquilo. Eu queria. Quem

tava querendo era eu, não era só da brincadeira, não ..."

Pois bem. Continuando: essa é a Cena IV: a cabana no fundo do

quintal e todos sendo meio assaltantes, meio ciganos e, num momento qualquer,

cada um ia viver o seu desejo do outro com seu par. Certamente vemos, no

jogo dramático do fundo de quintal, a interminável posse do ser por Ananke e

Eros - a necessidade e o d s jo, mos que o fundo do quintal é uma espécie

de repouso da fadiga de s da hora - lá as horas se perdem e



173

ninguém trata de achá-Ias. A paixão toma sua posse e sonha acordada. "Vai

acontecendo tudo ali ..."

Não há pedaços, no faz de conta, que são escolhidos ou

recortados como mais nobres do que outros. Parece que não se escolhe um fio

de verdade para ser história. Lá, "a história é a brincadeira toda". Haveria já

quase consciente uma ponta de desconfiança de que o signo esconde? De que

se escolhe o que se conta e - talvez que para as crianças - o melhor da

brincadeira fica por trás do que aparece? A parte que não se conta da história é

o coletivo da parte que, como pessoa, vai sendo o que não é só por parecer.

Parece, então, que há na mente das crianças um modo de ir "sendo aquilo, só

por ser" e , pelo jeito, ela conta com um "ser por parecer". A pressão dos

papéis sociais, da fôrma da socialidade se faz sentir nesse "ser que não é só por

ser", que é pensado por nós a partir desse "ser aquilo, só por ser" que ela diz

ser a graça do faz de conta? Há um "imagina o povo vendo ... seria ..." que corta

esse" teatro da gente" que "é coisa só da gente". (Do grupo ali). Haveria

mesmo algo que apartava a infância como possibilidade de se "ir sendo aquilo,

só por ser" do resto de um mundo, fora do fundo de quintal.

Por sair "cada coisa que a gente nem tinha pensado antes", vê-

se que é jogo, o espaço onde o imaginário faz e acontece. O desejo de viver no

jogo as "coisas da vida mesmo, que a gente viu" mostra os conteúdos psíquicos
•

inquietantes querendo ser elaborados na ação de se ir sendo só por ser. A

ultrapassagem da fronteira do bom e mau, do que é prazer e do que é guerra - a

transgressão do que é costumeiramente vivido, sendo o encantamento mesmo

do jogo. Poderíamos ver aí uma distinção feita, sem a consciência dela, do que

é individualidade e subjetividade? O "ser para o povo ver", o ser tenso, cindido

por um aparecer social que o constrange não seria uma crítica à mediação feita

pelo sistema capitalista aos processos de desejo enunciados pela infância? Vê-

se claro aí a pretensão do ego de tentar nos papéis sociais que deixam



174

constrangimento a outro tipo de desejo. Esse ego poderia estar funcionando

como redutor da inteireza que o desejo obrigava a fazer o ser comportar.

Enveredemos um tanto mais nesta ordem de considerações.

Sabe-se que o sistema capitalista produz, tanto quanto o controle das relações

sociais e de produção, subjetividade. Como vimos falando, portanto, a

problemática da micro-política dá-se no nível da produção da subjetividade. Há

toda uma produção de modelos - uma "modelização" - que é a matéria-prima

do sistema de produção capitalista. Esta produção da subjetividade funciona no

próprio modo de se perceber, de se articular afeto e relação social, tecido

urbano e processos de produção no trabalho, sensibilidade e linguagem.

Guattari pensa que a noção de ideologia não dá conta da

profundidade desses processos de produção da subjetividade:

"A noção de ideologia não nos permite compreender essa

função literalmente produtiva da subjetividade. A ideologia permanece na

esfera da representação, quando a produção essencial do capitalismo mundial

integrado não é apenas a da representação mas a de uma modelização que diz

respeito aos comportamentos, à sensibilidade, à percepção, à memória, às

relações sociais, às relações sexuais, aos fantasmas imaginários, etc".

(GUATTARI e ROLNIK, 1986:28) ..

Dentro dessa fala vê-se como é fundamental que nós vejamos

como se dá essa economia coletiva e essa semiotização do desejo. Para

Guattari, o que é produzido pela linha de montagem da subjetividade

capitalística, não é apenas uma transmissão de idéias, não se reduz à produção

de modelos de identidade mas trata-se de "sistemas de conexão direta entre as

grandes máquinas produti as. as grandes máquinas de controle social e as

instâncias psíquicas que d fin a an ira de perceber o mundo"(ibidem, p.

2 ).



175

A subjetividade capitalista, portanto, tem esse aspecto de ser

produzida de um modo coletivo e serializado - aspecto diverso do modo como

esses processos de subjetivação são encarnados por cada corpo (indivíduo) nos

seus processos de individuação. Para o sistema capitalista, o indivíduo é uma

espécie de terminal onde chega o consumo e se realiza o ato de consumir. Em

linguagem de informática, Guattari diz que "o indivíduo existe enquanto

terminal: esse terminal individual se encontra na posição de consumidor de

subjetividade". (ibidem, p. 32).

Poderíamos partir da idéia de que a subjetividade é algo

essencialmente social mas "acontece" em processos de individuação.

Para não simplificarmos o que ele concebe por indivíduos

vamos considerar pelo menos a amplitude de alguns de seus processos de

individuação, senão vejamos:

"O indivíduo, a meu ver, está na encruzilhada de múltiplos

componentes de subjetividade. Entre esses componentes alguns são

inconscientes. Outros são mais do domínio do corpo ... Outros são mais do

domínio daquilo que os sociólogos americanos chamam de "grupos primários"

... Outros, ainda, são do domínio da produção do poder. .. Minha hipótese é que

existe também uma subjetividade ainda mais ampla: é o que chamo de
I

subjetividade capitalística" (ibidem, p. 34). Portanto, esse seu conceito de

subjetividade aponta para uma espécie de modelização do ser, que acontece em

escala mundial e que se toma um dado de base na formação da força coletiva

de trabalho e da força de controle social coletivo. É como se houvesse uma

linha de montagem de subjetividades ftmcionando como indústria de base do

sistema capitalista (ou do socialista burocrático, diz ele). Parte do processo

maquínico da produção capitalista constitui-se dessa produção subjetiva e

monta-se sobre relações de dep dê ia e complementaridade sociais entre as

diferente lasses e categorias - a a diluindo as alianças de classe.



176

Essa produção atua até nas representações inconscientes, fabricando uma

relação do homem com seu passado, como o futuro, com o outro e consigo

mesmo.

Todavia, essa formação da subjetividade capitalística encontra

fatores de resistência, que Guattari chama de Revoluções Moleculares: são os
"

processos de singularização subjetiva. O que vai caracterizar esses processos

de singularização é o fato, sobretudo, de que eles acontecem em grupos

automodeladores, que constróem suas próprias referências práticas e teóricas.

Essa experiência que Guattari nomeava de "experiência de

!:,1fUpOsujeito", subverte os processos de serialização das subjetividades. Nestas

experiências de grupo sujeito, a aventura de se viver processos de

singularização se dá num colo que é o grupo, onde se parte na direção de se

trabalhar toda a riqueza da expressão e da sensibilidade. Estes processos de

singularização estão jungidos ao caminho de autonomização do grupo. Seria

bem essa função de autonomização a que caracteriza os grupos sujeito, que

vivenciam esta subversão à modelização das subjetividades. É importante frisar

que essa espécie de reterritorialização do desejo, feita em grupo, não flutua

livremente, mas inscreve-se no contexto das detenninantes de classe e das

forças sociais em jogo.

Essa espécie de "escuta" do grupo aos seus processos, de,

desvestiduras (a partir do trabalho crítico) das "camadas" que se depositam no

er, formando a socialidade capitalista, se efetiva quando o grupo vive seu

processo de autonomização.

Nesse processo, ele gesta e interpreta seu desejo. Desenlinha os

fios que constróem essa teia da subjetividade capitalística, em um certo nível,

desvelando as formas das modelizações e, ao mesmo tempo, instaurando os

caminhos do seu desejo.



177

Guattari, falando da função de autonomização que caracteriza

estes grupos sujeitos, assim se expressa:

"A função de autonomia num grupo corresponde à capacidade

de operar seu próprio trabalho de semiotização, de cartografia (dos seus

desejos), de se inserir em níveis de relação de força local, de fazer e desfazer

alianças, etc ... " (ibidem, p. 46).

Esses processos de singularização podem se dar no indivíduo,

no modo como ele se relaciona com a vida ou com aspectos desta. Guattari diz

serem "os pontos de singularidade, os processos de singularização as próprias

raízes produtivas da subjetividade em sua pluralidade" (ibiem, p. 52).

Quando Benjamin faz a crítica e fala do empobrecimento da

experiência na modernidade, parece referir-se também à possibilidade de se

reagir a esse processo de homogeneização, que é agravado de um certo modo

pela cultura de massas. Parece propor que a categoria da Infância, por exemplo,

poderia fornecer elementos para se pensar a possibilidade do resgate do sentido

e do não empobrecimento da subjetividade ante os processos maquínicos da

modernidade.

Na escola, por exemplo, vemos que a infância (como algo não,

tomado demais por esta subjetividade dominante), aliada a processos de

marginalização inscritos na pobreza, "estranha" essa produção de sentidos

modelizados. A peça "Fiapo", encenada cerca de cem vezes, por todo o ano de

1994, nos encontros de professores e discussões sobre educação no interior do

Estado, mostra bem esse olhar enviesado ao convívio com a escola. Fiapo é

uma personagem do teatro de bonecos, que representa uma criança da classe

popular que, no decorrer de toda a encenação, tenta se ajustar à escola, que ela

ão compreende.



178

o conflito, então, se estabelece. Em sua casa todos dizem, cada

um a seu modo: "- A Escola é o futuro, Fiapo"... E aí lê-se: a única

possibilidade de ascensão social, segundo diz o senso COlTImTI.Fiapo vai

percebendo a falácia desse "rito de passagem" do mundo em que se aprende o

quão sacrificante é o trabalho e se domestica o trabalhador para o mundo do

trabalho, onde se é trabalhador explorado. Fiapo, com seus olhos de menina,

percebe que sua cultura toda, seu modo de ser por inteiro é um "não saber" e

uma "falta" (de educação). Mas também, sendo mulher e "sem jeitosa, feiosa",

"tinha de se arrumar com coisa de livro"- diz-lhe o pai. Fiapo socorre-se com

uma professora que conseguia percebê-Ia e a seus conflitos. Pedindo algo

abstrato e incomensurável como quem desesperadamente tenta um modo de

salvar-se mas desejando isso com a inocência de quem pede um lápis, Fiapo

articula tremulamente para a professora: "- Tia, me arranje outro futuro ... Este

tá tão dificil!" (LINHARES, 1994).

Difícil, atar-se bem nesse universo escolar em que a cultura de

seu meio e de seu grupo doméstico é uma "falta" enorme (de educação). Difícil

atar-se em meio a códigos de comportamento tão diversos do seu. O medo de

Fiapo se transformará nwn misto de soluço ou tique ("essa novata parece que

engoliu um apito", diz a professora), motivo de zombaria da parte dos meninos

e de irritação, da parte das professoras. O espectador vai vivendo a tudo como

se, desde o início, o ponto de vista da criança fosse seu olhar - o que confere o.
estranhamento desejado. Façamos mn parêntese.

Na verdade, é só a partir do século XVII e durante o XVIII,

com a consolidação do capitalismo, que a "escola" passa a ser a instituição que

chama a si a tarefa da educação das suas crianças e jovens.

Antes VIa-se a cnança como um adulto em miniatura e o

convívio com o adulto é que ia fom c ndo insumos para as aprendizagens. A

escola ao in titucionaliz.ar a a ::: rd seu caráter imediato e passa



179

a organizar o saber sistematizado para socializá-Io. Esta socialização, como

vimos, adquire os contomos da estrutura de classes da sociedade maior. No

entanto, é um aprendizado em reclusão, que incorpora aspectos de dominação,

domesticação e de resistência, estas coisas mesmas se mesclando sem

maniqueísmos, amalgamadas, assumidos preto e branco em seus tons de cinza.

De um lado da moeda se se vê a criança como um "preparar-se sem presente"

(um "vir a ser" adulto), também se vê embutido nesta idéia seu reverso: a idéia

de um adulto que pára de crescer. É compreensível que se veja a fase adulta

corno época de maturidade, e que se veja a infância e adolescência como

formação para isso. Todavia, costuma-se cristalizar a visão do adulto como

alguém que está acabado.

Menos que a idéia de um evolver constante, no entanto,

gostaríamos de ressaltar a idéia de que nossas reflexões esquecem de ver a

cnança em sua condição humana. Benjamin anota esta exclusão, senão

vejamos:

"Descobrimos tardiamente que as crianças não são homens e

mulheres em escala reduzida ... Às vezes, parece que o nosso século foi ainda

além e, longe de ver nas crianças pequenos homens e mulheres, nem sequer

está inteiramente disposto a considerá-Ios pequenos seres humanos ... Pintores

como Klee apanharam o aspecto despótico e inumano das crianças. Elas

aparecem rígidas e alijadas do mundo". (OLIVEIRA, 1986:66).

Se a criança e o adolescente estão no seu "preparar-se para o

undo", a hipertrofia do ter, da dimensão instrumental de um homem que se

eduz ao "homo ceconornicus", desde aí se manifesta. O modo de se lidar com

brinquedo e a brincadeira, passa a ter esse vinco do ter, que faz com que o

divíduo manipule seu poder sobre coisas e, por causa deste, sobre pessoas. O

rinquedo industrial é protótipo de te modo de utilizar coisas e nunca de criá-



180

Ias. Roland Barthes mostra o Vll1CO desta forma de poder atrelada à

propriedade, nos termos:

" perante este uruverso de objetos fiéis e complicados, a

criança só pode assumir o papel de proprietário, ou daquele que usa e nunca o

do criador; ela não inventa o mundo, utiliza-o: os adultos preparam-lhe gestos

sem aventura, sem espanto e sem alegria ... nunca há um caminho a percorrer".

(ibidem, p. 69).

No teatro de fundo de quintal poder-se-ia dizer que se inventa o

mundo. Não no sentido de ser aí a pura utopia que vira caco de telha, flor,

folha, areia, muros, árvore. Os motivos da criação dos papéis e das vivências

dos grupos no fundo de quintal estão prenhes muito mais de conteúdos de

realidade que se "engancharam na goela", se assim se poderia dizer. O jogo

que se dá é muito mais uma tentativa de assimilação de conteúdos, de

laboração num atuar onde se garante o espaço do desejo, que de explicitação,

m atos, de algo já organizado, elaborado. Essa "água da experiência", material

dos jogos dramáticos, parece-me todavia que é considerada muito pelo seu

spaço como experiência e, após, joga-se-Ihe fora. Esse material entretanto, é o

próprio linho se fazendo o bordado do labirinto - ainda linha e já desenho,

eitura. É a matéria-prima da arte. Ou seja: o espaço em que não se lisa as

oisas e pessoas, apenas, mas se as transmuda. O que há é que aí, um outro
•

pecto (dimensão) do ser se expande e, desta expansão, não se pode analisar,

onsiderar como ganho do desenvolvimento apenas o que foi "pensado" nos

odelos lógicos da inteligência. Vejamos algo mais sobre essa ordem de

uestões.

O "pensamento simbólico é a única tomada de consciência

ssível da assimilação propriamente dita aos esquemas afetivos". Isso

.gnifica que na brincadeira imbólica - e os jogos dramáticos, como os de

do d quintal ão d a u mas afeti os êrn à tona através



181

de imagens do inconsciente que vão se debruçar no consciente. "Só quando a

assimilação prevalece grandemente sobre a acomodação atual é que o

simbolismo inconsciente emerge através de imagem, sendo a única forrna que

as associações afetivas encontram para tomar uma conscientização do eu"

(PIAGET, s/d, p 271). Piaget coloca o jogo simbólico como um tipo de

pensamento que tem a especificidade de ter o processo de assimilação

exacerbado, muito embora diga-lhe que obedece às leis do pensamento em

geral. Os símbolos, portanto, fazem as estruturas do pensamento chegar à

consciência e, também, por ser o inconsciente cristalizando-se em imagens, traz

sua carga afetiva. A idéia de assimilação como uma exploração e vivência de

conteúdos e ensaios de ação ainda não bem integrados pelo ego, parece ter em

Piaget uma ênfase excessiva em aspectos não lógicos. Em certa medida, fica

parecendo que Piaget vê esse "viver" (atuar) em jogo dramático como algo que

é essencialmente e quase que totalmente escape e não reorganização. Vejamos:

:z::
Fenomenismo e egocentrismo, tais são os dois aspectos a::l

indissociados da consciência elementar, por oposição à objetividade

xperimental e à dedução racional ulteriores.

"

Assentado isso, o jogo infantil é simplesmente a expressão de

uma das fases dessa diferenciação progressiva: é o produto da assimilação

dissociando-se ,da acomodação antes de se reintegrar nas formas de equilíbrio

permanente que farão seu complemento, no nível do pensamento operatório ou

racional. É nesse sentido que o jogo constitui o pólo extremo da assimilação do

real ao eu, tanto como participante quanto como assimilação, daquela

imaginação criadora que permanecerá sendo o motor de todo pensamento

lterior e mesmo da razão" (ibidem, p. 207). E, mais além:

"O símbolo lúdico é ele também, imagem e conseqüentemente,

ambém imitação e, portanto a omoda ão. as a relação entre assimilação e a

a omodação apresenta- ar a man ira que na representação



182

propriamente adaptada ou cognitiva, uma vez que, precisamente, o jogo é LUTI

primado da assimilação e não mais um equilíbrio entre essas duas funções"

(ibidem, p. 210).

Vê-se aí que Piaget coloca o jogo simbólico como o momento

extremo da prevalência da assimilação (da exploração dos conteúdos de

realidade no nível simbólico) sobre a acomodação (que é um modo de

reorganização e readaptação do eu à realidade). O que é problemático, parece-

me, é que algumas leituras podem resvalar para se ver no jogo simbólico uma

espécie de imaturidade do pensamento racional, cuja função vai sendo aos

poucos substituída pelo tipo de pensamento operatório, fase em que há certo

equilíbrio entre acomodação e assimilação. É problemático porque o próprio

Piaget coloca o pensamento criador como motor do pensamento lógico e

racional. Gardner (GARDNER, 1994:250) vai propor outros tipos de

inteligências a considerar, que supõe não ter os mesmos caminhos de

desenvolvimento que os da inteligência lógico matemática. Ao considerar os

achados da biologia com os da antropologia, Gardner afirma que, além de

considerações culturais dever-se-ia contar com o fato de que "até mesmo

quando são tratados das maneiras mais adequadas e equivalentes, os indivíduos

dentro de uma cultura, ainda diferirão significativamente entre si - em forças

intelectuais, na capacidade de aprender, no uso final das suas faculdades, em

originalidade e criatividade". (ibidem, p. 250).

E mais: "A nosso ver, grande parte do que é característico em

relação à cognição humana e ao processamento de informações envolve o

desdobramento destes vários sistemas de símbolos (musicais, corporais,

espaciais e pessoais). É pelo menos uma questão aberta, uma questão empírica,

se o funcionamento de um sistema de símbolos, como a linguagem, envolve as

mesmas competências e processos que sistemas cognatos como a música, o

gesto, a matemática ou o d o. E tá igualmente aberto se informações



183

encontradas em um meio (digamos, filmes), são as "mesmas" informações

quando transmitidas por outro meio (digamos, livros)" (ibidem, p. 20).

Estes domínios, hoje considerados "singulares" (por serem

áreas de habilidade de um grupo), em uma dada cultura, historicamente se

transformam em domínios "universais". Feldman, Olson, Gavriel Salomon,

Gardner tentam reconciliar uma abordagem pluralística da cognição ao

esquema de desenvolvimento unilinear (voltado ao domínio lógico-matemático)

piagetiano, propondo a teoria das inteligências múltiplas.

Para os objetivos destas reflexões que ora faço, queria apenas

assentar a idéia de que o pensamento criador, nos estudos piagetianos, refere-se

essencialmente ao domínio da inteligência lógico-matemática. A sua obra genial

ateve-se a esses "universais" - estratos básicos do desenvolvimento, presentes

em indivíduos do mundo inteiro. Foi sua proposta: fonte hoje das pesquisas das

mais proficuas em educação, psicologia e desenvolvimento. Todavia, por isto

mesmo - pelo recorte do seu objeto de investigação - o pensamento criador em

outros domínios simbólicos como o gestual, o musical, o espacial, etc. estão em

aberto. Seria importante considerarmos não só o pensamento lógico-

matemático na Escola, já que o sujeito epistêmico não pode apartar-se do

sujeito que deseja. Além do mais, a dimensão desejante está sendo igualmente

colonizada por todo um processo que se vai chamar de produção da
I

subjetividade capitalística.

Não é casualidade que o lugar onde se colocou o jogo dramático

foi fora da Escola. O jogo simbólico, se é predominantemente assimilação,

exploração de conteúdos não elaborados (ou em elaboração) pelo eu, é também

uma dimensão - um domínio de inteligência - que não é o lógico-matemático, a

dimensão hipertrofiada na escola. Dimensão hipertrofiada por conectar-se ao

modo de legitimação do apitali o. Un pensam", outros "fazem" - uns

"dirigem' ,outro aprend m a - r ., - desde a E cola. Sobretudo



184

na Escola. Já vimos também como a ciência alijou outras dimensões - como a

ética, etc. - também por conveniência: um certo modo de compreender e operar

com a ciência colabora com a conformação social que se tem hoje. A infância -

terreno ainda aberto às possibilidades - vai "jogando fora" tudo o que não é o

"ler e escrever" stricto sensu (em que pese a reconhecida importância e

primazia, até, que achamos válido ressaltar, desse tipo de trabalho com a

inteligência na Escola). Na verdade, desse tipo de trabalho com um celio tipo

de inteligência. O modo de se tratar a infância, na Escola, precisa ser revisto -

como também o modo de se considerar um homem que é apenas o "horno

eeconomicus", atrofiado pela unilateralidade do desenvolvimento que o reino da

necessidade obriga às classes trabalhadoras.

E no mundo adulto - haveria a irrupção do desejo, o

xtravasamento de que muros?

No mundo adulto dir-se-ia que o fundo de quintal não acontece

desse modo em suas vidas. A modelização das subjetividades assume um

aráter consumista, fetichizador, como já analisei, aguçado pela forma como a

ultura de massas se instala neste estágio do capitalismo. Os processos de

singularização, de indivíduos e de grupos, é que vão realizar esta espécie de re-

erritorialização do desejo, re-investindo sua afetividade e potência no seu vir-

-ser singular . .

Nos grupos de minorias, por exemplo, de negros, mulheres, etc.

nos caminhos de singularização que se permitem aos artistas (caminhos

manipulados, claro, pela indústria cultural) realiza-se essa espécie de contra-

investimento nos processos maquínicos capitalísticos e atua-se criando e

preservando frestas de contestação e autonomia que qualificam seu devir

singular. Os processos de singularização são como que revoluções moleculares

que frustram a capacidade manipulatória e a interiorização dos valores

apitalísticos, proporcionan o a ·etores novos de construção da



185

subjetividade. Esses grupos ou esses processos de singularização em indivíduos

encarnam a possibilidade dos microprocessos revolucionários por reagirem à

homogeneização maciça da cultura. E tanto por eles passam projetos que dizem

respeito às condições da vida coletiva como processos da sua relação com a

própria vida e o Outro, com a sua capacidade perceptiva ou a sua sensibilidade.

Há umas espécies de vasos comunicantes que faz com que o que é psíquico e

privado seja inscrito no continente do que a razão concebe como um devir

coletivo.

O problema é que o mundo sistêmico - esse continente, de que

falei - engloba também o mundo da vida. E se parece estar propondo como

possível, no caso das revoluções moleculares de Guattari, uma separação entre

o mundo dos fenômenos, no qual se exerce a técnica, e o mundo do ser, espaço

onde a dimensão estética pulsa e acorda. Usemos uma imagem sobre isso.

Em mTI trabalho feito sobre a Romaria da Terra, no Maranhão,

podemos observar como as CEBs (Comunidades Eclesiais de Base) atuavam

bem com pequenos grupos e, ainda, como respeitavam especificidades

advindas sobretudo do modo de subsistência do trabalhador. Assim é que, eles

faziam grupos com as quebradeiras do coco babaçu, as mulheres

marginalizadas (prostituídas), os pescadores, etc. Os grupos pequenos

abrigavam o desejo de pertencimento e de identidade, eram menos propensos a.
manipulações de líderes que tomavam o espaço de fala e de singularização de

cada um. Todavia, por ocasião da Romaria, momento em que todos os grupos

se encontravam, as questões agrárias, sindicais e o enfrentamento dos

problemas com os grandes projetos (Carajás, Vale do Rio Doce, etc.) não eram

tratados minimamente. À parte análises sobre o oportunismo de determinadas

facções políticas ou religiosas ou o receio de perda da hegemonia, viu-se que

havia dificuldades, da parte dos setores mais progressistas da Igreja, de aceitar

o Partido em sua função de edu ador oleti o. Apenas quero usar essa imagem

para que ejam as difi I alho nos pequ nos grupos (como



186

os das CEBs) tem para transpor esse estágio de politização que atinge a esfera

do mundo da vida e tenta perfurar a esfera sistêmica. Para que, então, esses

processos de singularização não acabem funcionando com o espírito de

grupelho, com o fanatismo ou o separatismo dos guetos, e também não sejam

racionalizações de um psiquismo que se atrofia, é necessário, talvez, que se

atente para o seu potencial revolucionário. Acordar esta potência revolucionária

é certamente deixar que estes processos de grupo sujeito deságüem numa

práxis social efetiva nos movimentos sociais e que, por sua vez, esta prática se

alimente da esfera do mundo da vida. Caso não haja canais de expressão dessa

ordem de contribuições expressa pelos processos de singularização, por

exemplo, dos grupos de minorias (que, no geral, são maiorias), eles redundam

numa sementeira de formas moleculares destrutivas que Guattari chama de

microfascismo.

Não se nega, por exemplo, a legitimidade do desejo de justiça e

a violência que é a fome, que faz com que os "flagelados" do sertão cearense,

meses a fio, em hordas que avançam por supermercados inteiros das cidades do

interior, "avancem" na propriedade que é "comida" e saciem a fome. Se se

armam com paus, machados e foices e, no seu desespero, investem contra o

que for, é que parecem dizer com corpo e ato: se vida é isso, que venha a

morte. Ou: na insânia da fome e da injustiça, que morte não seria legitima, se a

forma que se pôde ou soube para negar a insânia?.

Não estamos querendo com ISSO fazer a apologia de

etenninadas forma de ação revolucionária - nem também um libreto de

ondenações contra seu potencial fascista. Queremos dizer, sim, que estas duas

alavras que estão juntas - revolucionário (potencial) e destrutivo (ato),

portam-nos a uma análise do fenômeno em sua complexidade.

Sigamos a análi e! de Rolnik., do quebra-quebra que os

avelados do Rio realizavam 9 ~ r o fato assim se pronuncia ela:



187

" O efeito disruptor estava também na quebra de uma certa

concepção de luta política que a reduz ao confronto polarizado e entre

interlocutores reconhecidos e autorizados por uma máquina estatal. O efeito

disruptor estava, acima de tudo, no "desmame" - desgarrar-se do Estado como

provedor universal, interlocutor privilegiado, tradutor juramentado de todos os

desejos. O efeito disruptor estava, exatamente, na quebra dessa posição

dependente e reivindicadora.

No roldão do quebra-quebra, o que se rompia, o que se

desmanchava era, fundamentalmente, o modo de produção da subjetividade que

caracteriza as sociedades industriais contemporâneas. Mas se há nesse

fenômeno, sem dúvida alguma, uma corajosa afirmação da vida, ele é também

portador de um grande perigo: o desmanchar-se, ao invés de condição de

criação de novos agenciamentos sociais - sinais de um processo de

singularização que se prepara - pode vir a ser finalidade em si mesma. Não terá

sido a primeira vez que nos dizemos: "se é para viver assim, tão precariamente,

melhor sermos autores de nossa própria morte". Ou mesmo, sem dizê-lo, não

sido a primeira vez que sucumbimos ao fascínio da destruição levada às últimas

conseqüências, em face da violência cometida contra a vida no Inundo em que

vivemos. Esse perigo é o que Guattari chama de "micro-fascismo"

(GUATTARRI e ROLNIK, 1986:63).

Poderíamos ler a práxis dos grupos negros da Bahia,

atualmente, o "Olodum", por exemplo, o "Escambo" (de Natal, Rio Grande do

Norte), o "Laborarte", do Maranhão, como tentativas de singularização, de

reapropriação de caminhos da subjetividade que não estejam totalmente

"tomados" pela subjetividade assentada na industrialização mundial com base

capitalística (ou socialista burocrática).

O modo como

dos comportamento eul

pos negros se reapropriam dos rítmos e

\.:·I(lLSSI~, ra a, de ua matriz baiana e, até,



188

africana é uma tentativa de resistência à padronização no campo da alie e da

vida. Na prática, eles cavam uma brecha no sistema de produção da

subjetividade (e no mercado) dominante. Em parte anunciam uma lógica

subjetiva diversa, em parte atuam canalizando sua atuação e seus processos

singulares, seu potencial de resistência, para uma ação no conjunto do sistema.

O avesso disso seria cair no "gulag" ou implodir? - pergunta-se Guattari e

indica a urgência de atuação nos espaços onde o capitalismo reina, contra-

investindo a subjetividade dominante a partir da anunciação de processos

singulares.

Com Benjamin, vê-se a urgência de se trabalhar a infância como

categoria epistemológica. Voltemos a ela. A experiência de arte-educação que

se dá nos corais infantis do "Um Canto em Cada Canto", poder-se-ia dizer que,

como não tem os compromissos da escolaridade formal, vive processos que a

põe em contato de um modo mais vivo com a infância. Vivo no sentido que

vinhamos tentando articular: no sentido de auscultar (ou permitir respirar um

pouco) esse pulsar que se quer alegria. Pode-se dizer, de cara, que a música

traz alegrias por ser música. Também. Mas há como que categorias (essa

palavra nunca se usou lá, eu me sinto até traindo por pronunciá-Ia, por medo de

não ser fiel, não por medo de teorizar sobre o vivido) que são mestras nossas

de cada dia: a Alegria, o Riso, o Brincar e a Brincadeira, o Brinquedo, o

Trabalho com outras formas expressivas: o teatro, as artes plásticas, a literatura
•

e a dança, o grupo como espaço de fala, o grupo em seu momento de amor, o

anto sentido e falado com o corpo e o canto mesmo ele só, a experiência e seu

ontar, a estória e o conto, a liberdade e o limite, a autogestão do grupo, a

ducação política e a ética.

Dessas eu pinçaria as primeiras: a Alegria, o Riso, o Brincar, o

rinquedo e a Brincadeira. Elas dão ao grupo um alimento permanente de

pontaneidade, riqueza e..pr

en e e eu a um tanto a aI

a, crítica e vitalidade. Por esses canais a

ar ( cantar) na gente. Por estas alas



189

vai-se ver o que a classe popular se envergonha de ser, dizer e sentir e que é

sua mina de poesia. Até a nossa tristeza, secura, falta.... é digna de ser

assumida. É a partir de se assumir o que nos constrói na nossa singularidade

que nós vamos aprendendo a ousar o que não se é ainda. E vamos incluindo

esse singular no mundo, no movimento do rnundo, nos movimentos sociais de

emancipação. Rejeitar a unitotalidade do capitalismo na conformação que ele

tem hoje, no Terceiro Mundo, não é render-se à segmentarização dos grupos e

colocar-se impotente diante das mudanças que hão de ser feitas de um modo

coletivo, em escala mundial.

É, antes, reconhecer as instâncias várias em que essa luta

acontece e se perceber lutando como um sujeito mais inteiro nelas.

Os processos de singularização não constróem circuitos

paralelos de energia mas ao contrário, desobstruem e, assim, re-energizam os

canais do sistema como WTI todo. Esse trabalhinho de formiga, se assim se

poderia dizer, converge e está dentro do todo e não fora dele, insulando-se.

Vejamos o que diz "Guattari":

"Para que se efetivem os processos de reapropriação da

ubjetividade - tais como os de um grupo de psiquiatrizados; de um grupo de
I

essoas que querem organizar sua vida de um outro modo; de uma minoria

ocial que quer se desfazer dos sistemas de coação que tendem a modelizá-las;

um grupo de mulheres que, mesmo em pequena escala, querem se libertar do

istema opressivo de que são objeto há milênios; de um grupo de criadores que

uerem se livrar dos sistemas padronizados em seu campo, ou até de crianças

que se recusam a aceitar o sistema de educação e de vida que lhes é proposto -

ara que esses processos se efeti em eles devem criar suas próprias

rtografias, de em in entar s a ráxi d modo a fazer brechas no sistema de

ubj ti idade dominem e" G 1986:50), E ainda mais além: A



190

maneira de evitar expressões mortíferas do desejo.... "consiste, SIm, em

instaurar dispositivos que articulem os modos de expressão dissidentes aos

modos de expressão dominantes, dando-lhes um certo poder nas reais relações

de força. Ao invés de urna espécie de rolo compressor fascista, teríamos assim

a criação de modos de conexão e de articulação rizomáticas. Teríamos também

o aprofundamento de processos em sua singularização, sem que, por isso, eles

se tornassem impotentes nas relações de força reais". (ibidem, p.66).

o "grupo H20", que é uma espécie de movimento de direção das

gangues suburbanas de Fortaleza, lida com esse impasse: como diluir o

potencial destrutivo das gangues, seu culto habitual à violência (ainda que

como reação à violência instituída, que nega à sua miséria os direitos mínimos à

vida)? Como transformar esse potencial constestador em algo que não seja o

alvo das balas do sistema repressivo dominante?

Sonhos: que a carne dos dias tenha por dentro a água dos

sonhos. O sonho, porém, é de uma matéria que, para não ser sombra, precisa se

plantar na vegetação da vida, dos corpos, da existência concreta mesmo. O

sonho seria como uma planta que parasita a vida: se alimenta dela e salta nela

para viver. Mas a vida também precisa dessa alma estranha dos dias. Um e

outro - sonho e vida - têm esse consórcio etemo mas, cada um habita um

mundo e funciona de um modo bem diverso um do outro. Por isso fica o
I

problema: que ação revolucionária pode dar à essa pulsão de Eras, à potência

revolucionária das gangues do subúrbio (as também chamadas "turmas de trás"

das Escolas Públicas da periferia) de Fortaleza, o espaço para a construção de

devires singulares? Como construir esses veios na Escola - onde o desejo

escorre? Onde então se lhe estanca o que deveria verter?!

O projeto Aché, que atua com os chamados "meninos e meninas

de rua" de Salvador (eu diria "meninos e meninas das classes exploradas")

parece apontar para experiê e eio na arte popular, geralmente



191

de origens expressivas ligadas à cultura negra. A capoeira, o maculelê, a dança

afro sob variados matizes são espaços de atuação que geram encontros de

expansões que favorecem o alimento dos grupos em processos de

singularização. A arte, todavia, não é um que fazer capaz de gerar facilmente

condições de sobrevivência a curtíssimo prazo (afinal, come-se todo dia, não é

mesmo?), e esse é um ponto de estrangulamento que paralisa como dor. E os

meninos e meninas têm pressa com isso, muita pressa. Isso de arranjar um jeito

de sobreviver. Na verdade, eles dizem que "se arranjam nos improvisos da

vida", como eles dizem. (Uma menina referia-se à prostituição em que vivia

como um "improviso da vida"). As representações que fazem de futuro são

algo mágico: um casamento, um marido bom, bonito e rico, filhos e... O modo

como elas pensam "vir até a si" (é essa a impressão) esse futuro é que é

mágico. Aparece de repente - como nos contos tradicionais. Diz-se dos contos

fantásticos, do maravilhoso das estórias de fada, que foram criados ao tempo

do feudalismo, em tal sistema de servidão, que as soluções dos impasses e das

lutas só podiam ser concebidas como algo miraculoso. O sistema casta-plebe

era de tal modo rígido, estratificado, o controle da subjetividade dos servos tão

completo que uma mudança só poderia ser pensada como algo miraculoso,

inusitado. Assim também são os projetos de futuro desses meninos e meninas:

um mosaico de super-heróis ou super-ídolos televisivos, junto ao modelo de

felicidade pessoal da novela das 8:00 na Globo. O sentir-se sujeito da própria

história pessoal e coletiva ... O estabelecer (e viver) pequenos projetos, em
•

grupo, que funcionassem como pontos de luz para se traçar referências novas

capazes de balizar projetos de futuro não mágicos - esse o desafio. Enquanto se

tenta o rompimento (o contra-investimento, no sentido freudiano) com esta

subjetividade capitalística, produz-se os processos de singularização. Pode-se

produzí-Ios? Pode-se proporcionar uma leitura da sua história pessoal,

situando-se as condicionantes sócio-políticas ( e as familiares, afetivas) que

falaram por mim", "me fazendo quem sou". "Onde está o meu desejo, minha

fala nisso que foi construído por mim também (sobre mim)?" Essa vivência é

muito pouco -erbal - m - --o básicos para uma construção de



192

cotidiano com cnanças e adolescentes das classes populares com

"comportamentos de transgressão". O difícil, como eu ia dizendo, é se calçar

um cotidiano grupal num tecido expressivo (a arte popular, como venho

falando, tem aspectos importantes para dar esse suporte) e que, também,

inclua-se num construto que eu digo ser Educação Política, onde se discuta o

mundo do trabalho. Durante esse percurso, contudo, vive-se (e estuda-se)

experiências de trabalho (gradativamente mais consistentes). Essa discussão,

sobre trabalho portanto, inclui uma relação de determinado tipo da teoria com a

prática e questiona o trabalho no mundo como sacrifício e não prazer.

A prática de trabalho, contudo, apesar de ter um produto final

(concreto) deve vincular-se aos conteúdos teórico - método lógicos que lhe dão

substrato. O aspecto educativo, portanto, deve ser proeminente, em que pese a

urgência da sobrevivência tão gritada nos trabalhos com as classes populares.

O trabalho da arte tem seu contributo de prazer e (também) discute o não

prazer. Claro que a Escola Pública não tem pensado ao modo da pedagogia

socialista, no que diz respeito à relação trabalho e educação e, especificamente,

no que se refere à relação teoria e prática na escola. As situações - limite (que

são as dos "meninos e meninas de rua"), no entanto, exigem que se considere

esta questão. As experiências, no Nordeste, com os estratos negros da

população e, no Ceará, a experiência com o Circo, da Barraca da Amizade, dão

conta dessa ordem de problemas: uma construção de subjetividade não
•

maquínica, num projeto de educação político-estética, montado numa escuta (e

leitura) dos símbolos e gestos da cultura de classe (e local). Estes devires

singulares trabalhados como construção grupal e, ainda, plantado mun

cotidiano que tenta (a difícil, quase impossível) relação educação-trabalho. Na

erdade, um trabalho que se quis prazeroso, significativo com a arte. É possível

evitar uma implosão desses grupos, causada pela dificuldade de se manterem

sobreviverem) fazendo um tipo de trabalho que tenha seu contributo de prazer

e significação para suas projetos govemamentais reafirmam a

subje i idade capitalí ti a r 1 arizar as gangu s e os 'meninos



193

e meninas" de rua, prostituídas e em situações semelhantes. (Guattari falaria em

termos de "japonizar a classe operária" - integrá-ia cada vez mais no processo

de produção de subjetividade serializada e alienada. Como fizeram os

japoneses, e como estão exportando (esta modelização) -- diz Guattari).

A Escola Pública tem se surpreendido com o fato de ser

subitamente assaltada por uma população crescente de gangues de subúrbio.

Oscilando entre duas ordens de representações (na fala dos professores com os

quais convivi nas três escolas observadas), vê-se:

- "Eles não querem nada. E atrapalham os outros".

- "Deviam fazer uma Febemce só para eles. A gente tem de

escolher: ou cuida da escola ou vai lidar com eles. As duas coisas não dão

certo. E eu acho mesmo que o lugar deles não é aqui. É na Febemce ou coisa

desse tipo. Uma ... escola especial. Nós não temos estrutura de nenhum jeito

para dar conta disso. E cada dia aumenta o problema".

- "Eles vêm com essa de gangue e querem ficar baldiando por

aqui, na classe. Mais cedo ou mais tarde são expulsos e ficam por aí "bolando".

Como bolando? Em outras escolas até que ... vai ficando por isso e aí... O resto

odo o mundo sabe". (Cadê os sonhos, os versos da juventude - ou de amor à
I

juventude - que sangravam inestancados em páginas de história? Por que o

desejo dos meninos e meninas - esse que faz transbordar a taça da

racionalidade - embriaga-se de paixão e, dessa forma, atira a taça no rosto dos

onvivas?).

Quando a arte que poderia estar na escola foi se refugiar no

fundo do quintal, o que se pode inferir do desejo das crianças? Por que ele foi

instalar-se e fazer sua cabana em outro lugar? Recomeçaríamos tudo por outro

ugar: um drama popular.



194

Poderíamos contar uma estória de desejo. E de como, no

imaginário do povo, ele subverte a tradição, a autoridade, o costume, a

propriedade. É a estória que alguns dizem ser a mais antiga do bumba-meu-boi

e que se deu no sertão do Ceará, quando por aqui havia escravidão. Pai

Francisco era o chefe dos escravos de uma fazenda, e Catirina, a mulata,

cozinheira da fazenda: os dois se namoravam e, tempos depois, ela engravidou.

O desejo de Catirina, então, passou a ser comer um pedaço do fígado de boi -

mas só servia se fosse o do boi Barroso, o boi mais estimado do coronel da

fazenda. O desejo de Catirina de comer do figado do tal boi foi se avolumando

como sua barriga - e ela se dizia prestes a perder o culumim. Pai Francisco não

resiste e, um dia, mata o boi. Daí para a frente, duas versões vão resolver o

conflito de modo extremamente curioso:

- Na primeira versão, não ocorre delação alguma - diz-se que o

boi morreu e todos choram essa perda. Dividem as partes do boi, Catirina sacia

seu desejo e, ao fim, após tentativas de variadas formas, o boi ressuscita. Todos

dançam nessa festa.

- Na outra versão, vê-se o desejo exemplarmente castigado. O

coronel da fazenda persegue e acha Pai Francisco, por fim prendendo-o. Os

escravos fazem festa e o coronel gosta muito de ver o inssurreito Pai Francisco

zangado, dizendo que, se se soltasse daria uma surra na Catirina. E a cada.
junho a tal festa se repete do mesmo modo: o Pai Francisco amarrado, sendo

alvo da chacota (e perversidade) dos outros escravos, para regozijo do coronel,

que a tudo assiste deliciado. Nesta segunda versão, há o seguinte detalhe: Pai

Francisco confessa, logo que foi capturado pelos escravos, que tudo fizera para

satisfazer o desejo de Catirina e por medo de que ela perdesse a criança que

esperava.

o conflito básico é comum: há um coronel, dono de escravos e

bi ho. d toda a terra do ·0 d uma mulher quer contrapôr-se



195

ao modo de ser das coisas do lugar. Ela quer comer a carne do boi de

estimação do coronel. O boi é propriedade e a propriedade uma lei do lugar. Há

duas situações que ainda são dados importantes sobre a história:

- Catirina tem um homem e seu filho é fruto desse amor;

- O desejo de Catirina é um "desejo de grávida" - dentro da

cultura nordestina, esse é um imperativo biológico.

Estas duas situações, se caracterizassem outro tipo de desejo de

uma mulher de outra classe social, seriam suficientes para "santifícá-Io". Como

é uma mulher do povo que é a actante do desejo, ele é considerado algo

"espúrio". Ou no mínimo, estes detalhes não funcionam como atenuantes

quando o desejo perfurar o cimento da racionalidade (digo, da propriedade,

cimento dela) do lugar.

A pnmeira versão do Boi resolve o desejo aceitando-o e

cumpliciando com suas conseqüências. Há a farsa toda: a procura de ressuscitá-

10 e a festa pela sua ressurreição.

Na segunda versão, ocorre a costumeira "conversão" à

racionalidade dominante: a delação pelos iguais, a transgressão punida, sem

atenuantes e à vista dos iguais (os outros escravos) como modo de "instruí-Ios"

e atemorizá-Ios. Não se sabe o que Catirina faz após tudo isso e, ainda o que se

infere é que ela havia debochado com o preto Francisco e, depois de feito o

estrupício, se omitido. Na sequência, todos os comportamentos que, em

nenhum momento, questionam a racionalidade, a propriedade, a socialidade do

lugar. O desejo da mulher, de comer o boi, parece funcionar, na trama, como

n modo de desencadear a exemplaridade do castigo pela transgressão que

ou e em realizá-Io.



196

Já na primeira versão, há um compactuar, de todos, com o

desejo da grávida de comer o boi.

Poderíamos dizer que a racionalidade que sustenta a

propriedade (dos latifúndios no Nordeste) foi afrontada por algo que é da

ordem da sensibilidade. Por wna dimensão que se insurge: a desejante. Não há

um confronto argumentativo da ordem do verbal e do intelectual mas da ordem

da paixão. Da ordem do desejo.

A encenação pode matizar o processo argumentativo que se

explicita como da ordem da dimensão desejante, conferindo à personagem

Catirina uma ironia permanente, que ora explode em xiste, ora em deboche, ora

em puro humor e alegria. É a Catirina às vezes interpretada por homem vestido

de mulher, pintado de preto, como nos maracatus de Fortaleza - o que dá à

personagem, ainda mais, esse acento de irreverência, e humor.

É, portanto, no campo de outra dimensão, a desejante (esfera da

estética, da ética, da moral) o lugar do enfrentamento por onde vai sair o

questionamento ou, no mínimo, a "rachadura" no cimento da racionalidade

dominante.

Só a modernidade, após fazer a crítica da religião, do Ego e da
•

ociedade (respectivamente por Nietzache, Freud e Marx, de modo mais

agaz) , vai criticar também as bases da racionalidade que a sustenta. O temor

e cair no mítico, que Adorno critica, redunda no próprio mito da ciência que,

ificada, passa a funcionar como antes a religião funcionava.

A religião, hoje, sobretudo no Terceiro Mundo, passa a

erguntar de todos os modos pelo sentido. Certamente que, como no conto

pular que acabamos de comentar, do Burnba-rneu-boi cearense, essa

rgun a 'ai ser feita co fi d argumentação. As dimensões



197

sacrificadas, compartimentalizadas, que são caladas pela racionalidade

instrumental, manipuladora vão insurgir-se como o desejo de Catirina, Na

verdade, estão a insurgir-se. Dimensões esquecidas (e eu incluo a espiritual

como uma dimensão fundamental do ser) passam a exigir serem escutadas. Para

escutá-Ias não se pode, contudo, abrir mão de categorias fundamentais, que

foram conquistadas (apesar de tudo) na modemidade: a de sujeito, a

historicidade, a própria idéia de razão sob outra perspectiva. A idéia de

racionalidade não pode ser identificada com modernização, progresso, ao invés

de ocupar-se primeiramente do sujeito e do sentido. E esse esforço de pensar o

microcosmo e o macrocosmo, o psiquismo e a vida social de relação, enfim,

esta tentativa de se pensar sujeito e ator social é uma conquista. Pode-se não se

ter respondido à equação do sujeito que se quer resistindo à reificação, à

mercadoria, à técnica e às linguagens difundidas em massa. A pergunta que ele

faz, todavia, exige que se lhe dê o papel de ator principal que põe tudo em

movimento, sob o signo da esperança. Não colocando mais o sujeito fora do

mundo, coloca-o (a modemidade) na história. Agora, começa-se a ver este

sujeito inteiro (não se deixa trancadas as dimensões que o fazem humano).

Ainda: este retorno ao sujeito ao mesmo tempo que é reconhecimento do Outro

e um Outro que é o coletivo), é reconhecimento de si mesmo (esse clamor que

o oriente aponta).

O desencantamento do mundo, tema que se canta sobre a
I

odernidade, pede uma nova relação com o mundo. Não pede que se negue o

undo. Assim também, a racionalidade é uma aquisição - pede-se que se veja

sujeito dela e, nele, um ser inteiro. E não se jogue a água suja do banho com

criança dentro.



198

Ritual V: A Rua

o Tempo

o tempo na rua é a história. Fala-se nas ruas: "no meu tempo

tinha pastoril. Partido encamado e partido azul, as pastoras, a Diana, a Mestra

e a Contra-Mestra e a dança das pastoras. Era uma paixão, esse tempo". A

linguagem da história é múltipla. Alma das etnias. Esta polissemia é uma

história sem fim que escorre pelas ruas e, nas ruas, nos devolve nossa

humanidade. Por isso, às vezes, diz-se que o tempo nas ruas se conta por

gerações: "- Na minha geração, a gente fazia movimento político e isso era

junto de se cantar em festivais, de se fazer um bloco ou uma serenata, de se

sentar nas calçadas para se compor e tocar ...".

A outra, ajunta: "Tudo bem, hoje tem o forró. Pode até ser.

Mas parece mais um desses enlatados como a lambada ... Porque era uma coisa

de rua mas quando vem para nós vem com o rótulo como ... qualquer outro

produto novo". E outra professora: "O lugar da arte é nas ruas. Nas coxias,

para se ser sincera. Beirada de rua, de estrada, de casa (margem). Tinha uma

convivência, a infância, a juventude. Aconteciam coisas, dramas, estórias,

paixões. Era como uma quadrilha: o amor, os pares, os amigos, o "drama" se

misturando às realidades ... e tinha a revolta. Tinha ...".

E os memnos: "- Tem o 'funk'. O 'break'. A dança baiana.

Percussão e gingado, balanço, agito. Isso tudo acontece na rua. Na escola é

'fuleragem'. Na rua é outra estória ... Onde as gangues se encontram .... Gangue

ão é pauleira não. Nem sempre. Às vezes é só um jeito de dividir para

ominar melhor o pedaço ali. Ter o nosso dominiozinho naquele campo ... A

_ente faz que é feroz para melhor passar mas é a vida aí que tá feroz. A gente

mesmo só faz o arremedo. E nem incha' ...



199

E, outro, conclui:

"O tempo que a gente vive na rua é juventude. É lá que tá a

arte. O corpo, a música afro, nossa ... a pancada. A pancadaria. Os gritos, os

"pega", a paixão virando ódio e desvirando. A tia fala aqui na Escola em

adolescência e eu olho desconfiado. O que a Escola sabe disso da gente? Era

comigo, aquilo? Na rua, a "galera" fala juventude e eu sei o que é. É um

contra ... Contra muito ... Muito de tudo. A Escola não tem quem possa ... Até as

palavras que eles escolhem é... o que eles querem que seja aquilo, as coisas,

entende? E não é".

O tempo na rua parece costurar as contas de muitas estórias. E

ainda tem a rua, um fio que as W1e.Às contas desse rosário. Conta-se ou canta-

se, esse rosário?

o espaço - nas Ruas

O espaço nas ruas é quase o mundo. Tinha um tempo de

convivência, que às vezes se fazia coxia. No espaço das coxias (os fios de

pedra das calçadas) vê-se as coisas de viés. Como quem está de fora da casa

(e, de fato, na coxia se está fora das casas). Daí se estranha o que acontece sob

as luzes e sombras que se sabe de fora como são ..

"Quando se está em casa se é um. Quando se está na rua, a

turma leva a gente a olhar o que é nosso feijão com arroz de todo dia, com

outros olhos. Dá revolta. De dentro de casa, a gente parece feito daquela

parede ali, que se planta e assiste tudo. Do lado de fora, na rua, o feitio é

outra espécie. É de pedra de quina. De atirar".

E outro m nino: .. a rua a gente se vê que é mais um. Ou

no um. Tan o faz. as a nte e vê como um qualquer.



200

Por isso que dá revolta. Porque a gente vê os outros e a gente ... Na mesma.

Essa coisa de ser povo, será que é isso"?

o espaço nas rua ainda era íntimo. Tinha os palhaços das mas,

as doidas, os amores conhecidos e os secretos (aqueles a que não se concedia

legitimidade mas que todos sabiam).

A ma é a eterna província de "Amacord", de Fellini. Também o

lugar onde se aprende o fascismo e a mediocridade, a religiosidade tacanha e a

insurreição grosseira e incendiária. O outro lado da província idílica dos

"recuerdos". Onde se tecia (e vivia) histórias. E as pessoas teciam também suas

redes de intrigas e afetos, numa intimidade exposta e crua.

Uma menina disse, timidamente: "No monnaço da calçada, tia ...

A mãe diz: "Não vai para o mormaço, que faz mal. Tu gripa. Coisa de mãe. A

gente vai. Fica cochichando, rindo, ali na calçada quente. Lá eu até ... Nem

devia dizer... Até ... faço poesia. É poesia? Eu acho que é".

Cena V: O Canto e a Dança na Rua

Não se sabe ao certo quantos são, mas são muitos. Uma espécie

de bando de garotos (já rapazes), com peitos nus cantam e dançam capoeira. É

capoeira? Maculelê? "Funk"? "Break"? Têm acompanhamento: violões

(acústicos) e percussões. Também se escuta um berimbau e uma flauta de

madeira. Passa-se na ma, essa cena. De início parece algo em surdina que vai

crescendo. Depois, eles ganham o calçamento e encorpam canto e voz, e vêm

risos fortes, como se fizessem um levante popular. Uns são meninos ainda,

outros já homens feitos. Em certo momento, no rítmo com que o berimbau

marcava a capoeira, todos cantam os versos de Caetano Veloso, "Cajuína":



201

"Existirmos: a que será que se destina?

Pois quando tu me deste a rosa pequenina

Vi que és um homem lindo e que

Se acaso a sina

Do menino infeliz

Não se nos ilumina

Tampouco turva-se a lágrima nordestina

Apenas a matéria vida era tão fina

E éramos olharmo-nos - intactas retinas

A cajuína cristalina em Teresina".

(Letra de Caetano Veloso )

o monnaço é o espaço da convivência ainda possível, nas ruas.

Envolve um estar com o Outro em grupo, longa e pausadamente, como se se

mastigasse poesia. Uma ruminação meio proibida, para as meninas - pode fazer

mal, o mormaço - e que, furtivamente, dá poesia (será? - ela pergunta,

encantada, a menina). Esta ruminação alia os iguais e, aí, se «estranha" a casa,

o muro das coisas plantadas, consentidas, conformadas, comportadas. Saltando

esse muro dá-se no embrião dos ritmos: capoeira, maculelê, "funk" ...Ainda nus

ou travestidos de indústria cultural, com aquela sonoridade pasteurizada das

mercadorias.

O tempo comportava convivência e, nela, intimidade. Estórias

cruzando-se, contando-se, cantando-se como as públicas serenatas de amor (e

dor).

Ainda não há aí a errância nas passagens das galerias, imagem

(a do passante, do flâneur, nas galerias mármore e vidro das capitais modernas)

que serviu a Benjamin para um estudo da modemidade. Aquela escritura

modemosa não engana a Baud laire o homem que, em sua poesia, segundo

Benjamin. mo tra a upre sã do indivíduo na multidão da cidade



202

grande. É na multidão que se espraia o amor que foge ao poeta Baudelaire, em

seu soneto "A Uma Passante". Indo mais longe, Baudelaire fala do conteúdo

social dessa condição de vida na modernidade.

"O que são os perigos da floresta e da pradaria comparados

com os choques e conflitos diários do mundo civilizado? Enlace sua vítima no

bulevar ou traspasse sua presa em florestas desconhecidas, não continua sendo

o homem, aqui e lá, o mais perfeito de todos os predadores"? (BENJAMIN,

1991:37).

O flâneur - passante nas multidões, o homem das multidões - faz

seu caminho no asfalto das cidades. Seus caminhos são os das galerias das

cidades. E, nestas passagens, se vê um mundo em miniatura. Se antes sentia o

pavor nas selvas, o homem, hoje, o sente na sociedade, onde vira mercadoria e

busca na multidão, o refúgio que não encontra.

Este "lugar arriscado" que é a cidade é diverso da "ferocidade"

de que fala o garoto cearense, ao refletir-se aos tempos de hoje? O tom de

multidão aliado ao de conspiração silenciosa, ofuscamento, perca de

singularidade e errância na desumanidade das galerias mostra, segundo

Benjamin, uma visão do homem empobrecido em experiência e humanidade.

"A multidão não é apenas o mais novo refúgio do proscrito; é

também o mais novo entorpecente do abandonado. O flâneur é um abandonado

na multidão. Com isso, partilha a situação da mercadoria. Não está consciente

dessa situação particular, mas nem por isso ela age menos sobre ele. Penetra-o

como um narcótico que o indeniza por muitas humilhações. A ebriedade a que

e entrega o flâneur é a da mercadoria em tomo da qual brame a corrente dos

fregueses". (ibidem, p. 52).



203

Esta forma de "ser multidão", aqui revela nuanças diferentes.

Quando se diz: "Na rua a gente vê que é mais um. Ou menos um. Tanto faz ..."

parece que se vê a idéia de se "valer" pouco. Como dizia uma operária

castanheira, de wna peça que escrevi: "a vida da gente vale mesmo pouca

castanha" ... (LINHARES, 1991). A música que eles cantam reitera: a matéria

vida é tão fina! E tem a lágrima nordestina: constante, cristalina, como uma

pedra de sal transparente e lúcida. Luciferinamente atenta à dor dos iguais:

"Quando se está em casa se é um. Quando se está na rua, a turma leva a gente

a olhar o que é nosso ..."

E, noutra voz, a perplexidade:

"Essa coisa de ser povo, será que é isso?" Ainda não ensaiaram

as linguagens comuns, de um dado jeito, de um determinado modo de se lidar

com a racionalidade? No entanto, de corpo inteiro, estavam em grupo,

ensaiando uma luta que é canto que fica travesti do de briga, ora de arte. A

mistura herdada do negro: mestiçagem e Quilombo.

Se o ser "qualquer um" ou o "valer" "mais um" ou "menos wn"

indica um ser que se vê ter pouca valia, poder-se-ia inferir que ele percebe o

processo de ir se tomando coisa, mercadoria. Percebe-se, na saída da casa para

a rua, o movimento próprio do que Hegel chama ser característico do sujeito.
I

Segundo ele, o Espírito faz-se outro num movimento de alienação. Produz, a

partir de si mesmo, o mundo em que é efetivo. É o processo pelo qual um ser

sai de si e toma-se para si, para retomar a si pela mediação do que não é si. A

realidade efetiva, sendo também o movimento das coisas tomado em seu devir.

Eu diria: como se a realidade estivesse prenhe de futuro. Permanentemente

prenhe de futuro. As coisas somente são nesse tornar-se, diz Hegel. Por isso se

diz que, na rua, se olha as casas 'de viés". Esse estranhamento recusa a

Com a aí. o pro o auto-renexao n d toda art . E te

onfonnação absoluta do muro asas parece-nos dizerem os garotos.



204

processo se move na direção do momento do negativo, o momento que perfura

o real existente (a casa?) e estranha (busca?) e desbrava (poesia?) o que não

pode ser ainda. E as expressões na arte vão se orientando dentro da negação do

mundo existente mas, ao mesmo tempo, não sendo só negação. Como também -

fazendo wna analogia - as obras de arte, ao formarem-se aparição, apontam

para o que não são, e transcendem. Adorno coloca como o espírito sobrevém

aos instantes sensíveis e à sua configuração objetiva. Assim:

"O espírito das obras de arte transcende ao mesmo tempo a sua

coisidade e o fenômeno sensível e só existe enquanto essas duas coisas são

momentos. Isso exprime negativamente que, nas obras de arte, nada é literal,

menos ainda as suas palavras; o espírito é o seu éter, o que através dela fala ou,

mais rigorosamente, delas faz uma escrita". (ADORNO, s/d, p. 105).

Na modernidade a dor cósmica, o espanto primordial, antes

contracenado com a natureza, agora desloca-se para o mundo - daí a

comparação baudelairiana. O "estranho" olhar dos garotos e das menmas

reagem à "petrificação" do cotidiano e da "casa". E sua arte, nas ruas faz a

mimese da ferocidade que percebem no mundo.

O diferente é que, no Terceiro Mundo, ainda a experiência é

nca, a intimidade entre os iguais, na rua, fá-los pertencer a um rosário de.
estórias e vida que os singulariza. Se são mercadoria - e de pouca valia, como

percebem - ainda se permitem ao canto e à poesia das coxias, à dança que é

briga travestida de arte, nas ruas. É aí, no coração das ruas, que mora a

juventude, eterna província da alma?

"Hi rarquia" ve- e como, cazm n o measta p r quivo os d

Discorramos um tanto mais sobre esta categoria da juventude.

Em Pasolini. no li po ma para o Brasil intitulado



205

classe que fazem de um homem do povo um soldado ou, também, um

comunista ou delinqüente. E, acima de tudo, a juventude e os jovens como

categoria central do seu pensamento. Perpassando todo o poema (que não vou

transpor na íntegra), vê-se como percebe a hierarquia imposta pelo Velho

Mundo, em contraponto à vitalidade, a poesia do povo e, também, como situa

o brasileiro como um incauto. Senão vejamos:

" ...quem passeia às quatro da tarde ao longo dos canteiros

cheios de árvores e pelos bulevares de uma cidade desesperada onde europeus

pobres vieram recriar um mundo à imagem e semelhança do deles, troçados

pela pobreza a fazer de um exílio a vida?

De olho no meu trabalho, nos meus deveres. Depois, nas horas

vagas, começa minha busca, como se também ela fosse uma culpa - a

hierarquia está porém bem clara na minha cabeça.

Não há Oceano que resista.

Dessa hierarquia os últimos são os velhos. Sim, os velhos, a

cuja categoria começo a pertencer..."

E, mais adiante, contrapõe velhos a jovens, novamente:.

"Brasil, minha terra, terra dos meus verdadeiros arrugos, que

não se ocupam de nada ou se tomam subversivos e como santos ficam cegos.

No círculo mais baixo da hierarquia de uma cidade imagem do mundo que de

velho se faz novo, coloca os velhos, os velhos burgueses ..."

Depois:



206

"Voltemos à Favela onde as pessoas ou não pensam em nada

ou querem se tomar mensageiros da cidade. Ali onde os velhos são filo-

amencanos Dentre os jovens que jogam bola com bravura em frente a

cumeeiros encantados sobre o frio oceano, quem quer alguma coisa e sabe que

quer, foi escolhido por acaso.

Inexperientes em imperialismo clássico, em qualquer delicadeza

para com o velho Império a ser desfrutado, os Americanos separam uns dos

outros os irmãos supersticiosos, sempre aquecidos por seu sexo como bandidos

por uma fogueira de sarças.

É assim por puro acaso que um brasileiro é fascista e um outro

subversivo; aquele que arranca os olhos pode ser tomado por aquele a quem se

arrancam os olhos ...

"Ó Brasil, minha desgraçada pátria, devotada sem escolha à

felicidade (de tudo o dinheiro e a came são donos, enquanto tu és assim tão

poético) dentro de cada habitante teu, meu concidadão, existe um anjo que não

sabe nada, sempre debruçado sobre seu sexo, e, velho ou jovem, se apressa a

pegar em armas e lutar, indiferentemente, pelo fascismo ou pela liberdade.

Ó Brasil, minha terra natal, onde as velhas lutas - bem ou mal já
•

venci das - para nós, velhos, voltam a fazer sentido - respondendo à graça dos

delinqüentes ou dos soldados à graça brutal. (LAHUD, 1993:127-128-129).

Parece que, em toda a obra de Pasolini, os jovens encarnam as

possibilidades de não conformação ao posto como racional e moderno. Esta

categoria que poderíamos chamar de 'jovens" ou "juventude" simboliza a

resistência aos mecanismo de sujeição e integração dos indivíduos ao poder,

em suas múltiplas formas.



207

Pasolini, em carta de 1960, propunha distinguir a

"irracionalidade em geral" da irracionalidade do decadentismo advinda com um

determinado estágio do capitalismo. Esclarecia Pasolini: "Respondendo a uma

carta que pedia minha opinião sobre um certo moralismo excessivo da imprensa

de esquerda C .. ), eu dizia que wna das lacunas do pensamento marxista, no

momento atual de sua evolução, é a de não afrontar, com seus instrumentos

ideológicos e racionais, o problema da racionalidade (ibidem, p. 25).

Segundo Lahud, Pasolini não queria propriamente "recusar os

procedimentos analíticos do velho marxismo, mas estendê-Ios a um domínio

que, abandonado a si próprio, representava uma perigosa ameaça à autonomia e

às liberdades humanas. Não ceder, em nome do reconhecimento de uma

irracionalidade fundamental no homem, às suas pressões próprias, mas tentar

ao contrário, dominá-Ias com o único meio poderoso e eficaz, COnf0l111einsistia

Pasolini, disponível na realidade: a força da razão, com a coerência e a

resistência física e moral que ela confere. É com ela que devemos lutar, sem

perder um só golpe, e sem desistir jamais (ibidem, p. 25).

Vê-se aí uma insistência em apontar que a crítica da

racionalidade que agora adquiria nítidos contomos de irracionalidade se fazia

urgente. Essa irracionalidade, assenhoreava-se de todos os domínios da vida no

capitalismo e encontrava um seu ninho através do consumismo, travestido de
I

moda cultural.

Certamente que Pasolini percebia o que poderíamos dizer ser

uma estetização da vida modema em domínios novos. Para ele, "existem certos

loucos que observam as caras das pessoas e o seu comportamento. Mas não

porque sejam epígonos do positivismo lombrosiano (...) mas porque conhecem

a semiologia. Sabem que a cultura produz certos códigos; que os códigos

produzem certo comportamento' que o comportamento é uma linguagem; e que,

num momento histórico e ~ ~em verbal é inteiramente convencional e



208

esterilizada (tecnocratizada), a linguagem do comportamento assume urna

importância decisiva" (ibidem, p. 46).

Por ter vindo a indústria cultural colonizando domínios novos e,

o que antes era a esfera da interioridade, hoje é invadida e contratada, como

uma linha de montagem, (como numa linha de montagem), é que há que se ver

o sensível não corno limite mas como elemento de composição de lima nova

racionalidade. E também corno espaço que está sendo estetizado, ao modo do

consumismo e da alienação capitalista. Poder-se-ia fazer movimentos de crítica

desse processo?

Num sistema em que se fabrica em série a subjetividade

capitalística, a qualidade viva do real parece esgarçar-se. Pasolini menciona

que a linguagem do ter passa a interiorizar-se e instalar-se nos corpos.

Por isso, para ele, o cinema e a poesia (extensivamente, a arte)

deveriam trazer essa experiência direta com o real, dramática, existencial,

corpórea, que se desvela como mil exercício de decifração dos vários signos da

realidade. É a valorização da experiência, trazida em suas várias formas

expressivas, para o trabalho de crítica da realidade. Poder-se-ia, por esse

caminho da arte, entrarmos na Escola? E rompermos esse modo de forjar

subjetividade, alimentando-a com outras matrizes?
I

Para Pasolini, comenta Lahud, através do neocapitalismo, a

burguesia estava se transformando, por assim dizer, na própria condição

humana.

De fato, com a industrialização fulminante da Itália nos anos 60,

a cultura hedonista e consurnista da burguesia ascendente passou a ser

secretada e difundida com a m . a eficiência tecnológica, contaminando

assim. pro essi 'amen o iais cujas ulturas próprias e



209

diferenciadas podiam até então representar formas autênticas de oposição à

ideologia burguesa.

Verdadeiro genocídio, como dirá mars tarde Pasolini, este

cometido pela civilização industrial de consumo, que aniquilando o pluralismo

fulgurante dos arcaísmos populares, o substitua por uma cultura monolítica de

massa.

Ora, contra o racionalismo pragmático do capitalismo industrial

e sua ideologia do progresso e da produção, Pasolini passaria então a elaborar

uma verdadeira ética da recusa (ibidem, p. 71)

E essa ética, essência de sua estética, vai ser montada no desejo

de "não ser consumível" de sua arte. A partir de uma linguagem particular e

preciosa (por muitos considerada hermética) tentava escapar ao materialismo

consumista da cultura de massas. E os códigos da juventude, seus processos de

recusa, pareciam-lhe nichos de vitalidade e esperança, capazes de gerar

mudanças no consumismo galopante que exauria as possibilidades da diferença

cultural e da singularidade pessoal, acrescentaríamos. O consumismo, ápice de

um processo que soava-lhe como um verdadeiro cataclismo, para Pasolini

adquiria foro de tragédia. Eu diria: etnocídio. Extermínio das possibilidades da

diferença nas culturas humanas. Pasolini: "... eu vivo, existencialmente, esse
•

cataclismo ... eu o vivo no meu dia-a-dia, nas formas da minha existência, no

meu corpo.

" ... Enquanto transformação (por ora degradação) antropológica

das pessoas, o conswnismo é para mim uma tragédia" (ibidem, p. 51).

Por receio da unitotalidade do neocapitalismo (que saíra de uma

fase de capitalismo rnonopoli a para um capitalismo tecnológico), recusava-se,

até a pen ar em termo o de superação. Dizia ele que a tese



210

e a antítese coexistiam com a síntese, verdadeira trindade do homem, nem pré-

lógico, nem lógico, mas real. E concluía: "sou mesmo tão metafisico, tão

mítico, tão mitológico que não me arrisco a dizer que o dado que ultrapassa o

precedente o incorpora, o assimila dialeticamente. Eu digo que eles se

justapõem".

Pasolini parecia chamar-nos a atenção para os sulcos profundos

na personalidade: o pensamento selvagem - mítico, mitológico, metafisico.

Poderíamos dizer que estes sulcos que iam ter com o mítico, o místico, o

mitológico coexistiam com outra espécie de racionalidade? Afirmar o amor por

essas culturas sobreviventes - como ao Brasil, por exemplo, seria um modo de

apostar na esperança, nas possibilidades de diferenciação do racionalismo

burguês? Seria um modo de escapar ao consumismo, que instaurara esse

"cataclismo antropológico"- como ele dizia? " De tudo o dinheiro e a carne são

donos, enquanto tu és assim tão poético" - dizia Pasolini no seu poema ao

Brasil.

Penso que, certo é que o processo do consumo penetra

recônditos que um bom ficcionista não imaginaria, até há bem pouco tempo.

Essa nova colonização da alma humana - a insana religião da modemidade? -

todavia, parecia ainda ter redutos não totalmente devassados. Foi o que se quis

apontar, ao pensarmos os modos de ser da cultura da juventude das classes
I

populares, sobretudo determinados estratos vinculados ao fenômeno das

gangues da periferia urbana. Vê-se que o contato grupal é intenso, profundo,

capaz de alimentar movimentos de singularização importantes. A experiência

não é tão individualizante, junto aos códigos da rapaziada e suas vivências são

ricas, apesar de serem "mais um" na selva das mercadorias, não terem um

projeto de futuro como coletividade e serem alvo também da indústria cultural.

A "recusa", todavia era essa arma de dois gumes, como vimos.



211

Em "Il Vangelo secando Matteo" vemos como Pasolini

expressava esse seu respeito pelo mítico e pelo metafísico, que ele recolhia dos

escombros da modernidade. Reconhecendo - se constituído de cristianismo,

afirmava que toda cultura é entretecida de sobrevivência. Até na versão de sua

Medéia, Pasolini explicita esta catástrofe espiritual de mundos em justaposição.

O mundo de Medéia era religioso, subproletário, protótipo do mundo feminino,

que Pasolini criticava por ser tão facilmente negado, em nome de um mundo

personificado por Jasão, o amado de Medéia, dinâmico, prático, leigo. O amor

de um pelo outro era, portanto, a impossibilidade de esses mundos serem

redutíveis, transfonnáveis, capazes de uma síntese. Para desespero de Pasolini,

era um amor exteriormente inconciliável, como as justaposições do mítico e do

pragmático, do metafísico e do profano, do arcaico e do moderno .. E, talvez

que, certamente (para ele), do feminino e do masculino.

Creio ver no que Pasolini pensava como a justaposição do

mítico, do arcaico, do religioso, junto ao pragmático, moderno, leigo, como

fendas no edifício de wna racionalidade que não quer amparar dimensões

excluídas, compartimentadas, não integradas. Se se vê a modernidade como um

desencantamento do mundo e, hoje, já se fala em um re-encantamento do

mundo (como Mafesoli) através de retornos ao mítico e a formas de pensar

tidas como parte do pensamento selvagem, eu gostaria de insistir na idéia de

que é necessário re-pensar e integrar num ser inteiro dimensões esquecidas ou,.
ainda, não vistas antes com a complexidade que os novas contribuições das

ciências hwnanas e sociais trouxeram.

"Tia, eu morria sem ter cantado ..."

(Frase de wna menina que escapara da morte, por Viver em

condições difíceis e que, só hoje, participava da experiência dos corais infantis

do "Um Canto em Cada Can o") Como seus olhos diziam ter sido custoso

'er e a e. p n Ia..__-'E o um pedaço de mim donnisse -



212

disse uma outra. E wna professora vinda do interior do Estado, preocupada:

"Eu tenho a impressão que a gente arranca alguma coisa nas crianças que

prepara para o mundo do trabalho, na Escola, mas desprepara para o amor. Eu

digo amor querendo dizer essa coisa que nos faz humanos. Todo o mundo hoje

tem medo de falar de Deus, da transcendência mas eu acho que educação tem

parte com coisas que a gente não toca. Até ... até ... Nem tudo é o real. Por que

tem de ser? Nem tudo é o concreto. Por que tem de ser? Sair da materialidade

pura não quer dizer cair no absurdo, na irrealidade. Reduzir o mundo ao que eu

toco e, hoje, posso analisar e conhecer é muito pouco. E quase causar uma

mutação na alma humana".

E outra: "Assim como se temia o diabo, na Idade Média, hoje se

tem medo do nome de Deus. Se teme buscar uma nova compreensão de Deus e

da dimensão espiritual por elas fugirem do que se pensa ser racionalidade hoje.

Também essa parte que toca os sonhos, a fantasia parece que está indo junto

com essas negações todas". "(Ter-se-ia que ir buscar esse fio de Ariadne para

consturar esses pedaços (dimensões) recusados?)

Fellini coloca com simplicidade e, como sempre, com sua lente

penetrante, essa questão. A uma pergunta sobre como veria a reforma da

escola, responde ele: "Não tenho filhos, apenas sobrinhos que quase não vejo,

e porque estou ,sempre ocupado fazendo filmes, não sei como é a escola hoje.

Imagino que, afora um certo verniz de fachada, um maior relaxamento na

disciplina, ela não esteja muito diferente da do meu tempo. Pouco propensa,

isto é, pouco empenhada em assumir a responsabilidade da formação do aluno.

Quero dizer que a criança chega à escola numa idade em que os limites entre a

imaginação e a realidade, entre o mundo da consciência, que está apenas no

início, e aquele mais amplo e sem contornos, do irracional, do sonho, da

comunicação profunda, ão muito tênues, separados por uma membrana muito

fina que conserva um ai n o o . rificam desvios, osmoses, infiltrações

impr ; as. E a a qu p d d saparecer



213

rapidamente com o passar dos anos, em vez de ser reconhecido e protegido

como uma coisa preciosa, como um depósito áureo da consciência, da

dilatação da capacidade vital, na escola é programado para ser ignorado, quase

visto com suspeita, desconfiança, se vai interferir com a ordem convencional na

qual a criança deve ser enquadrada. Não é culpa de ninguém, faz parte da

preguiça mental, da incapacidade com que geralmente encaramos os problemas

da educação, a total desatenção que dedicamos ao mundo da infância,

convencidos que estamos que a criança é um ser totalmente errado que se deve

consertar. Na verdade, em vez disso, trata-se de um personagem estranho,

insólito, que dispõe de meios ainda rudimentares, mas intocados, para entrar

em contato com a realidade, e que, como os elementos da natureza, conserva a

consciência que já perdemos, sabe tantas coisas por nós esquecidas, suprimidas

à força.

Se eu tivesse um filho procuraria, acima de tudo, aprender com

ele". (GRAZZINI, 1986:21).

Aprender com a Infância, que sabe tantas COIsas por nós

"esquecidas, suprimidas à força", não é, certamente, reafirmar o

espontaneísmo, conforme algumas interpretações feitas sobre Rousseau. É

reconhecer que há "modos de contato com a realidade" que nós perdemos. Há,

inclusive, "elementos da consciência" que já perdemos. Que nós já.
"suprimimos à força", como diz Fellini. Há um mundo da consciência e há

outro mais amplo e sem contornos que ficam misturados e, ter atenção à

infância seria considerar a formação desse todo, sugere o cineasta. O contrário

é enquadrar a criança numa ordem convencional e ver este universo áureo que

lhe caracteriza como algo suspeito e a ser "consertado". Esse "conserto" seria

diferente do real cuidado com o mundo da infância e os problemas da educação

- enfim, uma verdadeira responsabilidade com a formação do aluno, diz Fellini.



214

CONCLUSÃO

o nascimento das estruturas de consciência modernas começou

com o desencantamento do mundo. Chamava-se encantamento uma maneira de

se pautar diante da natureza e da sociedade, como poderes estranhos ao

homem, enquanto o religioso e o metafisico eram vistos sem conexão com o

mundo. O pensamento racional iluminista da modemidade tentou, de início,

devolver ao homem sua potência enquanto sujeito da sua história. Não é à toa

que Hegel como que chora, vendo ruir o Estado alemão mas, ao mesmo tempo,

aposta na razão como modo de construir a felicidade da cidade terrestre, pela

liberdade. A servidão a uma religiosidade que alienava o homem de si e de sua

tarefa de construção histórica ruía com a Prússia, sua terra Natal e, no seio

deste tipo de pensamento religioso que fenecia, postava-se a urgência de deixar

nascer um novo mundo, obra da razão.

o mundo grego legara ao homem seu destino de cidadão da

pólis. A idéia da unidade viva da cidade, todavia, teve necessidade de, com o

cristianismo, fazer comportar também o momento da subjetividade. O

cristianismo deixara-nos esta consciência profunda da irredutibilidade da

subjetividade humana ao momento do coletivo. A consciência deste mundo

cindido (subjetividade e pólis) levava, porém, Hegel ao encontro da realidade e

da história, para superar as contradições que se punham na casa do mundo. A.
razão ficava a fazer sua ponte sobre esta dilaceração percebida no mundo.

Adorno e Benjamin vão se desencantar ainda mais com o

homem e a sociedade que ele construíra. Tendo vivido ambos ao tempo da II

Guerra Mundial (Benjamin chegou a morrer quando tentava uma fuga pela

fronteira), vão tentar enxergar que filigranas de aço construíram aqueles canais

na consciência profunda dos sujeitos, que faziam com que o real antagonístico

e a consciência reificada alim ntas em mutuamente. O iluminismo aço dava o

progre o a u o t mpo. E r zava na cartilha



215

da fé cega a uma ciência que, agora, revestia-se do poder de verdade única em

sua enceguecida práxis de ser a extensão do corpo do homem, em sua sanha de

domínio. Rever o que hoje se faz da razão e do esclarecimento pareceu, aos

frankfurtianos, uma das tarefas da educação que tem como divisa "para que

Auschwitz não se repita".

o programa de luta era amplo: a não regressão à barbárie, que

ameaçava as estruturas do mundo da vida no seu leito mais íntimo, a

subjetividade, e as do mundo sistêmico, em seu anseio totalizador. O desafio:

como buscar conhecer as relações profundas entre estas estruturas profundas da

personalidade e as estrutura societárias? Como retomar dimensões esquecidas

da razão? Como recolocar a discussão sobre a Arte como crítica imanente,

reflexão do espírito sobre a vida real?

Nesta dissertação, ao buscar "o lugar onde se dizia que estava a

arte na Escola", deparamo-nos com vestígios de dimensões silenciadas. Com a

lente dos frankfurtianos vimos que, na Escola, também se observava um modo

de se tomar conhecimento e processos de conhecer, advindos de um modo de

se tomar razão e ciência na modemidade. Poderíamos dizer, então, que um

certo modo de se tomar a ciência (o conhecimento e seus processos) e a razão,

isolando-os de molduras afetivas e de seus condicionantes sócio-econômicos e

culturais é a fôrma do modo (também) de se fazer Escola .
•

Tratar os fenômenos da realidade como "coisas" e lidar com

eles de um modo instrumental, isolando-os de seus fins, como se estes

conhecimentos e sua manipulação fossem algo neutro, colocou fora de cena os

atores dela. Como nas fábulas infantis, estes sujeitos viraram estátuas, ao entrar

na trilha do que se tomou por razão na modemidade.

ua .tal nec ida

~ aridades deste sujeito que entra na Escola é a

sentido orientadore de ua ação no

Uma das



216

mundo. Estes sentidos migram, têm muitas vozes - mas necessitam ter seu lugar

de expressão, de elaboração e interação com os outros. Buscar o humano - este

paradigma que se pergunta - nas ciências é não reduzir o que se toma por razão

à sua dimensão instrumental. A arte tem essa função de dar sentido humano ao

mundo, na imaginação, ao expressá-Ia e reorganizá-Ia numa obra feita. Mas

este ser criador, onde? Conhecer envolve criação. E nas formas da arte as

pessoas experimentam os sentidos da vida. Poderíamos dizer que no campo dos

desejos passeia a errância dos sentidos.

Na escola também este modo de se lidar com a inteligência que

exclui a esfera dos desejos, dos afetos, dos valores, da estética, da ética

também reproduz no seu mundo miúdo esta mutilação de um ser que se devia

considerar por inteiro. Já aí colocamos a necessidade da interdisciplinaridade

não como modo de se superpôr profissionais de áreas diversas mas como um

modo de, partindo desta cisão feita no próprio real antagonístico, tentar-se sua

crítica e superação, considerando-se a criança na escola como um ser inteiro.

Se vemos na ciência o único modo de conhecer (é, certamente,

o modo único de conhecer de certo modo), se ao modo positivista,

desconsideramos as verdades parciais e as contradições na realidade, em seu

movimento vivo (como o faz a dialética), estaremos longe de admitir a

necessidade da arte. Pois, nela, pulsa a ruptura mas também continuidade e•
contiguidade ao existente. Como, de resto, a formação cultural e a cultura, não

tem lógica autônoma; está ligada ao processo material da vida. Retém, porém,

como sombras turvas o aceno dos devires. É o trágico rosto da história em

ruínas e, por isso mesmo, remete a um futuro que o supere. A arte é necessária.
no processo de conhecer porque também é necessária ao conhecimento a utopia

que ela chama a si. Chamando o campo expressivo dos sujeitos da escola, o

trabalho com ela devolve a potência de se dizerem. E de viverem vicariamente

o papel do outro. Por i o e diz que o campo lúdico é um campo de jogo:

porque in lui o O . O '-'u~.v ementa de mediação fundamental na



217

produção de sentidos na escola ou é um conjunto amorfo, tratado de modo

maciço como a clientes ou usuários de um "local" público?

Como orientadora do campo de Estágio, ao longo do tempo

desta pesquisa, vi como a arte entra também desse modo instrumental na

Escola. Não é uma dimensão que "faz falta" ao educador mas uma atividade

que "acontece" em dado momento.

"- Faz um arranjo ali comigo?"

"- Você podia vir ajudar na festinha das mães? A gente fazia

fi "uma ores ...

"- Se você quiser ensaiar os menmos, você pode fazer uns

números na festa de meio de ano. Você pode escolher os mais bonitinhos e

comportados, para não dar muito trabalho ..."

"- As mães estão reclamando que as estagiárias estão cantando

muito com os meninos. Esse modo de dar aula com muitas brincadeiras, os pais

não aceitam. As professoras das classes vizinhas também se aborrecem com o

barulho. As estagiárias devem tentar ver o jeito da escola levar as coisas e fazer

seu estágio. Também o que adianta mexer numa coisa se elas vão sair logo,
I

logo?"

"- Eu quena que você me ensmasse umas técnicas novas.

Outras. Aquela dos bonecos foi ótima! Eles fizeram os bonecos, as estórias, foi

uma surpresa tudo para mim. Agora eu quero outra coisa".

o nome certo: coisa. Uma coisa para botar ali num lugar entre.

Entre um de er e outro. Entre. Como se faz com a música, por exemplo. A

música é a que e oi a e outra. A música ali ai entrando



218

"entre" momentos de aprender algo "de escola mesmo". Entre: a aula e o

recreio, entre a chegada e o início das aulas; entre a exaustão das tarefas e o

continuar das tarefas, para relaxar um pouco; entre os discursos no pátio, para

dar o vemiz de ensinamento e o relato das normas vigentes no estabelecimento;

entre a sala e a merenda; entre ...

Óbvio que sempre estamos "entre" dois momentos - um anterior

e um posterior (para nos atennos a uma visão euclidiana do tempo). Todavia,

este "entre" significa: .. - "Enquanto a gente não faz as tarefinhas, vamos

cantar?".

Ou:" Vocês estão tão cansados e desatentos: vamos cantar

para animar?"

Em que pese o respeito que temos por algo dessas visões das

qUaIS depreende-se certo apreço pelo potencial lúdico da arte, constata-se,

porém, o modo instrumental de tomá-Ia na Escola.

"A triste ciência, da qual ofereço algo a meu amigo ..." diz

AdoTIlO na dedicatória que faz a Max Horkheitner, do seu livro "Mínima

Moralia - reflexões a partir da vida danificada", esta triste ciência, digo, funda

um modo de relação com a realidade e o Outro coisificante. O que se conhece
•

na Escola são "coisas". Então o professor me convida: - "Bota uma coisa ali

naquele lugar?"

A plurivalência social do signo é condição de existência da obra

de arte. É porque a há possibilidade de se distribuir (e criar) sentidos múltiplos

que se pode falar em arte. E, porque o signo é polivalcntc, é importante

proporcionar-se o diálo o entre os ários sentidos e os vários atores destas

ozes.



219

"O sentido é, de fato, esse elemento de liberdade que traspassa

a necessidade. Sou determinado enquanto ser (objeto) e livre enquanto sentido

(sujeito). Calcar as ciências humanas sobre as ciências naturais é reduzir os

homens a objetos que não conhecem a liberdade. Na ordem do ser, a liberdade

humana é apenas relativa e enganadora mas na ordem do sentido ela é, por

princípio, absoluta, uma vez que o sentido nasce do encontro de dois sujeitos, e

esse encontro recomeça eternamente. O sentido é liberdade e a interpretação é

o seu exercício: este parece realmente ser o último preceito de Bakhtin.

(Prefácio de Tzvetan Todorov Barkhtin, Mikhail. Estética da Criação Verbal.

São Paulo: Martins Fontes, 1992:20.).

A monovalência do sentido tem seu séquito de interesses.

Interessa a quem quer fazer escorrer um pensamento dominante como único. E

a ideologia ainda levanta a pretensão de coincidir com o real. Já a possibilidade

dos múltiplos sentidos abre-se aos possíveis, ao invés de reduzir o real ao

âmbito da ideologia.

A própria psicanálise mostra que o consciente é apenas a ponta

do iceberg das geleiras do inconsciente e que a cadeia de significantes insiste

na busca de significações, para o sujeito, na cadeia de significados. Todavia,

não há uma correspondência biunívoca entre significante e significado, como se

imagina comumente. O significante funciona em cadeia - os significados
I

também. E há uma falta primordial que faz migrar o desejo e, também, os

sentidos.

Não há, portanto, uma correspondência termo a termo entre o

conceito e a realidade, o nome e a coisa nomeada, entre o ponto e o onto, como

diz Lacan, referindo-se à letra e ao ser.

Aqui é oportuno um parêntese. O significante não se alia ao

significado numa correspondência rmo a rIDO. Ele d liza - o significado -



220

sob o significante. Poder-se-ia dizer que, como num jogo de bilhar, ao bilar

(tocar) uma bola, esta impulsiona outra tantas, como campos de significado que

se reorganizam em novas configurações, a partir de reordenações do

significante. Por isso os lapsos de linguagem, ao acontecerem, fazem com que

essa bola (significante) vá "bilar" (tocar) outras bolas (significantes) e, ao

fazer emergir uma cadeia delas, está-se na possibilidade de se ter nova

configuração de significados. Claro que esta cadeia trazida pelo significante (de

outros significantes) não é casualmente constituída. O significante que rompe

suas defesas (do inconsciente) e vem "espiar" neste buraco do lapso, por

exemplo, faz parecer fortuito o que é fio de uma longa estória inscrita na came

dos dias. As conexões de significantes, portanto, aportam via o "buraco" da

falta (exposto em lapsos, sonhos, etc.) por onde o desejo mostra sua cara e

realiza sua busca.

A obra de arte é, também, um meio por onde o inconsciente

insiste em falar, já mesclado de consciente. Como vimos antes, os signos não

verbais banham-se no discurso e não podem dele ser apartados. E mesmo os

Sif,'110S não verbais, são abordados verbalmente pela consciência.

Queria com isso mostrar que, também por considerarmos que o

inconsciente e o consciente se entrelaçam e os sentidos migram, trabalhar a

polissemia dos signos com a arte é também considerar essas dimensões.
I

A possibilidade de os vários textos dialogarem, os personagens

do texto com seus autores e leitores, e estes todos com outros contextos e

personagens da história reveste-se, para a construção de significações, de

importância ímpar, pois detona um material que será tratado como uma

multiplicidade de vozes. Estas pautas de diálogo são polifônicas assim como o

discurso do significante o é.



221

"Não há, com efeito, nenhuma cadeia significante que não

sustente como pendendo na produção de cada uma de suas unidades tudo o que

se articula de contextos atestados, na vertical, por assim dizer, desse ponto".

(LACAN, Jacques: "A Instância da Letra no Inconsciente ou a Razão deste

Freud", in Escritos. São Paulo: Perspectiva, 1978:234) ..

Por essas razões, que venho comentando, eu poderia dizer que

faria uma analogia e iria propor os vários tipos de textos (filme, música, poema,

etc.) como espécies de significantes que, ao serem "bilados" (tocados, ao se

confrontarem uns com os outros) poderiam perfazer novos campos de

significações. A arte, na Escola, poderia mirar isso, pois essas significações,

trabalhadas nas várias formas expressivas, como dissemos, são dimensões que

se expandem no ser.

Seria básico considerar esses sujeitos, na Escola, falantes, como

narradores, autores de seus textos, leitores de vários tipos de texto. E como, na

Escola, o Outro é uma mediação fundamental, também por isso se

proporcionaria o diálogo entre estes produtores de sentido. Estaríamos dando

um tratamento, no concreto, à assertiva de que é condição de existência da arte

que seu signo seja polivalente.

Portanto, admitir este deslizamento do significado é contar com.
a dimensão do inconsciente nos vários textos que dialogam com esses sujeitos,

também narradores, é contar com este abeirar-se permanente do desejo em sua

errância. Na relação dialogal que se estabelece entre esses intertextos dos

outros e os nossos, deixa-se que um ego ponha-se a espiar o seu desejo.

Porque, como venho dizendo, na Escola há uma hipertrofia do superego. Por

isso insisto em não deixar a libido calar o poder de autonomia e de consciência

do ego, pelo superego do professor.



222

A intertextualidade e seu trabalho atende com fidelidade às

virtualidades do real, já que este é irredutível ao nome. O nome, como disse,

desliza e faz deslizar significados.

O modelo literário proposto por Bakhtin faz apossarmo-nos da
I

potência que têm as várias formas expressivas na arte, para falar do real. A

visual idade - o trato com imagens - é algo avassalador hoje. Esse trato mudou,

por exemplo, ao longo da história do cinema, como também mudaram as

funções da arte ao longo da história. Poder-se-ia apontar para investigações

sobre as especificidades desses meios expressivos vários, como sobremaneira

importantes. No entanto, por ora interessa-me propor a potência desses textos

para falar das virtualidades do real e dar conta de se porem a dialogar uns com

os outros, considerando esta pauta polifônica (das vozes dos sujeitos) e

polissêmica (das multiplicidades de sentidos) que têm.

Volto, porém, a inserir minha análise no construto da instituição

Escola. Vejamos porque é tão profunda a dificuldade de percepção da

necessidade de colocarmos os sujeitos, na Escola, dessa forma pluridimesionsal

de que venho falando, e se pondo como construtores de sentido.

Por que a lógica da vida não atropela a lógica do sacrificio e da

dor?

A professora, cansada - o tempo depois do recreio era calor

aumentado, após a correria e, ainda mais com a falta d'água - eu ia dizendo que

a professora estava cansada. E intrigou-se com a menina que estava lá atrás, e

num canto, com a carteira quase virada de costas para a professora. Sobre W1S

pés enérgicos e rijos, a menina viu a professora. Olhou-a pelos pés. Melhor:

adivinhou-a. A professora a an ou no segredo ... e quase matou a esperança,

aquele insetinho erde de e fininhas. A um olhar surpreso da professora, a



223

menina quis um sorriso que não saiu. A professora insistiu: - Tá vendo? O que

significa isso? O que você estava fazendo com isso?

E a menina: - Eu olhava.

E poderia ter dito: eu brincava. Ou: eu sonhava. Ou: eu pensava.

Seria a mesma coisa. Uma outra lógica furando a idéia de que só se está a fazer

algo se se tomar as coisas para si. Melhor: se se tomá-Ias como instrumento.

Ou: a vida "se contando" e pedindo passagem entre.

No mesmo dia, na sala dos professores, por longas horas um

menino ali. Em pé.

- Por que você está aqui assim? - perguntei.

- Porque eu ri - disse ele. E riu.

O vice-diretor, chegando por trás de onde eu estava, explicou:

- É um cínico. Ri muito".

Como ter ainda um olhar que, de repente, em meio ao avesso,.
pára a um canto e... olha? Como ter ainda um menino que ri?

É a esse olhar que se quer acudir. Começando pelo nosso. Para

que olhe estranhando. Desabitue-se do que parece comum e natural e queira

enxergar de outro modo o que parece ter existido sempre. Esse construir e

desconstruir os ritos e fatos comuns da cultura, em seus gestos e símbolos, é o

caminho de uma alfabetização estética.



224

Vimos como a nossa cultura se envergonha de si. Vimos como

se reduzem as capacidades humanas, a possibilidade de chegada à

omnilateralidade dos sujeitos, em que suas dimensões estão desabrochadas, à

unilateralidade do "homo ceconomicus". A obsedante práxis da Escola como

ante-sala do mundo do trabalho, que reifica consciências e relações humanas,

vai desvitalizando os centros expressivos e criadores de sentidos capazes de se

interpôr à esse processo.

Seria uma espécie de lobotomia cultural, em que se retira, ao

invés dos centros da agressividade do cérebro, os centros expressivos e

criadores dos sujeitos. Esta redução das subjetividades ao seu substrato

maquínico e serializador nega o multi-culturalismo. Os processos de

singularização das individualidades e dos grupos sujeitos interceptam a

reprodução totalizadora que quer fazer coincidir a organização do mundo

sistêmico e sua ideologia, com as subjetividades e suas expressões.

Essa redução das subjetividades ao seu substrato maquínico e

serializador começa por reduzir o tratamento da dimensão simbólica e

imaginária ao exercício mecânico da lecto-escrita. Se não há um trabalho que

atinja os âmbitos expressivos vários, vai-se estar a determinar sentidos para

serem apreendidos, ao invés de se trabalhar sua produção e diversidade. Como

se, para ser mais eficaz neste domínio, se tivesse de pôr "de molho" todas as
•

outras linguagens expressivas com a forma particular com que evocam

realidades. É também curioso como se tenha perpetuado por tanto tempo uma

visão de linguagem (e aí também incluimos a visão que se tem de todos os

campos expressivos da Arte: música, literatura, artes plásticas e cênicas) que a

põe como veículo de um sentido já pronto, ao invés também de colo do novo

sentido. Esses campos expressivos, a despeito de querermos ou não, de fato em

algum nível dialogam entre si. Apenas nós ignoramos esse fato e não damos

oportunidade sistematicamente para o trabalho com estes textos e significantes

diversos, na E cola. te trabalho como há proce sos de



225

apreensão diversos nesses campos, os modos discursivos e os apresentativos

lidando diferentemente com as virtualidades do real - um apreendendo-o de

modo mais linear e o outro de modo mais globalizador, gestáltico. Vimos

também como sensibilidade não seria um nicho de irracionalidade e de pura

emoção, afetividade e abstração mas vimos como há sempre uma inteligência

que dialoga com o desejo, ainda que nem tudo do inconsciente chegue à

consciência.

Ainda, do ponto de vista epistemológico, estou a pôr um sujeito

que deseja e um que conhece, como se o desejo não fosse em parte uma

inteligência e a inteligência também, em parte, um desejo. Por isso também,

com a melhor das boas intenções a professora diz: - "Agora vamos brincar".

Ou: "Agora vamos trabalhar com teatro ou com pintura. É uma forma de passar

a emoção, o que a criança sente ..."

Claro que é. Todavia, ela diz depois: - "Agora vamos à aula. A

gente tem de fazer as "duas" coisas, educar a inteligência e o nosso corpo".

Como se o corpo e seu desejo não tivesse sua inteligência e a inteligência sua

afetividade e seu desejo.

Um parêntese para duas Imagens que situam no concreto

algumas questões importantes .
•

Em um exercício dramático, com minhas alunas, estávamos a

trabalhar a versão simbólica das suas experiências. Nelas, passa-se a ver o que

é que reproduzimos como constitutivo da natureza humana e o que é histórico.

A encenação de certo dia foi um conflito em um ônibus. Uma mulher

desmaiava, para inspirar pena ao trocador, e este deixá-Ia passar sem pagar. O

estado de desespero e desamparo da mulher sem dinheiro, usando um tipo de

recurso como e se contrasta a com o modo indiferente dos outros passageiros

diante da i ão.



226

Vivenciando-se alternativas de ações mesmo com este registro

de social idade fomos desvestindo este habitual de sua moldura de natural. O

que se revestia da crueldade comum dos dias era re-enquadrado num construto

histórico, mutante, crítico. A dimensão dramática, portanto, desabituava nossos

corpos do que era feito sem reflexão, na medida mesmo em que colocávamos

numa moldura estranha o que era feito de modo automatizado.

A partir de situações dramáticas semelhantes, como uma cadeia de

Outra cena: uma mulher flagra seu marido com outra, traindo-a.

significantes a quem se vai perquirir os significados, passa-se a estudar o que

foi aprendido sobre o que é ser mulher. Como se sentiu e se leu este sentimento

advindo da situação de flagrante - e das outras semelhantes. Até que ponto

você foi ensinada sobre isso: que construção social gestou este modo de agir?

O que importa imensamente trabalhar é a confluência dos processos de

socialidade com a expansão da nossa singularidade. Desvestir os processos de

reprodução de subjetividades serializadas é ir tentando ver no que foi aprendido

nos processos sociais, o que pode ser rompido ou continuado.

, .
e .pre 'o a ru 1 IIJV,.u ••••a que obr \'0 m o chão do

O pensamento vivo de Brecht, na navalha afiada da sua língua,

propõe que se estude, até no nível da corporeidade (é que ele atua com a

dimensão dramática), como estes processos de socialidade criam o nosso ser

social. Para isso também se dramatiza o não sido ainda, como o existente,

retirando-os da sua capa de permanência.

Na verdade, há também através da arte, a oportunidade de se

viver vicariamente o Outro. Este exercício de enxergar com os olhos do Outro,

se pôr na pele do herói, poderíamos dizer, configura no concreto o próprio

descentramento progressivo do Eu.

Vale clarificar que a arte, ainda, é a elevação desses materiais



227

realismo estrito. É que, se o real é matéria-prima da arte, é obra feita a partir

dele: ficciona, estranha, descola, torce, desfigura, se toma uma espécie de

Outro do Real, para melhor contar do real. Ou do que podia ser o real - a

dimensão negativa da razão.

Muitas das chamadas ações pontuais, onde se disse que estava a

arte da Escola, são colocadas como "técnica" ou "dinâmica" - algo como uma

fórmula que não deve desalinhar o cotidiano instituído. "Me arruma uma

técnica de arte que eu quero fazer o pessoal viver algo diferente hoje". Isso eu

entendo - essa sede, que se quer represar desse modo já dimensionado no

tempo. No entanto, onde fica esse processo de construir esse "olhar

ensonhado", esse olhar que se desabitua da crueldade comum dos dias (Adorno

e Benjamin diriam "da barbárie") e esse, ainda, rir?

Há, a esse respeito, uma certa confusão em alie-educação, que

desloca esta questão, polarizando-a nos termos: deve-se enfatizar o processo de

fazer arte ou o produto? Eu diria que, anterior é a dificuldade de que não há

processo, há ações pontuais, que fazeres tomados como "coisa" que "se bota

ali naquela hora".

Ao se pôr sobre alguém sentidos já prontos, não houve

processos de experimentação e criação de sentidos que, no próprio ato de irem.
se fazendo obra vão se configurando. Na doação ou estabelecimento de

sentidos (ou nem isso) há uma mecânica que simula o utilitarismo fabril

dominante. A arte na educação vai sucumbindo ao medo de produzir e

experienciar sentidos, ensaiarem-se obras.

Outra imagem.

Em outra exp ri ência que ti e de capacitação de educadores de

cnan a e adol rua". propúnhamo utamo por



228

um ano) uma alfabetização através da arte. Eramos uma equipe inter-

disciplinar. Sob minha coordenação, havia: dois artistas plásticos, um músico,

um psicodramatista e alguns pedagogos. Partíamos da idéia de Foucault de que

há toda wna "teia de verdades" construída nestas instituições (de abrigo,

punição ou reeducação) sobre as verdades dos meninos e meninas. Ao dannos

oportunidade a uma fala expressiva dessas crianças e adolescentes (em artes

plásticas, teatro, música), estávamos tentando que eles elaborassem seus

sentidos. Novos? Submersos? Sufocados?

Todas essas coisas. Esse movimento se dava também na sua

contra-mão: ia-se desvelando "o que diziam que eles eram".

o que se dizia deles. Os sentidos construí dos sobre eles, a

despeito deles e aprisionados no seu corpo, expressão e voz.

Quando havia componentes desafiadores no processo de

crescimento grupal (isto após um certo lastro de amorização do f,'TUpO)e quanto

mais a situação de aprendizagem fugia da configuração clássica de Escola,

menos dificil se tomava essa "aula diferente" ser vivida. Ser narradores,

autores, criar (e experimentar) sentidos ao fazer a obra, expressar-se em vários

textos artísticos, fazendo-os dialogarem entre si e consigo também, e no grupo -

seria isso tão dificil na Escola?
I

Polifonia - esta multiplicidade de vozes da cultura - e polissemia

- esta multiplicidade de sentidos, no estudo que fizemos dos rituais (onde se diz

que a arte está na Escola), nesta nossa pesquisa pularam os muros da Escola.

Esta pluralidade de vozes e de sentidos contradiz a monovalência do discurso

do professor: o superego que, também hipertrofiado, aliena de si suas

dimensões de desejo e possibilidades de autonomia. Se a reflexão dos

profe or não part ua ri ên ia, d sua identidade e elevando-se a

nívei n o r dim n ões. mo chegar a



229

pôr em contato com os textos, as autorias, as narrativas dos alunos, se as suas

próprias estão ausentes nas suas falas?

o que tem acontecido na Escola parece mostrar que a lógica da

vida é atropelada pelos rituais que reproduzem as relações de produção vazias

de sentido, coisificantes, negadoras do papel de sujeito aos trabalhadores. Toda

uma mimetização do mundo e das relações humanas reificadas é reproduzida

quando se nega a professores e alunos a capacidade de dialogarem com textos

diversos, de produzirem seu próprio texto e se sentirem e exercerem a potência

de narradores de suas experiências, criadores de sentidos finais para seus

fazeres.

Gostaria de utilizar duas cenas. A primeira fala de um momento

de certo modo inconc1uso. A experiência teve outros êxitos mas a idéia da

frustração na tentativa de fazer um matador real do presídio dialogar com o

texto de um matador personagem de Guimarães Rosa é que me move a usar

esta imagem. A segunda imagem mostra também uma dificuldade de fazer

, perceber a idéia de construção de sentidos como processo continuado ao longo

da aprendizagem, através de um trabalho com narrativas de vida como

exercício de autoria e criticidade. É que, neste trabalho, como nos que utilizam

também a dimensão dramática, a linguagem artística central que utilizo, sempre

com apoio na literária, ora uma prevalecendo sobre a outra, fica evidente a
I

dificuldade com a percepção de um continuum que é produção de sentidos

experienciados nas várias modalidades expressivas. O trabalho artístico é visto

como "técnica", à qual se acrescentam adjetivos como inovadora, de animação,

dinâmica e outros sucedâneos. Poderíamos, para usar uma imagem

contundente, chegar a dizer que não há processo de produção de textos (nas

linguagens e expressões várias na arte) porque não há sujeitos criadores de

sentido.

Façamos oarenteses a qu aludimo.



230

A primeira cena conta que, um dia, um professor que ministrava

aulas de alfabetização em tun presídio (ele também presidiário), combinou

comigo, trabalhadora da Fundação Educar, que o orientava à época, um sistema

de correspondência. Os internos presidiários se corresponderiam com algumas

pessoas de fora do presídio, interessadas em responder-lhes.

Eu e um dos internos, aluno da alfabetização, iniciáramos o

combinado. A partir do interesse do aItulO, interno no presídio, por literatura,

todo um trabalho de conversar com o professor sobre os textos e seus

personagens, e de respondê-los, escrevendo, foi deslanchado com uma

intensidade surpreendente. O diálogo veemente do presidiário com os

personagens literários desaguou também na nossa tentativa de correspondência.

Frustrada, pois eu acabara de escrever-lhe uma carta falando-lhe de "A Hora e

a vez de Augusto Matraga", (a estória de um matador que muda seu destino,

escrita por Guimarães Rosa), quando meu correspondente foi quase morto no

presídio.

Um ócio maciço, tão desestruturante quanto as parcas

experiências de trabalho explorado em seu grau mais aviltante - e de fio a pavio

a idéia era punir. Lembro do meu susto ao saber que todos os textos dos livros

haviam sido danificados. Por quê? - perguntei eu, tentando adivinhar alguma

revolta. Não: é que as grades das celas, com seus quadrados largos, expunham
•

os presos, em suas relações sexuais (quando da visita das suas mulheres) à

chacota e zombaria dos policiais. A nudez das grades (e as suas próprias) eram

então cobertas com as "folhas" dos livros que eu lhes mandara. Desde então,

me pergunto porque um espaço de reeducação como os presídios não são

pensados por educadores. Porque a idéia é puni-los e não se crê que há

conhecimentos capazes de pensar sua reeducação. Muito tempo depois, ao

trabalhar com educadores de crianças e adolescentes de instituições totais,

comecei a er e e dar como desde o modo de tratá-Ios como

indi -idualidad iza o oletivo. ob a máscara da justiça',



despojava-se-lhes qualquer singularidade. Tratava-se de negar-lhes 0-

mecanismos de identificação. mais primários. As crianças e adolescente .

ensinadas por esses mecanismo perversos, também os reproduziam, chamando-

se de apelidos agressivos e do número dos artigos de suas infrações. Tempo e

espaço controlados por outro, de modo rígido e, em tudo, o despossuí-los de

seu espaço de fala, da pergunta dos sentidos do que se estuda ou faz, da

submissão indiscutida à autoridade e disciplina sem razões, da negação dos

espaços expressivos para suas narrativas e suas autorias.

Daquela pnmeira dor me ficou a imagem de um matador,

aprisionado por um sistema penal que entende reeducação como punição

totalizadora e que, munido de livros e escrita, reconstruía sua liberdade no seu

diálogo com os personagens dos textos e consigo próprio, em seus exercícios

de produção de sentidos e narrativas.

Tempos depois - essa é a segunda cena - ainda na Fundação

Educar, agora no Maranhão, prossegui com um trabalho com narrativas de

vida. As histórias de vida se contavam em papelotes que se abriam como uma

sanfona. Como a caixa de Pandora, dali saltavam duendes, cantadores, casos,

sonhos, imagem e texto de sujeitos sendo. A idéia era a de que, em variados

momentos, ao longo de todo o processo de alfabetização, este exercício de

autoria das próprias narrativas se expressasse em texto palavra e imagem

(pintura, recorte-colagem, desenho). No processo alfabetizador trata am-se

temas que eram motes para, a partir deles, os falantes dialogarem e exercitarem

suas narrativas pessoais - e a história de vida engordava suas páginas com

experiência e o ensonhado,

A partir deste reler e debruçar-se sobre suas próprias

experiências e seu próprio texto em diálogo, também ali se aprofundava o olhar

para os gestos e os ritos da cultura. Ao fim de um tempo tem- um livro. Um

li TO com os 'bran o .. - 1 as o rfilando-

1



232

como recordações de mortos. Presença em espírito, ausências de came.

Vejamos como nesta fala se explicita o embate do aluno com sua dificuldade

de nomear um hoje sem invemos, como ele diz:

- "Eu olhando o que eu fiz estes dias vejo que quando eu falo da

infância, olha aqui, no começo da minha história, eu falo muito ... É cheio de

açude, de cheia, tem até invemo, olha aí...

o mundo todo, olhando bem, parecia um mverno só. Agora

quando eu tou no hoje, para cá, olha aí... É uma secura só. Não tem cor, figura,

assunto, letra ... Olha aí o brancão ...

Eu preciso enfrentar esse branco que dá quando eu vou falar do

hoje ...

Tenho de sair do branco ... senão como eu vou enfrentar essa

secura?

Olha, se eu não conseguir dizer essa ... esses ... essa ... Eu posso

botar meu sonho, não é?".

A fantasia: o Outro do existente. A travessia fácil para o invemo.
sonhado. Se mun momento é um ponto de fuga, noutro pode ser um dos

possíveis.

Aos poucos destacando-se do mundo de que falam, as formas

expressivas vão suscitando um outro universo, com essência própria.

Descolando-se do real, a liberdade da fantasia aponta uma tensão como o

mundo de secura que ela quer sobrevoar. Por isso se diz que é trabalho em algo

que resiste.



233

Quanto maior o esvaziamento do sujeito, feito ao despossuí-lo

também de sua potência expressiva, mais se evidenciam os "brancos": nas

dramatizações, como nas pinturas. Os sentidos que conferem à realidade

também são esvaziados e a sensação que temos é a de chamar a uma porta em

que o dono da casa custa a acudir.

As histórias podem estender-se para os jogos dramáticos. O que

é mister anotar é que, além de modos de ser, está-se a aprofundar, pondo-os em

movimento, processos de pensamento e ação sociais. O levantamento dos ritos,

gestos e palavras da cultura, em diálogos com a versão simbólica das

experiências desses sujeitos autores, criam (explicitam) tensão entre os

modelos de socialidade vigentes (as condicionantes sociais) e os processos de

singularização (os processos de negação das subjetividades serializadas).

Isso deve tender para níveis de elaboração poética crescentes,

as referências novas das linguagens e expressões artísticas entrando para

potencializar o sujeito e não para sufocar sua fala expressiva. Tais diálogos de

intertextos inscrevem-se num construto que eu digo de educação da

sensibilidade. Poder-se-ia também dizer que aí estão postos elementos para

iniciarmos uma discussão (e encetarmos atuações) no sentido de uma

alfabetização estética, no 10 Grau. Foge aos objetivos deste trabalho, porém,

um detalhamento desses ângulos, aqui em feixes dispersos ao longo da.
dissertação.

Por enquanto, tentamos a escuta do onde a arte da Escola e

deparamo-nos com os limites extensos, duros, que acabei de apontar. A

dornesticação, na Escola, dirigida para o mundo do trabalho, na conformação

em que ele é posto para as classes trabalhadoras, alcança forjar as finas fibras

das subjetividades.



234

(O mundo do trabalho necessita de uma ante-sala - a Escola -

que inscreva na came e no espírito a idéia de se ser uma multidão sem face nem

nome).

Há matrizes nessa produção de subjetividade. Retomemos o

mosaico que venho desenhando.

Nas relações sociais na educação, vê-se um isomorfismo com as

relações de produção capitalista, como mostra Enguita.

A obsessão pela ordem, o modo de atacar-se os "fora de faixa"

e as "gangues", a montagem das restrições e penalidades, em nome de razões

"técnicas", de controle e ditas em consonância com ordens da administração

superior, tudo exercita a invocação de uma autoridade fora do grupo, a quem se

deve submeter. Assim, o professor passa a agir como com uma multidão sem

face.

"Tudo isso porque, quando deixar de ser Pedrinho para ser

Pedro, um trabalhador adulto terá que estar preparado para ser tratado como

assalariado, como votante, como usuário dos transportes públicos, etc., antes

que como Pedro, fora das relações familiares e de amizade. Se se converte em

garçom, será tratado como tal embora seja um grande conhecedor da filosofia
I

alemã ou guarde em casa um título de engenheiro; se ingressa no cárcere será

tratado como recluso embora possua urna alma sensível; se sobe no ônibus, terá

que pagar o preço da passagem embora por isso já não possa comprar pão.

Aprender a ser tratado com critérios 'universalistas' e

'específicos' é também aprender a tratar os demais com esses mesmos

critérios. O professor é o professor, não o pai de alguém; sua autoridade deve

s r respeitada, me mo que

na ida aUUJI~u...

ci õ nao sejam as mai acertadas. Porque,

. mbora ja um r tino, e é



235

garçom só servirá algo a quem possa pagá-Io e o pague, sem fazer descontos

aos amigos nem praticar a caridade com os que tem sede mas não dinheiro.

(ENGUITA, 1989: 169).

Assim também inscreve-se nos corpos a determinação dos fins

do trabalho por mna vontade alheia - a falta de pergunta pelos sentidos, a falta

de sentido e de pergunta. Submete-se o aluno às vontades alheias, o professor

sendo a própria norma, negando-se-Ihes ao mínimo seu poder organizativo. (As

Escolas que observei não mais tinham Grêmios). Um texto monovalente cresce

na relação com o conhecimento que é derivada desta forma de submissão e

ausência de sentidos para as atividades diárias. Assim, a aprendizagem da

alienação com relação ao processo de trabalho é exercida desde as primeiras

letras. Onde o ensaio dos grupos sujeitos em seus processos de singularização?

Onde processos de singularização? Onde a reflexão sobre o caminho do desejo

e a tarefa de pensar o pensamento? A aprendizagem assim passiva prepara este

mundo do sacrifício para o mundo do trabalho do modo como ele se dá para as

classes populares: exercício de se pôr diante do mercado como coisa. Esse

exercício de trabalho, com todas as características do trabalho forçado e

explorado do mundo adulto, é o modelo eleito nas práticas pedagógicas na

Escola. Nesse contexto, que dicotomiza trabalho e atividade livre, o que pode

entrar que remeta a um outro modelo de relações sociais?

Como fazê-los sentir o prazer de expressar-se no grupo, de

ensaiar uma obra, de e rp rimentar o sentido em sua polissemia, em meio à

p lifonia das voz a e io e alegria é noutro lugar? (A rígida

Se o sistema disciplinar baseia-se em diagnósticos

individualizados (aí sim, abandona-se o tratamento maciço), onde se confere ao

fracasso escolar o tom de sina pessoal, inaptidão, inépcia - como fazer

funcionar um exercício de diálogo entre textos, entre texto pessoal e história,

entre os modos de ser da cultura expressos nas várias modalidades artísticas?



236

dicotomia, antecipada desde já, entre tempo livre e trabalho? Se o mundo do

trabalho é sem sentido, não gratifica e a Escola é a preparação para ele, como

considerar neste sujeito que aprende dimensões silenciadas pela unilateral idade

desse "homo ceconomicus" coisificado? Para onde se deslocarão os conflitos da

organização do trabalho e das relações de produção, das finalidades do que se

produz e como? Para o mundo do consumo.

Assim como, na Escola, não se tomam as dimensões do sujeito

que aprende como expansões que gratificam, o gozo pula os muros e sai às ruas

e quintais, como vimos nos rituais. As motivações, o prazer de conhecer o

mundo é retirado do processo de aprendizagem e colocado noutro lugar. As

motivações no longe do futuro, o prazer no extramuros. A estetização vai para

a esfera do consumo, aonde a indústria cultural narcotiza as possibilidades de

formação de subjetividades não maquínicas, não serializadas.

Não é coincidência que o surgimento da chamada sociedade de

consumo se deu no mesmo período em que o desenvolvimento das forças

produtivas chegava ao auge da produção em série e da alienação no processo

de trabalho. O mimetismo dessa ordenação do trabalho escolar com o sistema

produtivo vai sedimentando representações que se tornam forças vivas, reais.

Já se alinhou, ao longo deste texto de dissertação, quão.
insidiosas são estas formações culturais e sistêmicas, que chegam a imiscuir-se

mesmo na estrutura mais profunda das subjetividades. A minha própria

produção cultural, nesse período do estágio, transbordou para as margens: o

musical "Míria ou Lá se Vem a Lua, Quem te disse que Ela é Tua" e a peça

para atores e bonecos "Fiapo - a silenciosa canção das coxias" alentaram meu

coração dos ensonhados nunca tidos. Nesse campo crestado de fogos tão

vários, entretanto, a necessidade da arte fala seu incansável amor pelos

possí eis. Eu ainda escuto essa música. É através do esforço de enxergar essas



23

dimensões silenciadas que se toma mais premente o desejo e a ação de mudá-

Ias.

Afinal, a formação cultural, devendo ser um antídoto para a

reificação da consciência, não pode passar a ser um tóxico lesivo.

Admitir o campo do desejo, e essas dimensões represadas nele,

tomando consciente os mecanismos da libido, é não deixar que essas forças

cegamente nos devolvam à barbárie. Desconstruir a personalidade autoritária e

os mecanismos institucionais, que a alimentam e sustentam na Escola é

desbarbarizar o indivíduo e o coletivo. Restabelecer o caminho da autonomia,

da educação como esclarecimento e crítica autoreflexiva da violência

camuflada de ideologia é romper com o consciente coisificado e recolocar o

sujeito pensante no centro de seu processo de fonnação cultural.

A arte pode deixar ouvir essas dimensões esquecidas e, através

da obra, fazer falar o que a ideologia oculta.

Ela pode proteger a película fina que protege a Infância e a

abriga no seu direito de expandir-se, ser e sonhar.

A arte que estaria também na Escola migra para as ruas e os.
fundos de quintais - porque para lá também se vão dimensões silenciadas.

De sujeitos das nossas histórias, narradores e personagens que

dialogam com outros textos, passamos a ir calando nossa potência de

sabedoria. Walter Benjamin diz que aconselhar é menos resposta a uma

pergunta que estímulo, sugestão para a continuação da história e de outras

narrações, que história é um jeito inventado de pensar e contar coisas que

caminham.



... "O narrador é um homem que sabe dar conselhos. Mas, se

'dar conselhos' parece hoje algo de antiquado, é porque as experiências estão

deixando de ser comunicáveis. Em conseqüência, não podemos dar conselhos

nem a nós mesmos nem aos outros. Aconselhar é menos responder a uma

pergunta que fazer uma sugestão sobre a continuidade de uma história que está

sendo narrada. Para obter essa sugestão, é necessário primeiro saber narrar a

história (sem contar que um homem só é receptivo a um conselho na medida

em que verbaliza a sua situação).

O conselho tecido na substância da existência tem um nome:

Sabedoria." (BENJAMIN, 1987:131).

Agora um caminho encontra o outro e aí se fundem: conhecer é

situar-se na cultura. A sensibilidade sendo este tortuoso e doce caminho que se

faz entre sujeito e obra, num mesmo mar de águas diversas.

o caminho da sensibilidade, hoje, deve confrontar-se com os

dois rios sinuosos por onde correram os discursos sobre estética: um, alocava-

se no artefato e socorria-se das investigações sobre formas e materiais; outro

alentava-se com o estudo da psique do criador ou do receptor. Penso ser

necessária a ponte sobre os dois rios de águas turvas. A ponte: estas vozes da

obra e da história, dos ouvintes, dos autores, dos heróis, e dos leitores que
I

dialogam. Polifonia de vozes suscitando e deixando deslizar os sentidos em

suas migrações. Em sua plurivalência - condição para a obra de arte existir. O

diálogo entre os textos - significantes diversos - poderia morar nessa ponte

sobre águas: homem e obra.

Como diz Bakhtin:

A signifi a ão ão e tá na palavra nem na alma do falante nem

da do in riocutor. É o ereno p or ó a torren da

2



2"9

comunicação verbal fomece à palavra a luz da sua significação" (BAKHT

1988: 138). Essa análise estética da criação verbal, polifônica, dialógica

poderia ser uma referência para subsidiar as relações do criador e receptor com

a obra de arte. Autores e textos (nas várias linguagens e modalidades da arte)

dialogando com a história, entre si e os sujeitos da prática educativa na Escola.

Pronto: daí tiraremos o ponto do arremate. Sujeito.

Na verdade, vejo que, ao final desse percurso, pareço advogar

menos urna nova concepção de arte na Escola (embora pareça-me que demos

elementos neste sentido), que uma nova concepção de Criança. Creio mesmo

que, ao levantar o lugar onde a arte está na Escola acabei por chegar a pensar

uma nova concepção de sujeito das práticas educativas. Ao pensar o caminho

tortuoso e doce da sensibilidade tentei trazer a centralidade da noção de sujeito

(omnilateraI) às práticas educativas da Escola. Seria isso possível?



240

BIBLIOGRAFIA

ADORNO apud GIROUX, Henry. Teoria Crítica e Resistência em Educação.

Petrópolis, Vozes, 1986.

ADORNO et allii. The autoritarian Personality. New York: Harper and Row,

1950, apud ROUANET, Sérgio Paulo. Teoria Crítica e Psicanálise. RJ,

Tempo Brasileiro, 1989.

ADORNO, Theodor W. in Educação após Auschwitz Sociologia. (org.)

Gabriel Colmo SP, Editora Ática, 1986.

ADORNO, Theodor W. Mínima Moralia - Reflexões a Partir da Vida

Danificada. São Paulo: Ática, 1993.

ADORNO, Theodor W. Teoria Estética. SP, Livraria Martins Fontes Editora,

s/do

ADORNOIHORKHEIMER, Dialética do Esclarecimento. 2a edição, Rio de

Janeiro, Jorge Zahar Editor, 1985.

ARNHEIM, Rudolf Intuição e Intelecto na Arte. SP, Martins Fontes, 1989.

BAENSCH, Kunst and Gefuh l. Logos lI, P. 5 e 6 apud LANGER, Susane.

Sentimento ~ Forma. SP, Perspectiva, 1980.

BAETHGE, Martin. Novas Tecnologias, Perspctivas Profissionais e

Autocompreensão Cultura: Desafios à Fonnação. Trad. do Alemão: Luiz

Bicca. Revisão: Vanilda Paiva in Educação e Sociedade, dez. 1989 .•
BAKHTIN, Mikhail. Estética da Criação Verbal. São Paulo, Martins Fontes,

1992.

BAKHTIN. Marxismo ~ Filosofia da Linguagem. SP, Hucitec, 1988.

BARBOSA, Ana M.T. 1973: 577-592 in INEP. Revista Brasileira de Estudos

Pedagógicos, N°132, v.59, out./dez. 73, seção Estudos e Debates-artigo

intitulado "Recursos Humanos e Materiais para a Educação Artística no 1°

Grau.

BARBOSA, Ana .T. Arte - Educação: Conflitos/Acertos. São Paulo: Max

Limona 19-



2 1

BARTHES, Roland. Aula. São Paulo, Editora Cultrix, 1978.

BAUDELAlRE, Charles. Obras Estéticas - Filosofia da Imaginação Criadora.

Petrólpolis, RJ: Vozes, 1993.

BAUMGARTEN in "Introduccion à La Estética - História - Teoria - Textos" -

de Juan Plazada, S.l. Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid, Espana.

BAUMGARTEN, A. G. Estética - a Lógica da Arte e do Poema. Petrópolis,

RJ: Vozes, 1993.

BENJAMIN, W. Obras Escolhidas II : Rua de Mão Única. SP, Brasiliense,

1987.

BENJAMIN, W. Reflexões: A Criança e o Brinquedo. São Paulo: Summus,

1984.

BENJAMIN, Walter. A Obra de Arte na Era de Sua Reprodutibilidade

Técnica, G.S., tomo I, vol. 2.

BENJAMIN, WaIter. Obras Escolhidas - Magia e Técnica, Arte e Política. SP,

Editora Brasiliense, 1994.

BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas III - Charles Baudelaire - Um Lírico no

Auge do Capitalismo. SP, Brasiliense, 1991.

BOCOCK, 1974, p. 37 apud MCLAREN, Peter. Rituais na Escola. Petrópolis,

Vozes, 1982.

CANCLINI, Nestor Garcia. A Socialização da Arte : teoria ~ prática na

América Latina. São Paulo, Cultrix, s/d.

COHN, Gabriel (org.) Theodor W. Adorno SP, Ática, 1994. Coletânea de.
textos de Adorno.

DOSTOIEVSKI, Fiodor. Pobre Gente e O Duplo. RJ, 1. Aguilar, 1975.

EAGLETON, Terry. A Ideologia da Estética, Rio de Janeiro, Jorge Zahar

Editor, 1993.

ENGUITA, Mariano F. A Face Oculta da Escola. Porto Alegre, Artes Médicas,

1989.

FORQUIN, Jean - Claude. Escola e Cultura - As Bases Sociais e

Epistemológicas do Conhecimento Escolar. Porto Alegre: Artes Médicas,

1993.



242

FREUD, Sigmund. O Mal-Estar da Civilização. Rio de Janeiro, Imago Editora

Ltda., 1974.

FUSARI, Maria F. de Rezende et alii. Arte na Educação Escolar. SP, Cortez,

1992.

GARAUDY, Roger. Para Conhecer o Pensamento de Hegel. Porto Alegre, L e

PM Editores Ltda, 1983.

GARDNER, Howard. Estruturas da mente - A Teoria das Inteligências

MÚltiplas. Porto Alegre, Artes Médicas, 1994.

GOETHE, J. W. As Afinidades Eletivas. São Paulo: Nova Alexandria, 1993.

GRAZZINI, Giovanni. Fellini. SP, Civilização Brasileira, 1986.

GUATTARRI, Félix e ROLNIK, Suely. Cartografias do Desejo. R.l., Vozes,

1986.

HABERMAS, J. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro, Guanabara, 1987.

HABERMAS, J. Sociologia. (org.) Freitag/Rouanet. São Paulo: Editora Ática,

1993.

HAUSER, Arnold. Introduccion ª Ia historia deI arte, Madri, Guadarrama,

1973.

HEGEL, Esthetique, 11.Trad. Gibelin. Edition Aubier, 1944.

HEGEL. Estética - O Belo Artístico ou o Ideal. Trad. de OrIando Vitorino.

Guimarães Editores, s/d.

HEIDEGGER, Martin. A Origem da Obra de Arte. Lisboa, Portugal: Edições

70, Ltda, s/d.
I

JÚNIOR, João Francisco Duarte. Fundamentos Estéticos da Educação. SP,

Cortez Editora, 1981.

KOTHE, Flávio René. Benjamin e Adomo: Confrontos. Ensaios, 46. SP, Ática,

1978.

KOUDELA, Ingrid Donnien, Brecht. Um Jogo de Aprendizagem. SP,

Perspectiva Edusp, 1991.

KVALE, Steinar. Issues of Validity in Qualitative Research apud QUARSELL,

Birgitta. Validade em Estudos Qualitati os. Tradução: Daniel icolas de



243

Medeiros Silva. Universidade de Estocolmo. Departamento de Educação.

Abril de 1993 - Brochura.

LACAN, Jacques. in "A Instância da Letra no Inconsciente ou a Razão deste

Freud". Escritos. São Paulo, Perspectiva, 1978.

LACAN, Jaques, A Família. Lisboa, Assírio e Alvim Sociedade Editorial e

Distribuidora Ltda, 1981.

LAHUD, Michel. A Vida Clara - Linguagens e Realidades Segundo Pasolini.

SP, Companhia das Letras.

LAJONQUIÉRE, Leandro de. De Piaget a Freud. A psicopedagogia entre o

conhecimento e o saber. RJ, Vozes, 1993.

LANGER Susanne, Filosofia em Nova Chave, SP, Perspectiva, 1971. apud

KOUDELA, Ingrid. Brecht: um jogo de Aprendizagem. SP, Perspecitva,

1991".

LAPIERRE, André e AUCOUTOURIER, Bemard. El cuerpo y el inconsciente

en Educación y Terapia. Editorial científico-médica, Barcelona Espaüa,

1980.

LlNHARES, Ângela. Círculo de Fogo. Não publicada. Encenada em Fortaleza

- Ceará/91.

LINHARES, Ângela. Fiapo. Não publicado. Encenada pelo Grupo Formosura

de Teatro de Bonecos, 1994.

LISPECTOR, Clarice. A hora da estrela. RJ, Francisco Alves, 1990.

LISPECTOR, Clarice. A Legião Estrangeira. SP, Editora Siciliano, 1992 ..
LUKÁCS, Georg. Estética 1 - La Peculiaridad de 10 Estético. Grijalbo.

MANACORDA, Mário A. O princípio Educativo em Gramsci. Porto Alegre,

Artes Médicas, 1990.

MANACORDA, Mário Alighiero. Marx e a Pedagogia Moderna. São Paulo,

Cortez Editora, 1991.

MARCUSE apud Teoria Critica e Resistência em Educação. Henry Giroux, RJ,

Vozes, 1986.

LARE ) Pe er Rituai na Escola - Em direçao a uma Economia Políti a de

~!llli;uQ~~~~@.1~&:a~ç~ã~o. Petrópolis. oz 99_.



244

MERLEAUPONTY, Maurice. O Primado da Percepção e Suas Conseqüências

Filosóficas". SP, Papirus, 1990.

MESZÁROS. Marx: a teoria da alienação. RJ, Zahar, 1981.

NESTOR, Garcia Canclini. Vanguardas Artísticas e Cultura Popular in LOPES,

Joana. Pega Teatro. Edição Centro de Teatro e Educação Popular - CIEP,

SP,1981.

OLIVEIRA, Paulo de Salles. Brinquedo e Indústria CuItrua1. RJ, Vozes, 1986.

ORLANDI, Eni Puccinelli. As Fonnas do Silêncio - No Movimento dos

Sentidos. SP, Editora da UNICAMP, 1993.

ORTNER; BAUM; BAB COK in McLaren, Peter. Rituais na Escola: em

direção ª uma Economia Política de Símbolos e Gestos na Educação. RJ,

Vozes, 1992.

OSTROWER, Fayga. Acasos e Criação Artística. RJ: Campus, 1990.

OSTROWER, Fayga. Criatividade e Processos de Criação. Petrópolis, RJ,

Vozes, 1991.

PAIN, Sara. A Função da Ignorância - A gênese do Inconsciente. Porto Alegre,

Artes Médicas, 1991.

PAREYSON, Luigi. Estética-Teoria da Fonnatividade. Petrópolis, Vozes,

1993.

PEIXOTO, Nelson Brissac Itinerários de uma ammciação" apud NOV AES

Adauto (org.). "Arte Pensamento". SP, Cia. das Letras, 1994 .

. PESSOA, Femando. Poesias de Álvaro de Campos. São Paulo: FTD, 1992.
I

PIAGET, Jean. A [onnação do símbolo na criança. Trad. de Álvaro Cabral, RJ,

s/d, Capo VII.

PUCCI, Bruno. (org). Teoria Crítica e Educação - A Questão da Fonnação

Cultural na Escola de Frankfurt. Petrópolis, RJ, Vozes: 1994.

RAMOS, Graciliano. São Bernardo, RJ: Editora Record, 1994.

READ, Herbert. A Educação pela Arte. SP: Martins Fontes, s/d.

REICH, Wilhelm. Trad. francesa. La psychologie de Masse du Fascisme.

Berlirn, reedição clandestina, 1933.



245

ROUANET, Sérgio Paulo. As Razões do Iluminismo. SP., Companhia das

Letras, 1987.

ROUANET, Sérgio Paulo. Teoria Crítica ~ Psicanálise. RJ, Tempo Brasileiro,
I

1989.

SANT AELLA, Lúcia. Estética: de Platão a Peirce. SP: Experimento, 1994.

STAM, Robert. Bakhtin - Da Teoria Literária à Cultura de Massa. SP, Ática,

1992.

SUSANNE Langer, Filosofia em Nova Chave, SP, Perspectiva, 1971. apud

KOUDELA, Ingrid. Brecht: um jogo de Aprendizagem. SP, Perspecitva,

1991.

TOURAINE, Alain. Crítica da Modernidade. RJ, Petrópolis: Vozes, 1994.

TRIANDÓPOLIS, Eduardo. "No Labirinto' do Mundo, º fio de Ariadne: a

esperança utópica. Fortaleza: UFC, 1991.

TURNER, Victor W. O Processo Ritual - Estrutura e Antiestrutura. Petrópolis,

RJ, Vozes, 1974.

WILLIS, Paul. Aprendendo a ser trabalhador - Escola, Resistência e

Reprodução Social. Porto Alegre, Artes Médicas, 1991.


