
UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

FÁTIMA APARECIDA SILVA 
 

 

A FRENTE NEGRA PERNAMBUCANA E SUA PROPOSTA DE 

EDUCAÇÃO PARA A POPULAÇÃO NEGRA NA ÓTICA DE UM DOS 

SEUS FUNDADORES: JOSÉ VICENTE RODRIGUES LIMA – DÉCADA 

DE 1930 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fortaleza/CE 

2008 



 

 

 

FÁTIMA APARECIDA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A FRENTE NEGRA PERNAMBUCANA E SUA PROPOSTA DE 

EDUCAÇÃO PARA A POPULAÇÃO NEGRA NA ÓTICA DE UM DOS 

SEUS FUNDADORES: JOSÉ VICENTE RODRIGUES LIMA – DÉCADA 

DE 1930 

 

  

 

Tese de Doutorado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em 
Educação da Universidade Federal do 
Ceará, para obtenção do título de Doutora 
em Educação. 

Orientador: Prof. Dr. Henrique Cunha 
Júnior 

 

 
 
 
 
 
 
 

Fortaleza/CE 

2008 



 

 

 

Ficha Catalográfica 
 
 
 
SILVA. Fátima Aparecida.  
 
                    Frente Negra Pernambucana e sua proposta de educação para a 
população negra na ótica de um de seus fundadores: José Vicente Rodrigues 
Lima – década de 1930. Fátima Aparecida Silva - Fortaleza: 2008  
 
125p. 
 
Tese (Doutorado) – Universidade Federal do Ceará 
 
1. Educação  2. Relações Raciais 2. Escola 3. Movimento Negro 

. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

FÁTIMA APARECIDA SILVA 

 

                    Frente Negra Pernambucana e sua proposta de educação para a 

população negra na ótica de um de seus fundadores: José Vicente Rodrigues 

Lima – década de 1930. 

 

 

Tese aprovada como requisito parcial para 
obtenção do grau de Doutorado no Programa de 
Pós-Graduação em Educação da Universidade 
Federal do Ceará, pela Branca Examinadora 
formada pelos seguintes Professores: 

 
 
 
______________________________________ 
 
Orientador: Prof. Dr. Henrique Cunha Júnior 
Universidade Federal do Ceará- UFC 
 
______________________________________ 
 
1º Exam.: Profª. Drª.  Sandra Hayedée Petit 
Universidade Federal do Ceará- UFC 
 
______________________________________ 
 
2º Exam.: Profª. Drª. Ângela Maria Bessa Linhares  
Universidade Federal do Ceará - UFC 
  
______________________________________ 
 
3º Exam.: Prof. Dr. José Gerardo Vasconcelos  
Universidade Federal do Ceará - UFC 
 

                                                                       
______________________________________ 
 
4º Exam.: Profª.  Drª. Mirian de Alburquerque Aquino 
Universidade Federal da Paraíba - UFPB. 
 

              

 

Fortaleza, 08 de julho de 2008 



 

 

 

 

Agradecimentos 

 

 

Ao professor Henrique Cunha Junior, pelo incentivo, apoio e 

orientação;  

Aos professores e professoras Sandra Petit, Rosa Maria Barros, 

Joselina da Silva, Ângela Linhares e José Gerardo, pelo paciente 

trabalho de dialogar comigo, de compartilhar esclarecimentos 

fundamentais para a pesquisa; 

 A Gustavo Augusto Rodrigues Lima, Edvaldo Ramos, Lúcia dos 

Prazeres, Airton dos Prazeres, João Monteiro pelo apoio de localização 

de material de pesquisa que, certamente tornou possível a realização 

da pesquisa; 

Ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico pela bolsa 

concedida; 

Aos militantes e as militantes dos movimentos negros de Recife, que 

durante meus estudos foram os/as companheiros/as de caminhada.   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

RESUMO 

 

Pesquisa que analisa o movimento negro pernambucano da década de 1930, a partir de 

um levantamento histórico da Frente Negra Pernambucana, sob a ótica de um de seus 

fundadores, José Vicente Rodrigues de Lima. Em 1936 surgiu, na cidade de Recife, a Frente 

Negra Pernambucana, transformada em 1937 no Centro de Cultura Afro-Brasileiro, 

instituição até hoje atuante, presidida por Almerinda Rodrigues Lima, filha do militante José 

Vicente Rodrigues de Lima. O objetivo principal desta tese é recuperar práticas sociais dessa 

entidade organizada em prol da defesa dos direitos da população afro-descendente na cidade 

de Recife, durante a década de 1930. Dessa forma, trabalhar com a memória individual de um 

dos fundadores da Frente Negra Pernambucana visa fazer um levantamento historiográfico da 

luta anti-racista desse período, com o intuito de compreender como os membros de tal 

organização concebiam o negro e as produções culturais de matrizes africanas, assim como as 

estratégias políticas criadas pelos militantes da época para equacionar problemas sociais que a 

população negra enfrentava. Tendo em vista as estreitas relações entre as Frentes Negras 

paulista, gaúcha e pernambucana, esta pesquisa acaba por abordar o profícuo intercâmbio 

entre seus líderes e, por outro lado, busca ressaltar as idiossincrasias da Frente Negra 

Pernambucana, ao elaborar reflexões sobre a condição das comunidades negras de então e ao 

produzir formas de atuação para diminuir as desigualdades raciais, através da educação e de 

uma relação tensa com os xangôs, religião de matriz africana.  

 

 
 
Palavras Chaves: Educação – Relações Raciais – Escola – Movimento Negro.  

 

 

  

 

 

 

 

 
 



 

 

 

ABSTRACT 

 

Research that analyses the Pernambucan Negro Movement in the 1930 decade, from a 

historic survey of the Pernambucan Negro Front, in the viewpoint of José Vicente Rodrigues 

Lima, one of its founders.  In 1936, the Pernambucan Negro Front emerged in the capital city 

of Recife, and in 1937  it was transformed into the Afro-Brazilian Cultural Center, in action 

until today, now managed by  Almerinda Rodrigues Lima, militant José Vicente Rodrigues 

Lima’s daughter. The main target of this thesis  is to recover the social practices of the 

mentioned institution, which was organized in order to defend the Afro-descendants’ rights in 

the city of Recife in the 1930s. Therefore, by working out the individual memory of one of the 

Pernambucan Negro Front founders, this paper aims at doing a historical survey  of this 

period’s anti-racist fight, with the purpose of understanding how members of such an 

organization  regarded the negroes and the cultural output of African origin, as well as the 

political strategies then produced by its militants so that they could solve  the social problems 

faced by the Negro population. Having in view the tight relations with the São Paulo 

(Paulista), Rio Grande do Sul (Gaúcha) and Pernambuco (Pernambucan) Negro Fronts, this 

research, on the one hand, eventually approaches a profitable exchange among their leaders, 

and on the other hand, tries to highlight the Pernambucan Negro Front idiosyncrasies, by 

developing reflections on the conditions of Negro communities in that time, whose members 

produced ways of reducing the racial inequalities by means of  education and  tense relations 

with the Xangôs, a religion of African origin. 

 

 

Keywords: Education – Racial Relations – School – Negro Movement 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 
 
 
APRESENTAÇÃO..................................................................................................................10 
 
1. A IMPLANTAÇÃO DAS POLÍTICAS ESTADONOVISTAS NA DÉCADA DE 1930 EM 
PERNAMBUCO E SUA RELAÇÃO COM A POPULAÇÃO 
NEGRA.....................................................................................................................................27 
 
2. O MOVIMENTO SOCIAL FRENTE NEGRA PERNAMBUCANA E SUA 
CONTINUIDADE COMO CENTRO DE CULTURA AFRO-BRASILEIRA (1937-
1988).........................................................................................................................................43 
 

2.1. Fundação, Ideologias e finalidades da entidade..........................................................43 
 

2.2.  Idealizadores da entidade: acordos e divergências de pensamento.......................56 
 
3. A PRÁTICA DE XANGÔ EM PERNAMBUCO NA DÉCADA DE 1930........................70 
 

3.1. A prática de xangô em Pernambuco na década de 1930: disciplinação e controle x 
estratégia e resistência........................................................................................................70 
 

4. A EDUCAÇÃO COMO ESTRATÉGIA DE VALORIZAÇÃO DA POPULAÇÃO 
NEGRA.....................................................................................................................................95 
 
5. CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................104 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS....................................................................................107  
 

ANEXO I – O que querem as associações dos elementos de côr e as Frentes Negras 
organizadas no Brasil.  Texto de José Vicente Rodrigues Lima-1937...................................110 

 

ANEXO II – Divulgação do cinqüentenário do Centro de Cultura Afro Brasileiro. Discurso 
pronunciado pelo seu fundador e presidente de honra no Teatro Santa Isabel.......................114 

 

ANEXO III – Homenagem da Escola de samba Galeria do Ritmo ao poeta negro Solano 
Trindade. Discurso de José Vicente Rodrigues Lima.............................................................117 

 

ANEXO IV - Arte Negra no Recife é cinqüentenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro - 
1936- 1986..............................................................................................................................121 

 

ANEXO V - Discurso do representante da Frente Negra Pelotense – 1º Congresso Afro- 
Brasileiro- 1934 – Recife........................................................................................................123 

                                                                                                  

 



 

 

 

Conversa 
 

- Eita negro! 
quem foi que disse 
que a gente não é gente? 
quem foi esse demente, 
se tem olhos não vê... 

- Que foi que fizeste mano 
pra tanto falar assim? 
- Plantei os canaviais do nordeste 

- E tu, mano, o que fizeste? 
Eu plantei algodão 
nos campos do sul 
pros homens de sangue azul  
que pagavam o meu trabalho  
com surra de cipó-pau. 
 
- Basta, mano,  
pra eu não chorar, 
E tu, Ana, 
Conta-me tua vida, 
Na senzala, no terreiro 

- Eu... 
cantei embolada,  
pra sinhá dormir,  
fiz tranças nela,  
pra sinhá sair,  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

tomando cachaça,  
servi de amor, 
dancei no terreiro, 
pra sinhozinho, 
apanhei surras grandes,  
sem mal eu fazer.  
 

 

Eita! quanta coisa 
tu tens pra contar... 
não conta mais nada,  
pra eu não chorar - 

E tu, Manoel, 
que andaste a fazer 
- Eu sempre fui malandro 
Ó tia Maria, 
gostava de terreiro, 
como ninguém,  
subi para o morro, 
fiz sambas bonitos, 
conquistei as mulatas 
bonitas de lá... 

Eita negro! 
- Quem foi que disse 
que a gente não é gente? 
Quem foi esse demente, 
se tem olhos não vê. 

Solano Trindade, "Cantares ao Meu povo" 
 



10 
 

 

  
APRESENTAÇÃO 

 

Na condição de militantes do Movimento Negro no Brasil, quer como profissionais, 

quer como pesquisadores em educação, diversos foram os desafios por nós enfrentados, bem 

como as reflexões envolvendo a temática das relações raciais com a educação escolar. 

É, pois, com base nessas reflexões e desafios que desenvolvemos um projeto de 

pesquisa de mestrado com o propósito de analisar o processo de produção e apropriação da 

memória da abolição dos escravizados no Brasil, no âmbito do espaço escolar e do 

movimento negro Frente Negra de Sorocaba, especialmente no que se refere à data 13 de 

maio, na década de 30 do século XX (Silva, 2005).  

Dentre outros aspectos, para o desenvolvimento da presente pesquisa, foi necessária a 

realização de uma breve retrospectiva histórica e sociológica do movimento anteriormente 

mencionado, a fim de possibilitar a ampliação do registro da história do movimento no Brasil.   

Ao pesquisar a Frente Negra de Sorocaba, constatamos uma lacuna bastante 

significativa existente na historiografia da Frente Negra Brasileira, isto é, uma razoável 

documentação tem se ocupado da presença do movimento nas regiões sul e sudeste, 

contrariamente ao que se observa nas regiões norte e nordeste do Brasil. 

Na Bahia, por exemplo, a presença da Frente é estudada pelo pesquisador Jeferson 

Bacelar na obra A Hierarquia das Raças: Negros e Brancos em Salvador (2001) e pela 

pesquisadora Ana Célia da Silva, no trabalho intitulado Movimento Negro Brasileiro e sua 

trajetória para inclusão da diversidade étnico-racial, publicado, em 2002, na Revista da 

FAEEBA-Educação e Contemporaneidade. Entretanto, a existência da Frente nos estados do 

Maranhão, Pernambuco e Sergipe é apenas citada nas pesquisas, sem qualquer 

aprofundamento. 

Isto posto, reconhecendo a importância de ampliar as informações sobre o assunto, 

nomeamos a Frente Negra Pernambucana como objeto de nossa pesquisa, com o intuito de 

atender a demanda do avanço dos estudos da organização social da população negra no Brasil 

no período pós-Abolição.  

A Frente Negra Brasileira, organização de massa, fundada em 1931, na cidade de São 

Paulo, surge como continuação das ações da população afrodescendente nos períodos 

colonial, imperial e republicano, em termos de luta contra a discriminação racial e a exclusão 

social da população negra. 



11 
 

 

Posteriormente, foram fundados vários núcleos da Frente Negra no território nacional, 

nos estados do Rio de Janeiro, São Paulo, Minas Gerais, na Bahia, Rio Grande do Sul, 

Pernambuco, Maranhão, Espírito Santo. 

Em 1936, surge a Frente Negra Pernambucana, a qual foi transformada, em 1937, em 

Centro de Cultura Afro-Brasileiro. Essa instituição, dentre outras coisas, defendeu a idéia 

segundo a qual a educação seria uma das principais estratégias para a ascensão social da 

população negra. Isto é, por meio de instrução formal, seria possível prepará-la para viver na 

sociedade em igualdade com o branco.  

A exemplo do que comumente ocorre com todo trabalho de pesquisa, o referido estudo 

também não se desenvolveu conforme o projeto inicial, tendo passado por algumas 

transformações e reformulações, em função do conhecimento empírico e do aprofundamento 

teórico que foram sendo adquiridos no decorrer da sua elaboração. 

O projeto inicial apresentado ao Programa de Pós-graduação de Educação da 

Universidade Federal do Ceará previa a realização de um estudo sobre o movimento negro 

Frente Negra Pernambucana sob a perspectiva da educação, ou seja, um trabalho que 

registrasse a história do movimento e sua luta, bem como as reivindicações no campo da 

educação. 

Além do conhecimento teórico, uma investigação exige criatividade, contatos e a 

solidariedade de pessoas que possam indicar caminhos quando nos achamos perdidos na 

realização da pesquisa.   

Um fator importante para a realização da presente tese foi a convivência com 

militantes dos movimentos negros contemporâneos da cidade de Recife, dos quais destacamos 

Lúcia dos Prazeres, professora, diretora e fundadora do Centro Maria da Conceição, uma 

escola que tem como opção pedagógica o trabalho com recorte racial há mais de 15 anos. 

Lúcia hospedou-nos durante o primeiro mês de pesquisa em sua casa e concedeu-nos o 

telefone de João Monteiro, funcionário do Arquivo Público de Recife. 

Os contatos com este funcionário possibilitou-nos iniciar a pesquisa nos jornais e 

documentos do arquivo acima mencionado. Na primeira semana de busca aos documentos, 

não foi possível encontrar quaisquer referências que nos auxiliassem no avanço da pesquisa. 

Conversando sobre tais dificuldades com João Monteiro, o mesmo informou-nos da 

existência de uma matéria publicada em 1988 no jornal Diário de Pernambuco com José 

Vicente, um dos fundadores da Frente Negra Pernambucana. Além disso, Monteiro nos 

ofereceu um CD com fotografias das páginas do livro Xangô, de autoria de José Vicente 

Rodrigues Lima. 



12 
 

 

Diante deste vasto material, surge um problema metodológico: como pesquisar as 

páginas de um ano de um jornal diário? Para tentar solucioná-lo, surgiu-nos a idéia de 

pesquisar somente o mês de maio, pois quando analisamos a Frente Negra de Sorocaba 

observamos que no mês referente ao 13 de maio a Frente Negra sempre se pronunciava nos 

jornais. Se José Vicente era um dos fundadores da Frente Negra Pernambucana 

provavelmente escrevera sobre assunto referente à população negra no mês de maio. 

Foi uma intuição certeira, pois encontramos no jornal o Diário de Pernambuco, do dia 

17 de maio de 1988, a seguinte matéria: Abolição: 100 anos. José Vicente, da Frente Negra: o 

importante foi resistir.  

A matéria assinada por Graça Gouveia explora aspectos concernentes à vida de José 

Vicente e sua participação na fundação da Frente Negra Pernambucana, razão pela qual a 

adotamos como objeto de análise a ser investigado na presente tese.     

Posteriormente, realizamos a leitura do livro Xangô e percebemos que os escritos de 

José Vicente Rodrigues Lima eram o caminho a percorrer, sendo as informações contidas no 

mencionado livro as primeiras pistas para a escrita desta tese. 

Concluída essa etapa, percebemos que ainda era necessário comunicarmo-nos com 

pessoas que conhecessem a história da Frente Negra Pernambucana, uma vez que elas 

poderiam dar mais pistas acerca do registro da entidade. Na busca por mais informações, 

Lúcia dos Prazeres apresentou-nos pessoas que participam do movimento cultural de Recife 

denominado Terça Negra, em que vários grupos da cultura negra se apresentam na Praça São 

Pedro, na cidade do Recife. 

A primeira Terça Negra de que participamos foi realizada no dia 09 de janeiro, 

ocasião na qual foi feita uma homenagem a Solano Trindade, um dos fundadores da Frente 

Negra Pernambucana.  

Nesse dia, foi realizada uma cerimônia de inauguração de uma estátua, em 

homenagem a Solano, na própria Praça São Pedro. Dentre os vários familiares de Solano 

Trindade, participou da homenagem sua filha Raquel Trindade, cujo relato sobre o pai segue 

abaixo: 

 

 [...] Meu pai Solano Trindade nasceu aqui no bairro de São José e daqui foi 
para o mundo, para Europa, viajou todo o Brasil levando a cultura negra, a 
cultura popular. Ele fez um trabalho como ator, teatrólogo, pintor. Aqui em 
Pernambuco junto com Barros, o Mulato, junto com Vicente Lima criou a 
Frente Negra Pernambucana. (Depoimento; 09/01/2007). 

 



13 
 

 

Conforme relatado acima, o nome de José Vicente Lima é citado juntamente com o de 

Solano Trindade e Barros, o Mulato, como fundadores da Frente Negra Pernambucana. 

Conversamos rapidamente com Tereza Trindade, falando-lhe de nossa pesquisa; a mesma foi 

muito gentil e disse-nos que morava em São Paulo que, quando desejássemos, fôssemos 

visitá-la.  

Na mesma noite, Lúcia apresentou-nos à Inaldete Pinheiro, um das referências do 

movimento negro pernambucano, a qual afirmou ter conhecido José Vicente Lima. Inaldete 

falou-nos ainda sobre o senhor Edvaldo Ramos, pessoa que, segundo ela, poderia nos relatar 

fatos sobre a militância de José Vicente Lima e sobre a Frente Negra Pernambucana.  

Inaldete também nos informou sobre uma pesquisa de mestrado acerca do Movimento 

Negro Unificado de Recife (MNU), realizada por Maria Auxiliadora Gonçalves da Silva que 

faz referência à Frente Negra Pernambucana.  

De posse de tais informações, entramos em contato, por telefone, com o senhor 

Edvaldo e com a senhora Maria Auxiliadora, os quais marcaram um primeiro encontro. 

Fomos recebidos com expressiva gentileza na casa de Maria Auxiliadora em uma conversa 

informal. Nesta ocasião, ela nos falou sobre sua pesquisa, salientando que, apesar de seu 

estudo ter sido realizado sobre o MNU de Recife, também fez uma breve referência à Frente 

Negra de Pernambuco. 

No segundo encontro, a pesquisadora deu-nos o livro de sua autoria intitulado 

Encontros e desencontros de um movimento negro, publicado em 1994. Na obra, a autora faz 

a seguinte referência sobre a Frente Negra Pernambucana: 

 

(...) tomo como fonte referencial, a Frente Negra, criada, com pretensões 
políticas, influenciada pelos feitos desse movimento no sul do país. Formado 
por um grupo de cinco pessoas – José Vicente Lima, Solano Trindade, 
Gerson Monteiro de Lima, José Melo Albuquerque e Miguel Barros – foi 
estruturada tendo por base o manifesto da FN Pelotense, trazido pelo Miguel 
conhecido como Mulato. Considerada por José Vicente Lima – ainda vivo - 
uma cópia da Frente Negra de São Paulo, trazia no seu bojo o mesmo caráter 
assimilacionista. Naquele momento, a FNB em Pernambuco tinha como 
objetivo redimir o negro da condição de semi-escravo, sem acesso aos meios 
de progresso pela ascensão social e econômica. Por este prisma, a proposta 
do movimento não ousava atacar frontalmente o poder, porém busca 
oportunidade de escolaridade – principalmente chegar até a Universidade e 
ter um lugar no mercado de trabalho qualificado.  
Todavia, foi esse movimento que de modo suave e cauteloso procurou 
incutir em cada indivíduo negro de Pernambuco a conscientização de sua 
origem, o valor da sua cor e da sua condição na sociedade. (Silva, 1994, p. 
58). 
 



14 
 

 

A pesquisadora conclui que a Frente Negra Pernambucana “[...] não conseguiu 

mobilizar a comunidade negra local, devido aos objetivos e propostas que não estavam 

compatíveis com a nossa realidade negra e a conjuntura política em que vivia o Estado”. 

Sobre o destino da entidade, comenta que “com o Estado Novo a FN Pernambucana 

desaparece e surge o Centro de Cultura Afro-Brasileiro”.  (Silva, 1994, p. 58-59). 

Segundo Maria Auxiliadora Gonçalves da Silva, os dados sobre a Frente Negra 

Pernambucana não foram aprofundados devido ao estado de saúde de José Vicente Lima, o 

que terminou por impedir a realização de um estudo mais minucioso. 

A investigadora destacou, ainda, o fato de José Vicente ter sido um dos pioneiros do 

movimento negro em Pernambuco e registrou uma fala do militante dizendo que, “embora 

não tenha sido alardeado pela mídia da época, [a Frente Negra Pernambucana] mostrou que 

jazia ainda no sentimento de alguns negros, a garra dos quilombos”. (Silva, 1994, p. 63-64). 

Nesta etapa da pesquisa, começamos a trabalhar com a possibilidade de reformulação 

do objetivo principal: analisar a Frente Negra Pernambucana sob a ótica de um dos seus 

fundadores, José Vicente Rodrigues Lima, ou melhor, investigar e aprofundar a memória do 

movimento através dos escritos produzidos pelo militante. 

A possibilidade de fazer um estudo sobre a Frente Negra Pernambucana sob a ótica de 

José Vicente se fortaleceu quando tivemos contato com Edvaldo Eustáquio Ramos que, por 

telefone, marcou conosco uma conversa para o dia 15 de janeiro.  

No encontro, o senhor Edvaldo nos facultou depoimento sobre José Vicente, seu 

amigo íntimo, ressaltando sua importância no âmbito da fundação da Frente Negra 

Pernambucana que, em 1937, se transformara em Centro de Cultura Afro-Brasileira, 

instituição até hoje existente, tendo sido Edvaldo o presidente da entidade por um período. 

Atualmente, a instituição é presidida por Almerinda Rodrigues Lima, filha de José Vicente.  

O senhor Edvaldo informou-nos que quem poderia nos ajudar com documentos do 

movimento era o filho de José Vicente, o desembargador Gustavo Augusto Rodrigues de 

Lima, que havia guardado, no arquivo da família, documentos sobre a Frente Negra 

Pernambucana . Disso, ficou acordado que o senhor Edvaldo marcaria um encontro nosso 

com o mencionado desembargador. 

O primeiro encontro com o senhor Gustavo Rodrigues foi realizado no dia 20 de 

janeiro na casa onde José Vicente Rodrigues Lima vivera. Após esclarecermos os objetivos de 

nossa pesquisa e a universidade a qual estávamos vinculados, o senhor Gustavo revelou-nos a 

intenção de nos ajudar, fornecendo-nos documentos guardados no arquivo da família e no 

Centro de Cultura Afro-Brasileiro. 



15 
 

 

Ainda por ocasião deste encontro, em depoimento gravado, o senhor Gustavo Lima 

falou-nos da fundação e história da Frente Negra Pernambucana, destacando José Vicente, 

Solano Trindade e Miguel Barros, o mulato, como fundadores da entidade. Apresentou-nos 

também um aposento da casa onde José Vicente estudava e produzia conhecimentos. 

Verificamos também que no local são preservados livros, fotos e outras memórias da família e 

da Frente Negra Pernambucana. 

Nesse encontro, destaca-se um momento marcante: a apresentação de um quadro 

pintado por Miguel Barros, o mulato, artista plástico, fundador da Frente Negra Pelotense e 

Pernambucana. Esse momento, de alguma forma, evidenciou que a memória dos movimentos 

negros do passado está zelosamente sendo preservada em arquivos particulares, travando, ao 

longo da história, no que se refere ao registro e preservação da memória, uma batalha 

ideológica com a classe dominante, a qual tem suas memórias veladas nos museus, bibliotecas 

etc. 

Os encaminhamentos desse primeiro encontro resultaram num segundo, o qual foi 

realizado no dia 29 de janeiro, no escritório do senhor Humberto Gibson, também da família 

de José Vicente. Nesse encontro, com a presença de Edvaldo Ramos e Humberto Gibson, 

Gustavo Lima entregou vários documentos e escritos de jornais sobre a Frente Negra 

Pernambucana, dos quais a maior parte constitui-se de memórias escritas por José Vicente 

Lima. Além disso, o próprio Gustavo Lima autorizou, através de declaração gravada, que os 

documentos e depoimentos fossem utilizados para a pesquisa. 

De posse de tais instrumentos de pesquisa, quais sejam as memórias escritas e os 

depoimentos gravados, utilizados como principais fontes de pesquisa para a realização da 

presente tese, procuramos ter sempre em mente que tais instrumentos se tratam do discurso 

construído por um militante que se fazia porta-voz do movimento.  

Nas memórias de José Vicente não há uma sistematização cronológica, pois, durante 

toda sua vida, ele escreveu sobre a historiografia da Frente Negra Pernambucana e questões 

relacionadas à população negra. São dados que estavam submersos no segredo dos bastidores 

do movimento negro ou mesmo numa documentação ainda não revelada. 

Dadas todas as informações apresentadas acerca dos passos iniciais de nossa pesquisa, 

torna-se importante ressaltar que, por questões metodológicas, utilizaremos apenas parte dos 

registros, deixando anexados ao final da tese todos os escritos na íntegra.  

A análise dos dados possibilita-nos recuperar fatos da prática social de um grupo de 

negros que se organizou em prol da defesa dos direitos da população negra na cidade de 

Recife, estado de Pernambuco, na década de 1930. Desta forma, preocupamo-nos com o 



16 
 

 

conteúdo das fontes, buscando particularidades que possibilitassem a concretização do 

objetivo de nossa pesquisa.  

É importante destacar que, ao trabalharmos com a memória individual de uma pessoa 

que fez parte do movimento negro, o que nos interessa é a indicação para o entendimento da 

historiografia do movimento negro Frente Negra Pernambucana, procurando compreender 

como os seus membros concebiam o negro na sociedade brasileira, quais suas preocupações e 

sugestões para os problemas sociais que esta população enfrentava.  

Salientamos que as fontes consultadas (jornais, documentos, idéias apresentadas em 

entrevistas) certamente não esgotam a complexidade e a amplitude das questões sobre as 

quais José Vicente se manifestou, entretanto oferecem subsídios para entender parte da 

historiografia do movimento negro no estado de Pernambuco e no Brasil. 

Para apreender aspectos das memórias de José Vicente Lima sobre o movimento negro 

pernambucano, seus objetivos, suas particularidades, que ao longo do tempo foram se 

constituindo, faz-se necessário contextualizar tais fatos com o momento histórico, 

estabelecendo conexões com o que estava sendo discutido sobre a temática das relações 

raciais na década de 1930, pois o militante tinha uma relação muito estreita com as teorias 

defendidas por intelectuais da época, dos quais se destacam Arthur Ramos e Gilberto Freyre.  

No trato da memória individual e oral como recurso metodológico para a realização de 

nossa pesquisa, recorremos às teorias de Loiva Otero Felix (1998), Teresinha Bernardo 

(1998), Ecléa Bosi (1995, 2004).  

Como é sabido, no espaço acadêmico a valorização da memória individual e oral como 

fonte de pesquisa é resultado de uma (re)construção histórica, pois, a partir do século XVIII, 

quando a história ganha o status de ciência, os relatos orais e individuais passaram a não mais 

ser considerados como fontes seguras para o historiador.  

Félix (1998, p. 30) aponta que antes mesmo da instituição da razão como instrumento 

de compreensão do mundo, no século V a.C, a memória já era valorizada como 

imprescindível à coesão dos laços sociais.  

Concernente à desvalorização da memória individual e oral, entendemos que esse 

pensamento pertence à história tradicional, sustentada no seio do ideário iluminista que, no 

fim do século XVIII, com ênfase no domínio da razão, difunde a crença cientificista segundo 

a qual a ciência passa a ser vista como única forma de conhecimento, produzindo como tal 

verdades únicas, absolutas e objetivas. Disso resulta que os conhecimentos construídos a 

partir de subjetividades não são vistos como confiáveis para a produção do conhecimento 

científico.  



17 
 

 

Sobre a questão memorialista, Felix aponta que hoje pesquisar memórias para 

construir a história “exige a instauração de um novo tipo de relações com o passado, a partir 

de novos pressupostos e procedimentos que nos são colocados”. Adiante, ela aponta dois 

desses procedimentos tidos como fundamentais:  

 

Em primeiro lugar, afastar-se da ilusão positivista de que o passado é 
totalmente cognoscível. Para os positivistas, o passado deve ser explicado 
pelo historiador e mostrado como algo que realmente aconteceu. Hoje ao 
contrário, sabemos que muitas vezes a voz do passado é inaudível e que 
muitos aspectos são inacessíveis e perdidos para o observador. Além disso, 
sabemos também que o acontecimento pode apresentar novas dimensões que 
somente são percebidas pelas luzes oferecidas no presente. 
Um segundo procedimento de relação com o passado decorre das novas 
perguntas do presente possibilitadas pela descoberta de outras problemáticas 
a partir da localização de novos objetos historiográficos relevantes.  
Torna-se objeto de investigação histórica desde questionamentos envolvendo 
classes subalternas até temas, como democracia, estudos referentes a 
mulheres, velhos, negros, meio ambiente e outros temas não valorizados até 
há bem pouco tempo. Trata-se de buscar “recuperar uma outra memória, que 
permita recuperar não só o ocorrido, como ressaltar as esperanças não 
realizadas do passado e que se inscrevem em um novo presente como um 
apelo para um futuro diferente” (Felix, 1998, p. 64).  
 

Contudo, ainda persiste uma série de questões concernentes à consideração da 

memória para a construção de uma interpretação histórica. Uma das maneiras de tentar 

entender essa problemática é retomar o desenvolvimento do estudo da história, verificando de 

que maneira a utilização de fontes tidas como registros memorialistas foi considerada nesse 

percurso, mais especificamente como foram consideradas as fontes orais, bem como os 

conhecimentos construídos fora do espaço acadêmico. 

No século XX, a análise das memórias individuais e coletivas se constituiu em 

referência vital para o desenvolvimento de pesquisa no campo das denominadas ciências 

humanas.  

Por conseguinte, a memória oral é um instrumento que ao longo de toda a história 

humana constitui-se como testemunha vital entre gerações, mediando o tempo presente e o 

tempo passado. Ela pode ser considerada um intermediário informal das gerações, visto que 

existem intermediações formais constituídas pelas instituições (escola, igreja, partido político, 

etc.), que possibilitam a transmissão de valores, conteúdos e/ou os constituintes culturais 

(Bosi, 2004). 

As obras de Ecléa Bosi, Memória e sociedade: lembranças de velhos e O tempo vivo 

da memória revelam as possibilidades de se trabalhar em pesquisa recorrendo-se à memória 



18 
 

 

como um recurso metodológico de grande valia. Nos seus estudos, a referida autora incorpora 

o ato de lembrar como fundamental para o desenvolvimento de trabalhos científicos em que o 

estudioso da memória busca, geralmente, por meio de entrevistas junto a idosos, o rico 

testemunho de outras épocas.  

A utilização de relatos orais como fonte de pesquisa oferece possíveis formas de 

compreensão das especificidades culturais, considerando que as histórias contadas através da 

memória, oficializadas ou não, constituem repertório que, quando observado, possibilita 

compreender como determinadas questões são pensadas, representadas, enfim, concebidas, 

dentro e fora das instituições.  

Entendemos que ao trabalhar os escritos deixados por José Vicente e os depoimentos 

das pessoas que com ele conviveram estamos nos contrapondo à objetividade para a qual 

tendem certas concepções metodológicas de pesquisa, que desenvolvem o conhecimento por 

meio de uma visão unilateral, linear.  

Nesse contexto é importante ressaltar que Bosi (2004) aborda a questão da memória 

como um precioso instrumento de narração do cotidiano, mas destaca que esta prática 

investigativa não deve cair em uma “ideologização” da história, como se a memória fosse 

uma expressão absolutizante do processo histórico.  

Segundo a autora, a análise do cotidiano não deve estar dissociada da visão da história 

totalizante da sociedade. “Logo no início, o pesquisador deve enfrentar o fato de que uma 

história de vida ou mil histórias de vida jamais substituirão um conceito ou uma teoria da 

história”. (Bosi, 2004, p.49).  Isso implica dizer que depoimentos obtidos, por mais ricos que 

sejam não devem tomar o lugar de uma teoria totalizante que explique as estruturas e 

transformações econômicas ou que elucide um processo social, uma revolução política. 

Por sua vez, Teresinha Bernardo (1998) indica que os sentimentos experimentados e 

guardados zelosamente na memória, no ato de lembrar, vem à tona, assim as subjetividades 

emergem, trazendo significados essencialmente interpretativos em contraposição aos fatos 

objetivos.  

A pesquisadora também destaca o papel da memória como importante recurso 

metodológico, considerando que o trabalho com tal recurso possibilita um encontro com a 

história; por intermédio do acesso à história oral é possível superar a visão que diferencia 

história aprendida e história vivida.  

Nesse sentido, é importante considerar que, ao longo da história, trava-se uma batalha 

ideológica entre a “classe dominante” e a “classe dominada”, no que se refere ao registro e 

preservação da memória.  



19 
 

 

Em se tratando das mediações entre história e memória, é importante destacar o 

pensamento de Teresinha Bernardo ao referir-se às teorias de Michel Pollak: 

 

As memórias subterrâneas prosseguem o seu trabalho de subversão no 
silêncio e de maneira quase imperceptível, aflorando momentos de crise, em 
sobressaltos bruscos e exacerbados” (Pollak apud Bernardo, 1989, p.4) /.../ 
Essas lembranças que fazem parte da memória subterrânea às vezes 
transparecem como proibidas, indizíveis, vergonhosas e por meio de silêncio 
são zelosamente guardadas em estruturas de comunicações informais e 
passam despercebidas pela sociedade englobante.   (Bernardo, 1989, p. 8). 

E acrescenta: 

A análise da memória a partir da contribuição teórica de Pollak permite que 
os significados dos silêncios, dos não ditos, dos conflitos, dos sentimentos de 
vergonha, dos constrangimentos sejam interpretados, desnudando relações 
sociais e por que não dizer do poder, nas quais as discriminações estão 
embutidas, iluminando inclusive a identidade do discriminado. (Bernardo, 
1998, p.34). 
 

Com base nestas observações podemos verificar que o recurso da memória possibilita 

desvendar as situações de conflitos, as discriminações, os jogos de poder entre os grupos 

sociais e os processos de construção de identidade, uma vez que os processos de memória e 

identidade se relacionam.  

Nessa perspectiva, a memória não deve ser interpretada como um “fato puro”, uma 

vez que é carregada de representações ideológicas, constituindo-se como ponto de articulação 

entre a história e o cotidiano. A memória é marcada, portanto, por pontos de vista diversos e, 

até mesmo, contraditórios.  

Levando em conta, pois, a importância dada à memória no âmbito de nossa pesquisa, 

avaliamos que as fontes a que tivemos acesso, como recurso metodológico, permitem-nos a 

identificação de conflitos que a população negra vive na sociedade brasileira. 

Nessa perspectiva, entendemos que a memória, como capacidade humana de reter 

experiências do passado, pode ser tanto individual como coletiva e, além disso, expressar 

potencialmente aspectos do grupo social onde se formou. 

A memória coletiva é aquela que revela aspectos que se manifestam naquilo que 

chamamos lugares da memória, como, por exemplo, monumentos, obras literárias e artísticas, 

hinos oficiais. Trata-se de instituições ou fatos formados com base em traços julgados 

relevantes e que são, em geral, preservados, como memória oficial de uma sociedade. 

Teresinha Bernardo também faz menção à relação da memória individual com a do 

grupo social. Segundo a autora, a memória não se prende à realidade psíquica, mas se volta 

para o interior dos grupos sociais, onde se constroem representações e idéias, dessa forma é 



20 
 

 

desenvolvida a associação da memória individual ao grupo social. Segundo a estudiosa, “não 

se compreende bem o pensamento individual sem recolocar no pensamento do grupo 

correspondente” (Bernardo, 1998, p. 30).  

Feitas tais considerações sobre a importância da memória e de seu tratamento com 

relação à coletividade, refletimos, no contexto de nossa pesquisa, sobre as memórias de uma 

pessoa que viveu um movimento negro na década de 30, do século passado, em Pernambuco, 

qual seja, José Vicente de Lima.  

No nosso entendimento, as informações contidas nos relatos escritos e orais sobre a 

Frente Negra Pernambucana, às quais tivemos acesso na pesquisa de campo, fazem parte da 

memória que se faz guardiã das práticas vividas por pessoas que pertenceram e ainda 

pertencem à história do movimento. 

Daí que, quando esta memória é relatada no intuito de preservar a história de um 

grupo, como é o caso de José Vicente Lima, tal atividade se constitui em um exercício de 

conservação e ressignificação dos fatos que marcaram a vida do indivíduo e de sua 

coletividade. 

 Ressaltamos que, ao trabalhar com memórias de José Vicente, tivemos a preocupação 

de não narrar meramente os acontecimentos vividos por ele, o que nos obrigou a refletir a 

conjuntura político-social e a temática das relações raciais nas quais a população negra do 

estado de Pernambuco estava inserida na década de 1930, época sobre a qual nos centramos 

para a realização da presente pesquisa. 

O estudo sobre a Frente Negra Brasileira em Pernambuco é um tema de ampla 

originalidade cujo enfoque produzido traduz-se numa contribuição substancial para a história 

dos movimentos negros, destacando-se temáticas importantes tais como educação e religião 

de origens africanas.  

De posse dos documentos e depoimentos, aprofundamento teórico e, principalmente, 

depois das sugestões e orientações da banca de professores/as da primeira qualificação, 

definimos o objeto de estudo de nossa tese: o estudo da Frente Negra Pernambucana  sob a 

ótica de um dos seus fundadores, José Vicente Rodrigues Lima, analisando a proposta de 

educação defendida por ele para a população negra.  

A documentação referente aos relatos de José Vicente Lima nos foi importante para 

conhecer personagens do movimento negro que não são consagrados pela historiografia da 

Frente Negra Brasileira no Brasil ou mesmo pelos movimentos negros atuais. Além disso, o 

acesso a essa documentação revelou-nos a complexidade das questões referente às relações 

raciais da época e às propostas anti-racistas defendidas pelo movimento. 



21 
 

 

José Vicente Rodrigues Lima nasceu no Recife, aos 22 dias do mês de janeiro de 

1911. Contador e Economista, o militante notabilizou-se, a partir dos anos trinta, como 

precursor do movimento negro no Recife. Juntamente com Gerson Monteiro de Lima, Solano 

Trindade e Miguel Barros, fundou, em 1936, a Frente Negra Pernambucana . Na década de 

50, foi assessor político do então deputado Josué de Castro.  

Durante o Governo Goulart, foi Presidente da Comissão de Abastecimento e Preços - 

COAP, em Pernambuco. No período de 1963 a 1971, exerceu o cargo de Diretor Regional do 

SENAC.  

Como economista e estudioso da presença negra no Brasil, publicou, dentre outros 

trabalhos, os livros Xangô (1937); Desajustamento Económico e Classe Marginal (1946); Os 

Poemas Negros, de Solano Trindade (Influência do Negro na Poesia Brasileira). Em 1941, o 

antropologista Artur Ramos propôs a filiação do autor à Sociedade Brasileira de Etnologia. 

É de autoria de José Vicente também a obra intitulada Problemas Pernambucanos 

datada de 1939. Vicente, no Seminário de Desenvolvimento Económico do Nordeste e no V 

Congresso Nacional dos Municípios, apresentou os seguintes trabalhos: Industrialização da 

Mandioca e dos seus Derivados; Estudos do Aproveitamento Económico do Vale de Glória do 

Goitá e Fundamentos da Política do Abastecimento. 

Participou também do 1º e 3º Congresso Afro-Brasileiro, apresentando neste último os 

trabalhos intitulados: Atividades Culturais do Negro no Brasil e Estudos sobre o Panteísmo. 

No âmbito administrativo universitário, José Vicente participou da organização e 

implantação da Contabilidade da Universidade Federal Rural de Pernambuco, trabalhando no 

cargo de chefia, de 1957 a 1960, passando a Diretor de Divisão de Contabilidade e Orçamento 

de 1960 a 1969. Além disso, também foi membro da Comissão de Planejamento Universitário 

da Universidade Federal Rural de Pernambuco. 

José Vicente Lima trabalhou nas seguintes atividades: Diretor do Departamento 

Económico da Federação do Comércio Varejista do Estado de Pernambuco ( 1943 a1958), 

Diretor da Divisão Contábil e Patrimonial do SENAC (1958 a 1963) e Diretor Regional do 

SENAC (19 63  a   196 8). Também no período de 1960 a 1968 foi Assessor da Presidência da 

Federação do Comércio Varejista do Estado de Pernambuco. Organizou e instalou o Conselho 

Regional de Contabilidade, seção Pernambuco e fundou a Federação Nacional de Economistas, 

sendo o seu 2º Vice-Presidente. 

No setor sindical, foi presidente do Sindicato dos Economistas Profissionais de 

Pernambuco (Hoje sócio Benemérito). Organizou e instalou os seguintes sindicatos: 

“Sindicato dos trabalhadores em enérgia-termo-elétrica do Recife",“Sindicato dos 



22 
 

 

trabalhadores na indústria do Vidro, Cristaise Espelhos do Recife”. Por fim, organizou e 

instalou o Centro de Aperfeiçoamento e Qualificação Profissional para o Comércio do 

(SENAC ) em 1968.  

Feitas todas as considerações acerca da vida pública de José Vicente Rodrigues Lima, 

bem como sobre a conjuntura político-social em que surgiu a Frente Negra Pernambucana , 

sobretudo em relação ao conceito de memória adotado nesta pesquisa, passamos a apresentar 

a organização da presente tese. O texto aqui apresentado divide-se em cinco capítulos.  

No primeiro capítulo, discorreremos sobre o aparelhamento ideológico da ditadura do 

governo de Getúlio Vargas, denominada de Estado Novo. Pernambuco, neste período, é 

governado por dois políticos fortes: Carlos Lima Cavalcanti e Agamenon Magalhães, os 

quais, apesar das dissidências políticas, comungavam da ideologia vigente na época referente 

à população negra. 

O primeiro deles, o governador Carlos de Lima Cavalcanti, no dia 10 de novembro de 

1937, é destituído do cargo de governador do Estado, ficando em seu lugar Agamenon 

Magalhães, o qual recebera apoio de Getúlio Vargas. Será sobre o governo desse último que 

centraremos nossa atenção, tendo em vista ter sido em seu mandato a transformação da Frente 

Negra Pernambucana  em Centro de Cultura Afro-Brasileiro. Tal acontecimento nos leva a 

aventar como hipótese a idéia de que tal transformação se deu, entre outros motivos, por conta 

da repressão exercida pelo governo sobre a população negra e os movimentos sociais da 

época. Esse contexto influencia a identidade da entidade. 

Ressaltamos que, apesar de não aprofundarmos o processo de construção da identidade 

do movimento, compreendemos que esta não é algo constituída de forma engessada pela 

história. Sobre a constituição da identidade da Frente Negra Pernambucana, acompanhamos a 

abordagem de Stuart Hall, que concebe a identidade de um grupo social em sentido dinâmico, 

pois se reconstrói e se reconfigura ao longo do processo histórico. Não se pode entendê-la 

como algo dado, definido plenamente, desde início da história de um grupo social. (Silva; 

Louro, 2006).  

Ao assumir a intervenção, Agamenon Magalhães procura nomear para os cargos 

administrativos pessoas de sua confiança que estivessem comprometidas com a política do 

Estado Novo, isto é, pessoas que apoiassem irrestritamente o nome e a política de Getúlio 

Vargas. Nesse contexto, o catolicismo vai estar fortemente representado no governo, através 

dos bispos, padres e pessoas oriundos da Igreja Católica e, por que não dizer, através da 

formação católica de Agamemon Magalhães.  



23 
 

 

Segundo a pesquisadora Maria da Graças Almeida (2001), Agamenon Magalhães 

coloca como uma das suas principais metas de modernização a cidade de Recife, 

considerando como atraso aspectos que davam à cidade uma aparência provinciana. 

 O projeto de Agamenon Magalhães para a modernização da cidade de Recife se  

fundamenta no discurso de bem-estar social, tendo duas metas principais: 1ª) a extinção dos 

mocambos, propondo a destruição de casas de palha e barro em detrimento da construção de 

casas de alvenaria; e 2ª) a repressão da religião de matriz africana.  

As duas campanhas são uma verdadeira cruzada contra tudo o que era considerado 

desagregação social. Nesse contexto, a população negra sofreu as conseqüências das medidas 

de repressão adotadas pelo Estado Novo, porque tais metas atingiam religiões de matriz 

africana e a maior parte da população negra que, por questões históricas, moravam em 

mocambos. 

Zuleica Campos nos seus estudos sobre o assunto comenta: 

 

As práticas de repressão adotadas pelo Estado Novo são construídas e 
justificadas a partir de um padrão ideal de homem brasileiro, perfeito de 
corpo e mente, os brancos europeus. Portanto, o projeto de eliminar da 
sociedade a cultura dos grupos negros, exteriorizada através das 
manifestações religiosas, atendia ao projeto de construir uma identidade para 
o Brasil a partir dos ideais de modernidade e de progresso. (Campos, 2001, 
p.199).  

 

Já no segundo capítulo desta tese, descreveremos o processo de constituição da Frente 

Negra Pernambucana e a sua transformação em Centro de Cultura Afro- Brasileiro, 

focalizando para isso o momento histórico da década de 1930. Para tanto, propomo-nos a 

analisar, a partir dos escritos de José Vicente Rodrigues Lima, o pensamento dos militantes e 

membros fundadores da entidade (dentre eles Solano Trindade e Miguel Barros), bem como 

as razões que os levaram a fundar o movimento Frente Negra Pernambucana, destinado a 

unificar a população negra. 

As fontes consultadas para a análise que empreenderemos na presente tese são os 

escritos de José Vicente e os depoimentos de pessoas que com ele se relacionaram, as quais 

são conhecedoras da história do movimento, inclusive fazendo parte, atualmente, da entidade 

Centro de Cultura Afro-Brasileira.  

No terceiro capítulo, aprofundaremos nossos estudos em uma das questões abordadas 

na obra de José Vicente Lima intitulada Xangô, qual seja a relação de diferentes setores da 

sociedade, tal como o Estado com religiões de origem africana na década de 1930. 



24 
 

 

A pesquisadora Maria Concepta Padovan (2007), em seus estudos, revela a intensa e 

violenta perseguição sofrida pelos “xangôs”, denominação dada, em Pernambuco, aos 

terreiros de candomblé. Nos anos de 1920, a prática de religião de origem africana já era 

considerada caso de polícia, passando, na década de 1930, a caso de loucura.  

Destacamos que, nesta pesquisa, a classe dominante está representada por órgãos 

institucionalizados: “Serviço de Higiene Mental e da Assistência a Psicopatas”, “Secção de 

Costumes e Repressão de Jogos” e a “Delegacia de Ordem e Costumes”. 

Segundo trabalho apresentado por Padovan, o Serviço de Higiene Mental em 

Pernambuco é o “primeiro do gênero criado no Brasil, deveria ser o responsável pelo 

esclarecimento e educação sobre as doenças mentais, no que se referiam a suas causas, curas e 

prevenções”. (Padovan, 2007, p. 2-3).  

Com o advento do Estado Novo, constata a pesquisadora, a ascensão de uma elite 

muito católica ao poder acentuou a repressão por parte do governo às religiões de matriz 

africana, “uma vez que não foram mais permitidas licenças de funcionamento de espécie 

alguma”. Todos os cultos considerados “baixo espiritismo” estavam proibidos. (Padovan, 

2007, p.3). 

Para Agamenon Magalhães, governador de Pernambuco na época, as motivações da 

interferência do Serviço de Higiene Mental estavam a serviço do combate de um “mal” que 

estava associado ao crime, à selvageria, à luxúria, e ao charlatanismo e, por isso, precisava ser 

exterminado para a “manutenção da ordem”. Como conseqüência direta de tal pensamento, 

foram criadas, na cidade de Recife em Pernambuco, a “Secção de Costumes e Repressão de 

Jogos” e a “Delegacia de Ordem e Costumes”.  

A respeito de tal posicionamento por parte do Estado, Maria das Graças Almeida 

(2001) argumenta que as atitudes de repressão do Estado às manifestações dos 

afrodescendentes são entendidas se analisarmos que, no objetivo de legitimar-se, o Estado 

Novo recriou o ideal de homem brasileiro: um homem perfeito de corpo e mentes sãos.  

Disso resulta que qualquer referência às origens do homem brasileiro era sempre 

apontada para o estereótipo do branco. Deste modo, aniquilar a memória coletiva dos grupos 

negros manifestada nos cultos religiosos significava instituir uma nova memória. 

Tomando como importantes os acontecimentos de tal conjuntura para a compreensão 

mais ampla do objeto de estudo da presente tese, nossa proposta é desvelar as implicações 

históricas dos terreiros envolvidos nos relatos de José Vicente Lima, trazendo para o debate 

aqui empreendido dados referentes não somente à repressão às religiões de origem africana, 



25 
 

 

mas também às estratégias que os atores sociais freqüentadores dos terreiros tiveram de 

desenvolver para sobreviver às violentas perseguições. 

Dessa forma, analisaremos as relações dos xangôs de Recife da década de 1930, 

atendo-nos em duas obras publicadas na época: Xangô de José Vicente Lima (1937) e Xangôs 

do Nordeste. Investigações sobre os cultos negro-fetichistas do Recife de Gonçalves 

Fernandes (1937).  

Pretendemos colocar em questão a ação dos intelectuais acadêmicos e a estreita 

relação da medicina psiquiátrica com o poder público, na atuação contra os xangôs da cidade 

de Recife, uma vez que tanto acadêmicos quanto instâncias governamentais acionaram 

mecanismos de controle e disciplina para religiões de origem africana. 

A partir desse contexto, buscaremos analisar, sobretudo, as ações individuais e 

coletivas de resistência que os praticantes do xangô tiveram de desenvolver diante das ações 

institucionalizadas dos órgãos de repressão e controle de religiões de matriz africana. 

Com isso, procuraremos desvelar as implicações históricas das práticas de vigilância e 

repressão exercidas pelos meios oficiais sobre os membros das religiões afro-brasileiras. 

Trata-se, principalmente, de evidenciar o caráter racista dos órgãos institucionais de repressão 

social, demonstrando, assim, que tais ações faziam parte de uma política de Estado que 

concebia a população negra como “inferior”, mesmo quando se posicionavam contra a 

repressão policial nos terreiros, como é o caso de Ulisses Pernambucano, diretor do Serviço 

de Higiene Mental. 

Para interpretar tais relações, buscaremos nas categorias de análise (de grupos 

específicos e diferenciados) um suporte metodológico para analisar os grupos religiosos de 

origem afro que foram alvos de repressão institucionalizada. A metodologia adotada para a 

realização desta tese — metodologia interpretativa — foi estudada por Clóvis Moura (1988), 

ao abordar o tema da resistência como gerador da organização da população negra frente aos 

sistemas de barreiras sociais, no período escravista e pós-abolição.  

Com relação ao quarto capítulo desta tese, faremos um estudo sobre a temática da 

educação e da população negra sob a ótica de José Vicente Lima. Nesse contexto, vale 

ressaltar que estudos da história do negro no Brasil na década de 1930 têm se preocupado em 

compreender o desejo do negro de afirmar-se socialmente através da educação. Dentre os 

estudiosos que se dedicaram a esta temática, destacam-se Clóvis Moura (1988), Regina Pahin 

Pinto (1993), Elisa Larkin Nascimento (2003) e Marcelino Felix (2001). Esses autores 



26 
 

 

sinalizam que a educação (instrução, escolaridade) foi valorizada pelas lideranças negras das 

associações negras nas décadas de 20 e 30 do século XX.  

Tais estudos expressam que os movimentos negros da época apontavam a deficiência 

e, até mesmo, a ausência da educação como a principal causa da situação de desigualdade 

social em que o negro se encontrava. Segundo Moura, o aprimoramento educacional fazia 

parte das estratégias para que o negro brasileiro pudesse ascender socialmente, incutindo-lhe a 

idéia de que poderia chegar ao mesmo nível dos brancos. Tais fatos fundamentam-se de forma 

substancial nos aportes teóricos sobre a educação para a população negra na década de 1930. 

Finalmente, no quinto e último capítulo, apresentaremos as considerações finais sobre 

o nosso trabalho, que, ao longo dos estudos foram se constituindo, na busca de uma melhor 

compreensão dos escritos elaborados pelo militante da Frente Negra Pernambucana José 

Vicente Lima.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



27 
 

 

CAPÍTULO I  

A IMPLANTAÇÃO DAS POLÍTICAS ESTADONOVISTAS NA DÉCADA DE 1930 

EM PERNAMBUCO E SUA RELAÇÃO COM A POPULAÇÃO NEGRA 

 

Neste capítulo, temos como objetivo principal discorrer acerca das transformações 

históricas e políticas ocorridas em Recife, no estado de Pernambuco, nos anos 30 do século 

XX, com o intuito de melhor caracterizar e compreender a situação social da população negra 

daquele período, a fim de apreender os fatores contextualizadores das fontes documentais de 

nossa pesquisa, mais especificamente aqueles relacionados às memórias de José Vicente 

Lima. 

Para tanto, nossa análise centrar-se-á na implementação das políticas do projeto 

estadonovista em Recife na década de 30 do século XX, principalmente em 1937, ano em que 

a entidade Frente Negra Pernambucana foi fundada e transformada em Centro de Cultura 

Afro-Brasileira. 

Este período, denominado de Estado Novo, inicia-se em 1937, caracterizando-se pela 

proposta de organização social, bem como pela fundamentação na moralidade e na 

religiosidade. Neste contexto, Agamenon Magalhães, governador do estado de Pernambuco, 

com o apoio das justificativas científicas, desenvolveu, principalmente no campo da 

psiquiatria, ações que vão afetar em profundidade a população negra. 

Nossa questão principal é perceber qual a situação vivida pela população negra no 

Recife desse período. Os estudos vão nos auxiliar na compreensão dos motivos que 

determinaram a fundação da Frente Negra Pernambucana. Para tanto, focaremos a 

administração do governo de Agamenon Magalhães que neste período governa o Estado de 

Pernambuco, apoiando e tendo apoio do Governo de Getúlio Vargas. 

 É importante considerar que a década de 1930 representou na historiografia brasileira 

um período histórico de confronto entre forças políticas de esquerda e de direita, além de ter 

sido um momento de fortalecimento de um Estado autoritário, que não admitia sob hipótese 

alguma a diversidade de pensamento, propondo assim a homogeneização do todo social em 

torno da defesa de uma identidade nacional. 

Nesse sentido, na proposta de uma identidade nacional estava embutida a eliminação 

de tudo o que identificava a nação ao “atraso”, ideologia construída por meio de idéias 

preconceituosas que permeavam o mundo desde o século XIX. Para se contrapor à idéia de 

“nação atrasada” defendeu-se então a busca por uma imagem de nação positiva, relacionada 



28 
 

 

ao branco católico. 

A pesquisadora Zuleica Campos, citando Edgar Carone (1997), comenta que foram 

cordiais e estreitas as relações entre o Estado Novo e as classes dirigentes. As críticas 

“continuaram a existir contra o governo, porém, a maior parte da oligarquia e da burguesia 

urbana manteve contatos contínuos com Getúlio e seus representantes numa recíproca troca 

de favores”. (Campos, 2001, p. 186). 

O estado de Pernambuco neste período é governado sob a ideologia da identidade 

nacional, através das políticas do Estado Novo. Getúlio Vargas, por meio de interferência 

política nos estados, concretizou projetos que vinham sendo debatidos desde 1930, dentre eles 

o projeto da identidade nacional do Brasil. 

Segundo Padovan, o Estado Novo: 

 

(...) foi construído, desde seu início para ser visualizado como o único 
desfecho possível da Revolução iniciada em 1930. Essa concepção foi 
baseada, principalmente, em novos conceitos criados em torno da Nação e 
do trabalhador como símbolos do nacionalismo.   
Amparava-se num imaginário onde aspectos católicos se misturavam ao 
“corporal”, constituindo símbolos que eram veiculados pela propaganda, e 
eram amplamente utilizados para se atingir a emoção e provocar um 
entendimento passivo e sem reflexões. (Padovan, 2007, p.23). 

 

Até 1937, o estado de Pernambuco é governado por Carlos Lima Cavalcanti, seu 

governo foi marcado pela disputa política com Agamenon Magalhães, com o qual se 

desentendeu, chegando ao rompimento em 19371
. 

Agamenon Magalhães e Carlos de Lima Cavalcanti, apesar de pertencerem à mesma 

sigla partidária (PSDP - Partido Social Democrático de Pernambuco), tinham intensas 

divergências políticas. As cisões não eram por questões ideológicas no que se refere à política 

de construção de uma identidade nacional para o Brasil, mas porque os dois disputavam os 

mesmos espaços, o poder político estadual e o nacional. 

Durante o governo de Carlos Cavalcanti, Agamenon Magalhães, que em 1934 foi 

convidado para assumir o Ministério do Trabalho, acumulou duas funções: o Ministério da 

Justiça, em 1937, fortalecendo-se como mediador entre o estado pernambucano e o poder 

central de Vargas. 

O fortalecimento político de Agamenon Magalhães causou insatisfação ao governador 

Carlos Cavalcanti, o que pôde ser constatado através de uma carta enviada por ele ao seu 

correligionário de partido, Severino Mariz: 



29 
 

 

 

Ao assumir a pasta aumentou a importância do Sr. Agamenon.    
(...) Dilatou-se o sonho que sempre teve de dominar não só Pernambuco 
como o Brasil, pretensões que não esconde nem disfarça. E para realizá-las 
emprega todas as manobras e todos os processos de politicagem (Pandolfi, 
1984).  
 

O governo de Carlos de Cavalcanti tinha o apoio de vários setores sociais que lhe 

davam força e legitimação política. Além disso, possuía uma maioria significativa nas 

assembléias federal e estadual. Todavia, o fato de não apoiar Getúlio Vargas o enfraqueceu na 

disputa com Agamenon Magalhães, grande aliado de Vargas, levando seu oponente a 

fortalecer seu domínio em Pernambuco. 

De acordo com Dulce Chaves Pandolfi (1984), o fato de Agamenon ter ocupado dois 

importantes ministérios lhe colocou na posição de grande prestígio tornando-se umas das 

principais lideranças civis durante todo o período que antecedeu o golpe de estado de 10 de 

novembro. 

Como conseqüência disso, ele foi designado para ser um dos coordenadores da 

campanha de sucessão presidencial, fato este que contribuiu significativamente para 

aproximá-lo de Getúlio Vargas, tornando-o cada vez mais uma figura de destaque no cenário 

político nacional. 

Sob a denúncia de estar envolvido no levante comunista de 1935, Carlos Cavalcanti é 

retirado do poder em maio de 1937. A acusação tem como principal articulador Agamenon 

Magalhães que assumiu o poder em Pernambuco em novembro do mesmo ano, contando para 

isso com todo o apoio de Getúlio Vargas. 2 

Ao assumir o governo, Agamenon Magalhães escolheu para os cargos administrativos 

pessoas de sua confiança que estavam comprometidas com o governo de Vargas. 3. Disso 

resultou que elegeu muitas pessoas ligadas à Igreja Católica. 

A principal meta de Agamenon Magalhães como governador de Pernambuco era a 

modernização de Recife, acabando com tudo aquilo que dava à cidade um aspecto 

provinciano. O projeto propunha o saneamento e a higienização, alargando ruas e extinguindo 

becos para o embelezamento da cidade. 

                                                                                                                                                                                     
1 Informação retirada de FILHO, Andrade. China Gordo. (1976). 
2 Ibidem 
3 CAMPOS, 2001. 



30 
 

 

Contudo, na ideologia do projeto encontravam-se aspectos que iam além do físico, 

pois se pretendia construir uma nova mentalidade de vida social envolvendo hábitos de vida 

que se ajustassem à proposta de uma cidade moderna e desenvolvida. (Almeida, 2001). 

Para implementar suas ideologias de governo, Agamenon Magalhães contou com o 

apoio incondicional da mídia escrita, principalmente do jornal “Folha da Manhã”. A Folha era 

um jornal muito popular com edições matutina e vespertina; por meio dele, Agamenon 

Magalhães atraía a atenção da população e disseminava ideologia estadonovista em 

Pernambuco. (Souza, 2006). 

No projeto de modernização da cidade de Recife, dois aspectos se destacavam: a 

perseguição aos terreiros e seguidores de religiões de matrizes africanas e a campanha contra 

o mocambo. As duas campanhas buscavam apoio da sociedade com medidas determinadas 

pelo Estado, através de um discurso de promoção do bem comum, construído em torno cura 

de duas moléstias que afetavam a sociedade.  

Verificando as edições dos jornais da época, principalmente o jornal Folha da Manhã, 

é possível perceber que as campanhas governamentais obedeciam a um discurso único: 

promover o bem-estar social através de ações contra a desagregação social. Além disso, as 

reportagens, repetidamente, fazem menção aos catimbozeiros como um perigo social. 

O projeto de modernização que embutia a ideologia do Estado Novo passa a ser posto 

em prática com vários e violentos mecanismos de controle da opinião pública, dentre eles o 

DOPS e a censura aos órgãos de comunicação. 

Nos relatos de José Vicente, o controle do Estado Novo exercido sobre ele e sobre as 

questões da população negra ficam bastante evidentes: 

 

(...) Não éramos muitos, mas suficiente para sentarmos numa mesa da 
Leiteria Vitória, na Rua do Imperador Pedro II e após “uma papa e um café 
pequeno”, falávamos sobre o problema. Recebemos estímulos, e até 
coluninha num canto dos jornais do que nos aproveitamos bastante, embora 
submetidos à implacável censura de Jaime de Santiago e Edson Moury 
Fernandes, este último Delegado da Ordem Política e Social.  
Fui chamado por Edson, na Secretaria de Segurança, para ser aconselhado, 
como um ex-colega do velho Casarão do Ginásio Pernambucano, a “acabar 
com Afro- Brasileirismo aqui”, entre nós não existe preconceito, me dizia 
ele, quando pretendi fazer uma festa e publicar um artigo mais amplo no dia 
13 de Maio. (Lima, 1979, p.3).  
 

Na citação acima duas ações são reveladas: a repressão e censura do Estado, 

representado por Jaime Santiago e Edson Moury Fernandes, que era o dirigente titular do 



31 
 

 

DOPS na época4, além da defesa desta mesma instituição de que no Brasil não existe 

preconceito.  

A pesquisadora Karin Sant´Anna Kössling (2005), em seus estudos, revela a ação 

vigilante do DOPS aos movimentos na década de 30. Segundo ela, 

 

 A repressão contra os movimentos negros da década de 30 revela-se sob a 
perspectiva da repressão ao comunismo, visto que as reinvidicações afro-
descendentes foram entendidas como “ação de comunistas”. O movimento 
negro, na década de 30, foi vigiado e cerceado mais por questões políticas do 
que raciais,  ligado ao contexto específico da época, em que toda e qualquer 
movimentação social era controlada. Preocupava o Estado, o fato de que as 
associações afro-descendentes poderiam mobilizar parte da população que se 
identificasse com os problemas raciais. Ressaltamos que, ao mesmo tempo 
em que o afro-descendente se mobilizava em prol da sua inserção social, por 
vezes instigado pelos grupos políticos de esquerda, ele subvertia duplamente 
a ordem: racial e política. A ameaça, num primeiro momento não estava no 
afro-descendente enquanto grupo étnico e sim nos “cooptados” pelo Partido 
Comunista, segundo registros do DEOPS. Aliado, é claro, a um forte 
preconceito de cor; que aparece algumas vezes de forma velada, e outras 
vezes de forma explícita. (Kössling , 2005,p.6).  

 

Kössling chega a esta conclusão depois de ter pesquisado documentos dos arquivos do 

DEOPS de São Paulo, os quais revelaram que para atingir seus objetivos de controle da 

sociedade o Estado utilizava-se a vigilância sistemática dos órgãos institucionais, dentre eles, 

a polícia e os meios de comunicação. (Kössling , 2005 p. 6,7). 

Assim sendo, os órgãos institucionais e os meios de comunicação foram importantes 

para a sustentação e difusão das ideologias do Estado Novo. Através deles, procurava-se 

legitimar e fortalecer as ações que o Estado procurava desenvolver. As ações estavam 

voltadas para a concordância entre as classes sociais em função do desenvolvimento da 

Nação, governada por um governo forte capaz de levar o país à harmonia, ao progresso e à 

moralidade. 

Em Pernambuco, o governo de Agamenon Magalhães, de caráter extremamente 

centralizador, aliou-se à Igreja Católica de direita, com quem Agamenon estabeleceu uma 

estreita relação, pois na mocidade fora seminarista. Citando Robert Levine, a pesquisadora 

Bartyra Queiroz de Souza (2006) comenta: 

 

(...) nenhum lugar do Brasil houve um governo  tão relacionado com a ala 
neo-ortoxa da Igreja Católica . A ligação da Igreja/Estado no governo de 
Agamenon Magalhães ocorreu de maneira estreita e é um importante fator 
de explicação para muitas das atitudes tomadas por esse governo com 

                                                           
4 FILHO, 1976. 



32 
 

 

relação a alguns grupos como catimbozeiros. Pois o governo e seus aliados 
católicos pretendiam manipular e controlar as massas também dos valores 
cristãos e católicos da sociedade. 
Desse modo, centralizando o poder, substituindo os profissionais da antiga 
administração por outros ligados a sua pessoa e comprometidos com os 
novos rumos políticos, Agamenon Magalhães em pouco tempo enfraquece a 
antiga elite política pernambucana ao mesmo tempo que fortalece a sua 
administração. (Souza, 2006, p. 20).  

 

Assim, o governo de Agamenon, aliado principalmente às forças políticas da Igreja 

Católica, impôs a toda sociedade a imagem de um governo de renovação, através da 

implementação de grandes projetos. A esse respeito comenta Padovan: 

 

(...) a Igreja Católica representou um dos mais fortes aliados do novo 
governo, não só através do apoio e aceitação do golpe, mas também 
procurando se integrar ao trabalho social populista; através da busca de uma 
uniformização da fé e de campanhas contrárias às demais igrejas, 
consideradas pagãs.  
Por esta razão, uma das primeiras medidas de Agamenon foi a de escolher 
seu grupo de secretariado entre os membros do movimento católico 
representante da Igreja no Recife, a Congregação Mariana da Mocidade 
Acadêmica. Entre os nomes escolhidos estavam os de Manoel Lubambo 
(Secretaria da Fazenda), Etelvino Lins (Chefe da Polícia, futura Secretaria de 
Segurança Pública), Apolônio Sales (Secretaria de Agricultura), Arnóbio 
Tenório Wanderley (Secretaria de Governo) e o Jornalista Nilo Pereira 
(Departamento de Educação, futura Secretaria de Educação), entre outros. 
(Padovan, 2007, p.24-25). 
 

A pesquisadora Bartyra Queiroz de Souza, citando matéria sem assinatura do jornal 

Folha da Manhã, de 19 de outubro de 1940, ressalta que a idéia de um estado renovado e 

empreendedor, articulado com um projeto de nível nacional, pode ser percebido.  

 

(...) Dentro daquele panorama geral de reconstrução focalizando-se os 
aspectos locais daqueles problemas, é justiça salientar a finalidade e o 
entusiasmo do interventor Agamenon Magalhães aos postulados do novo 
regime, executando uma política financeira da mais rigorosa compreensão de 
despesas, assinalada pela substituição dos “déficits” orçamentários por 
aviltados saldos no tesouro nacional... Criando um ambiente propício à 
estabilização e fortalecimento das classes médias: realizando uma política de 
assistência e previdência social, na qual avulta vitoriosa e benemérita 
campanha pela extinção social dos mocambos, política de proteção aos 
humildes, que é o mais belo padrão do seu governo. (Souza, 2006, p.20). 
 

A ideologia de um Estado forte de reconstrução nacional propagada no governo de 

Agamenon Magalhães tem como referência o governo do presidente Getúlio Vargas. A esse 

respeito, Campos argumenta que no projeto de reconstrução nacional está embutido o controle 



33 
 

 

da sociedade, uma vez que tanto no governo de Agamamon como no de Getúlio Vargas havia 

a preocupação de evitar qualquer iniciativa individual ou coletiva de contestação do regime. 

Isso implica dizer que a ideologia comunista vai ser combatida como uma grande ameaça 

nacional. Nos seus estudos sobre o assunto, a pesquisadora destaca: 

 

 

O golpe de 1937 foi justificado como a salvação do Brasil do perigo 
comunista. Trabalhava-se a representação de que o processo empreendido 
em 1930 livrara o país das oligarquias decadentes e retrógradas, enquanto o 
Estado Novo vencera definitivamente , o Comunismo. As mensagens da 
propaganda alardeavam que a “sociedade feliz” se caracterizara e que a 
“felicidade brasileira oficial” deveria ser comemorada em todas as datas 
cívicas.” (Campos, 2001, p.185). 
 

À semelhança do que propunha Getúlio Vargas, o governador pernambucano 

divulgava a idéia segundo a qual suas ações levariam a sociedade à felicidade social, isentando-

a de quaisquer preocupações, uma vez que o governo teria tudo sob controle. Para garantir tal 

controle, Agamenon utilizava-se também dos órgãos de Segurança Pública. Acerca dessa questão, 

Padovan compara a política do governo do estado de Pernambuco com a do presidente Getúlio 

Vargas, nos seguintes termos: 

 

(...) No mesmo estilo que o então Presidente Getúlio Vargas adotara em seu 
governo (procurando passar uma imagem de que, mais que um governante, 
era um verdadeiro pai para a nação). Agamenon começava a introduzir 
Pernambuco no projeto maior do Estado Novo, onde em nome da segurança 
e ordem nacionais, o moderno deveria equilibrar-se com uma ideologia de 
cunho moralista, baseada no amor à pátria, à família e à igreja. (Padovan, 
2007, p.23).    
 

A Secretária de Segurança Pública vai estar no controle onde estiver uma glomeração 

de pessoas, como por exemplo o carnaval. No jornal Folha da Manha de 21 de janeiro de 

1940 é publicada uma portaria do órgão repressor com a seguinte nota:  

 

 Fica proibido: a) A exibição de quaisquer conjuntos carnavalescos não 
licenciados pela polícia; g) os ultrajes a qualquer crença religiosa e a seus 
symbolos; h). As canções offensivas ou mesmo allusivas às autoridades e ás 
corporações militares, entre outras.(Folha da Manhã, Edição Matutina, 
21/01/1940, p.12).  
 

Como vimos no texto publicado no jornal, era preciso licença para realizar o carnaval. 

Esta publicação esclarece-nos o porquê de José Vicente Lima, em sua obra Xangô, defender 



34 
 

 

que a fundação da Frente Negra Pernambucana  não tinha o objetivo de pedir ao governo 

auxílio para blocos ou clubes carnavalescos, mas sim pregar a unificação de todos os negros 

na defesa de seus interesses. Lima argumenta:  

 

(...) Assim está formada em Pernambuco uma associação, não para pedir aos 
governos uma subvenção para blocos ou clubes carnavalescos, mas para 
pregar a unificação de todos os negros do Brazil para defeza de seus 
interesses, a fim de derrubar de uma vez para sempre o complexo de 
inferioridade e ensinar ao negro brazileiro a vêr o homem pelo homem e não 
pela qualidade, (pela côr da epiderme). (Lima, 1937, p. 23). 

 

A citação acima, neste momento, é apenas para o entendimento da referência sobre os 

clubes e blocos carnavalescos. No período da criação da Frente Negra Pernambucana  o controle 

estatal era exercido em muitas organizações populares com o discurso de estar estabelecendo a 

ordem social.  

Este aspecto histórico é muito importante para a compreensão da conjuntura na qual 

estavam inseridos não apenas a entidade negra pernambucana, mas também seus militantes. Era um 

período de ações extremamente autoritárias por parte do governo pernambucano, no qual as 

ideologias de cunho racistas estavam no auge. É neste contexto que pessoas que faziam parte da 

Frente pernambucana vão propor a defesa dos interesses da população negra, assunto este que será 

aprofundado no capítulo II desta tese. 

São várias as ações do governo de Agamenon Magalhães; entretanto destacamos 

apenas duas: a perseguição aos cultos de origem africana e a extinção dos mocambos. Nelas 

estava subjacente uma ideologia de inferiorização da população negra. O jornal Folha da 

Manhã, de 22 de junho 1939, descreve as características das moradias denominadas 

mocambos, conforme registrado pelos estudos de Padovan:  

 

Mocambo tem parede de taipa, madeira usada, zinco, flandres, capim ou 
palha. O seu piso é de terra e sua cobertura é de palha ou de folhas de lata. 
Tem uma sala e um quarto. Quarto sem luz  de 4 a 5 metros, quando a aréa 
miníma devia ser 8 metros quadrados. Nesse espaço sem luz, sem piso, 
vivem uma medida de a 4 a 5 pessoas. Os despejos dos mocambos são feitos 
nos braços das marés, em buracos abertos diariamente para esse fim, ou à 
flor da terra.” (Padovan, 2007,p.48).  
 

Para propagar a campanha da extinção dos mocambos, Agamenon Magalhães buscou 

o opoio dos meios de comunicação, principalmente de um jornal que tinha muito prestígio na 

época: Folha da Manhã. Este jornal surgiu no dia 21 de novembro de 1937 e a partir de 24 de 

fevereiro de 1938 teve uma edição matutina e outra vespertina. (Souza, 2006, p. 20). 



35 
 

 

A respeito do início do governo de Agamenon Magalhães, a pesquisadora Maria 

Concepta Padovan comenta: 

 

Agamenon Magalhães assumiu o governo de Pernambuco em 3 de dezembro 
de 1937, com grandes comemorações, passeatas e missas; em seu discurso 
de posse, defronte do Palácio do Campo das Princesas, pronunciou a frase 
que se tornaria uma legenda em Pernambuco: “Eu vim para trazer a emoção 
do Estado Novo.” (Padovan, 2007p. 23).  
 

A frase de Agamenon foi registrada no jornal Folha da Manhã, do dia 4 de abril de 

1938, em uma matéria que tinha como título A cidade cheia de graça e de luz, o ideal de 

Agamenon. Segundo Padovan, a manchete expressa o trabalho que o governador tentou 

realizar na cidade de Recife. (Ibidem, p. 23).  

Sendo um grande defensor da política do Estado Novo, Agamenon saiu na defesa do 

regime estadonovista. Segundo pesquisa de Padovan, no jornal Folha da Manhã, do dia 06 de 

junho de 1938, o governador pernambucano declarou: 

 

 (...) O Estado Novo não foi um golpe de um partido, nem o movimento de 
uma classe. Foi um facto moral. [...] O panorama brasileiro, antes de 10 de 
novembro de 1937, apresentava os sinaes de uma decomposição próxima. 
[...] Surgiu, então, o facto moral, a reacção do nosso clima histórico, do 
sentido de autoridade e de ordem. Surgiu o Estado Novo, como uma 
affirmação de governo, de orientação, de appello às reservas moraes. 
(Ibidem, p.23). 
 

O jornal Folha da Manhã, que estava a serviço da ideologia do Estado Novo, pertencia 

a Agamenon Magalhães, que era o sócio majoritário. Por conta disso, o jornal reservava 

diariamente uma coluna para governador pernambucano, elogiando e destacando bastante 

seus artigos. A prática de utilização dos meios de comunicação para inculcar na população 

brasileira a ideologia do Estado Novo também foi muito utilizada pelo presidente Getúlio 

Vargas, através de um programa veiculado a nível nacional denominado A Hora do Brasil. 

Aprofundando os dircursos do jornal Folha da Manhã que difunde as campanhas de 

Agamenon Magalhães, Campos analisa o autoritarismo e a ideologia racista que perpassa as 

ações:  

 

Os artigos de Agamenon Magalhães para a Folha da Manhã e lido na Rádio 
Clube de Pernambuco, passam a comentar, à medida que a polícia é 
acionada, a completa erradicação dos catimbós. É o discurso do vencedor, 
daquele que não admite, sob nenhuma hipótese, o descumprimento da 
ordem. Se os afro-umbandistas representavam a desordem, o desepero, a 
exploração, sob o seu governo, foram apagados, exterminados. Eles 



36 
 

 

despareceram da sociedade através da ações eficientes daqueles que “sabem” 
execer o poder.  
Esses fragmantos de discursos retirados da Folha da Manhã possibilitam 
reconstruir as formas de acusação e os modos de condenar. Esses discursos 
também demonstram que os personagens da trama participam das mesmas 
premissas culturais. Todas as personagens participam das crenças não só no 
plano das idéias. Há, de um lado, uma hierarquia , no plano das idéias, mas 
há, também, a construção de um campo, em que os comportamentos são 
classificados e constituídos. (Campos, 2001, p. 242).  
 

A repressão exercida pelo governo “ampara-se na autoridade da lei para legitimar-se” 

e dessa forma o autoritarismo controla todos “os canais democráticos de liberdade de 

expressão”, ditando normas de “conduta baseadas no domínio extremado do medo, do 

silêncio, da ordem e da disciplina”(Ibidem, p. 242). 

Padovan, ao analisar a conduta de governo de Agamenon, descreve como o interventor 

se dirigiu à Folha da Manhã em 3 de dezembro de 1938:  

 

Pernambuco: nem eu prometi em vão, nem em vão vos confiastes. (...) Não 
viria governar o meu Estado senão para assegurar ao povo de minha terra 
melhores condições de vida. Em vez de artifícios enganadores, eu trouxe um 
plano de recuperação econômica e social de Pernambuco. (...) O poder do 
Estado Novo não é o poder pelo poder. É o poder pelo trabalho. Não transigi 
com minhas próprias paixões, não transigi com qualquer interesse. Só tive 
uma preocupação, do bem público. Meu governo não tem confronto, porque 
governei à luz do dia, com a colaboração de todas as classes (...) A solução 
dos problemas econômicos foi encaminhada. Justiça, eu procurei realizá-la 
atenuando as dificuldades da fortuna, combatendo as explorações. Nenhum 
interesse particular pode lograr predomínio sobre o interesse público. 
(Padovan, 2007, p. 25). 
 

Agamenom Magalhães trabalhou incessantemente para implantar a concepção do 

Estado como a única e verdadeira voz representante de todos os brasileiros. A esse respeito, a 

pesquisa de Souza aponta que o jornal Folha de Manhã foi o eixo principal de divulgação e 

sustentação da ideologia do Estado Novo em Pernanbuco.  

Juntamente com a repressão social, as metas das campanhas eram acabar com tudo 

aquilo que se relacionasse ao atraso social. Logo, para combatê-lo era necessário levar a 

sociedade ao progresso. Como conseqüência, com a idéia de progresso, se instalou a proposta 

de reconstrução da cidade de Recife.  

Para atingir o objetivo de modernização, um projeto de saneamento, higienização e 

embelezamento da cidade foi arquitetado com o discurso de que tais ações visavam ao bem-

estar e à saúde física e mental da população. 

Segundo a pesquisadora Maria das Graças Andrade Ataíde Almeida, no objetivo do 



37 
 

 

projeto de reconstrução de Recife estava embutido o desenvolvimento de uma ideologia 

contra o atraso.  

Nesse sentido, eram realizadas ações para incutir na população pernambucana o 

pensamento de uma nova vida voltada para a idéia de progresso, tendo como referência as 

cidades do sul do Brasil. 

O projeto de progresso do governo era transformar a cidade de Recife em uma 

metrópole, construindo habitações e vilas populares em lugar dos becos, os mocambos, com o 

intuito de higenizar a cidade. Sobre o asunto comenta Padovan: 

 

O principal interesse de Agamenon era o de equiparar o Recife ao Rio de 
Janeiro, a grande metrópole nacional da época, através da erradicação de 
tudo que simbolizasse o velho, a miséria e a desordem. E a partir de um 
plano de remodelação da cidade, procurou modernizar, sanear, higienizar e 
embelezar: “construir uma memória para o futuro [...], monumentos que 
expressam a vida coletiva”; um “ideário moldado no conceito do nascimento 
de uma nova cidade.” (Ibidem, p. 25). 
 

O projeto de embelezamento da cidade de Recife faz parte de um projeto nacional 

denominado por estudiosos(as) do assunto como “Belle Époque basileira”. A proposta que 

estava em curso era a identificação de algumas cidades brasileiras com a arquitetura européia, 

dando-lhes uma referência de progresso. Nesse sentido, embutido no discurso de levar a 

sociedade ao progresso estava a ideologia que atingia a população afrodescente. 

A ação discriminatória aconteceu quando o governo difundiu a idéia de erradicar com tudo 

o que viesse a contribuir para a vagabundagem, com a criminalidade, com os mocambos e com os 

cultos de origem africana, fazendo referência direta à condição de vida e cultura do  negro. A 

maneira de viver dos afrodescendentes vai ser, então, apontada como responsável pelo atraso 

social em que se encontrava o estado de Pernambuco. (Almeida, 2001). 

Como vamos tratar da questão da perseguição aos cultos de origem africanas no 

segundo capítulo aprofundaremos aqui a grande campanha contra os mocambos desenvolvida 

pelo governador pernambucano Agamenon Magalhães.  

Por questões históricas, a maioria das pessoas que viviam em moradias denominadas 

mocambos eram afrodescendentes. Não é dificil imaginar que o escravismo a que foram 

submetidos os africanos e seus descendentes não permitiu que a maioria desta população 

tivesse uma casa em condições dignas para morar. 

Mesmo após a abolição, as condições sociais dos afrodescendentes são mínimas não 

tendo acesso à educação, emprego, moradia, sáude etc.  



38 
 

 

Se ficamos na superficialidade da reflexão da campanha pelo fim dos mocambos , 

poderemos imaginar que transformar casas de taipa e barro em tijolos foi muito bom. Este 

pensamento é um engodo, pois o fim dos mocambos estava embutido na proposta de 

higienização da cidade e fundamentou o discurso de muitos governos na época. Destacamos 

que a proposta de extinção dos mocambos fez parte da pauta dos governos anteriores a de 

Agamenom Magalhães, entretanto sem sucesso. 

Através de uma comissão instituída a nível governamental denominada “Comissão 

Censitária dos Mocambos”, o governo de Agamenon Magalhães em 1938 deu início à 

campanha “Cruzada Social Contra o mocambo”. Sobre este assunto, Padovam comenta que 

“foi em nome do ‘interesse público’ que Magalhães deu início a seu projeto de recuperação do 

Recife, com o auxílio do Prefeito indicado, Novaes Filho, através de duas principais vertentes: 

a erradicação dos mocambos e o combate aos “catimbós”. (Padovan, 2007, p. 25).     

Um recenseamento foi relizado no intuito de conhecer as condições fisicas das 

moradias, números e perfil socio economico das pessoas  residentes nos mocambos.  

O jornal “Folha da Manhã” publicou em 1939 que, em uma população de  

aproximadamente 500.000 pessoas, 164.877 eram habitantes de mocambos. Em Recife, a 

quantidade de mocambos era de 45.581, sendo que 4.070 possuíam fossa rasa e sem descarga. 

O recenseamento apontou que a maioria dos homens eram operários, comerciantes, 

empregados do setor de transporte e artesãos, enquanto, entre as mulheres, a maior parte delas 

trabalhava como cozinheira e lavadeira. Desta população, 2/3 era alfabetizada e o salário 

médio era de $154.000 . A referência sobre o salário é referente ao “chefe de familia”, por 

isso entendemos que este dado refere-se ao universo masculino. Nessee sentido, observa-se 

que o universo feminino no recenseamento foi pouco explorado.   

A proposta de eliminação dos mocambos, segundo estudo de Zélia de Oliveira 

Gominho, relaciona de forma direta a imagem da sociedade do atraso à imagem do 

africanizado em Recife, segundo a pesquisadora:  

 

A vontade em eliminar a imagem africanizada da capital, nesse período, se 
revestiu de um conteúdo e sentindo político antes não formulado, 
explicitamente nacionalista, patriótico coletivista, redutivo e 
arregimentados”. (Gominho,1997). 
 

A imagem africanizada da capital de Recife é entendida mediante a ideologia do 

Estado Novo sobre o ideal do brasileiro baseado nas “origens branco-portuguesas: “somos 

latinos, somos portugueses da América. Essa nossa formação étnica; essa é a nossa história; 



39 
 

 

essa deve ser a diretriz da nossa conduta”; e no ideal de “corpo e mente sãos”. (Padovan, 

2007, p. 25e 26). 

Para desenvolvimento do ideal de homem brasileiro no Estado Novo, a articulação 

entre o Estado e a Psiquiatria foi essencial. A Psiquiatria ofereceu justificativa científica que 

assegurou ao Estado a concretização das suas propostas. “A psiquiatria foi de extrema 

importância nesse trabalho de criação do modelo ideal do homem brasileiro, uma vez que suas 

teorias possibilitavam o esquadrinhamento social e a identificação dos ‘grupos de risco’, além 

de seu controle”. (Padovan, 2007, p. 26). 

As comunidades onde a população negra se concentrava foram alvo das ações do 

governo de Agamenon Magalhães, pois a elas é apontada a responsabilidade do denominado 

“atraso social” em que se encontrava a cidade de Recife na época.  

Para tirar Recife do atraso e elevar a cidade às condições do progresso, duas ações 

governamentais foram desenvolvidas: a erradicação dos mocambos e o combate à religião de 

origem africana. 

O trabalho para erradicação dos mocambos estava entre as prioridades econômicas e 

sociais do governo, uma vez que as habitações eram de condições precárias, sem higiene e 

saúde. 

Toda a sociedade é convocada a se envolver na campanha que tem como seu principal 

propósito “salvar a raça, defender a dignidade humana, combater o mocambo e a acabar com 

ele.” (Ibidem, p. 27). 

A proposta de “salvar a raça” está vinculada a um projeto político envolvendo as 

teorias científicas de intelectuais da época, que vão propor soluções em relação à identidade 

do povo brasileiro. Sobre este assunto Campos comenta: 

 

Nesses termos, foi elaborado um projeto político que soube capitalizar 
acontecimentos e convencer a sociedade da importância de uma nova ordem, 
centralizada no fortalecimento do Estado, cuja reestruturação é esboçada em 
diversos movimentos intelectuais. Uma parcela dos intelectuais do Brasil 
estava voltada para questões que se originavam na matriz européia, 
propunha e reinterpretava soluções diante da realidade nacional. . (Campos, 
2001, p. 29). 

 

No desenvolvimento da identidade do povo brasileiro, os intelectuais de várias 

vertentes, principalmente da Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro, defendiam a idéia de 

que doenças, tanto física como mental, que acometem o povo brasileiro, uma vez que são 

tipicamente tropicais, deveriam ser prontamente sanadas pelos programas higiênicos.  



40 
 

 

Muitos médicos, principalmente da Faculdade de Medicina da Bahia, entendiam o 

cruzamento racial do povo brasileiro como grande mal, mas, ao mesmo tempo é o que o 

diferencia de outros povos. Nesse sentido, os estudos de Lilia Moritz Schwarcz mostram que: 

“por caminhos diversos chegavam as escolas médicas a conclusões semelhantes. Era preciso 

cuidar da raça, ou seja, da nação; e segundo os médicos caberia a eles o privilégio da 

execução de tal tarefa”. (Schwarcz, 2004, p. 235- 236).  

Sendo o conceito “raça” construído socialmente e historicamente na ideologia do 

Estado Novo que perpassa o governo de Agamenon Magalhães em Pernambuco, raça vai ser 

empregada “como sinônimo de povo brasileiro”, “população nacional”, “espécie de homem 

brasileiro” e conjunto de homens normais. Por isso, quando apontavam a necessidade de 

“aperfeiçoar a raça” ou “regenerar a raça”, buscavam realizar esses objetivos através de ações 

centradas no indivíduo, procurando impedir a irradiação de “degenerescências hereditárias”. 

(Ibidem, p. 29).  

No intuito de impedir os males sociais causados pelas degenerescências hereditárias na 

construção de um ideal do povo brasileiro, houve uma “negociação” entre Psiquiatria e 

Estado, que atendia às necessidades da Nova Ordem, dando-lhe uma justificativa científica 

para a consolidação do poder, ao mesmo tempo em que assegurava a atuação ampliada da 

psiquiatria.  

Segundo estudos de Padovan:  

 

A psiquiatria foi de extrema importância neste trabalho de criação do 
modelo ideal do homem brasileiro, uma vez que suas teorias 
possibilitavam o esquadrinhamento social e a identificação dos 
“grupos de risco”, além de seu controle. 
A psiquiatria não se posicionava diretamente sobre a questão do 
mocambo, de acordo com suas teorias mais utilizadas na época, mas 
relacionava claramente o problema da doença mental com as más 
condições de vida da população, uma vez que remetia suas idéias de 
terapêutica e prevenção à idéia de normatização: “... tanto é verdade, 
que o que conserva o bem moral do homem tem sempre grandes 
relações com o bem estar físico e a conservação da saúde. (Padovan, 
2007, p. 26 e 29). 
 

A explicação sobre a forma precária em que se encontravam os mocambos vai ser 

baseada na Teoria da Anormalidade, do alemão E. Kraepelin, que resgata e utiliza a noção de 

degenerescência. Esta teoria enfatiza as influências do meio social, as causas de “desvios 

doentios do tipo normal da humanidade”.  

Assim, tudo aquilo que contraria a idéia de normalidade social defendida pelo 



41 
 

 

seguimento das normas da ordem e da moral imposta pelo Estado, influenciado pela idéia de 

progresso europeu e branco, é considerado como sendo transgressão social que precisa ser 

combatida. 

Como conseqüência disso, a população que vive nos mocambos é associada ao 

desequilíbrio social. O alcoolismo, a doença causada pela sífilis, a prostituição e outros 

problemas sociais vão ser associados aos moradores deste tipo de habitação. A esse respeito 

aponta Padovan: 

 

O mocambo era ainda apontado pelos médicos como local propício ao 
desenvolvimento de idéias “subversívas”, como o comunismo e o nazismo, 
devido à falta de moralidade de seus moradores, que ao menor sinal de 
possibilidade de melhorias, se voltariam contra os que realmente se 
importavam com eles; também eram citados como geradores de indivíduos 
“biologicamente inferiores”, devido à alimentação básica de sua população 
constituir-se de crustáceos: “Uma gente que vive com tal dieta só poderá ser 
pouco eficiente, tem pouca capacidade para o trabalho, resistência mínima à 
fadiga e as infecções”. (Ibidem, p.31). 
 

Em Pernambuco, durante o governo de Agamenon Magalhães, as tendências teóricas 

defendidas pelo médico psiquiátrico Ulysses Pernambucano vão fundamentar ideologias que 

sustentam as “degenerescências hereditárias” da população negra. Segundo estudos de 

Padovan: 

 

(...) um exemplo destes foi o artigo intitulado “As doenças mentais entre os 
negros em Pernambuco” de autoria do então Diretor Geral da Assistência a 
Psicopatas – Ulysses Pernambucano e da Monitora do Serviço de Higiene 
Mental -Helena Campos, que situava-se dentro do movimento de Higiene 
Mental, e apontava para a importância dos fatores biológicos 
(hereditariedade e doenças tóxico-infecciosas, como a sífilis e o alcoolismo) 
e sociais (a própria vida, o meio e a religião).  (Ibidem, p.19). 
 

O artigo publicado foi resultado de uma pesquisa realizada sobre a população negra e 

mestiça de Recife, procurando avaliar, por exemplo, a incidência de doenças mentais na raça 

em comparação com as outras, bem como os diversos tipos de doenças encontradas.  

Sua conclusão foi a de que, no caso dos negros, a herança hereditária tinha maior 

influência que os fatores sociais, trazendo como conseqüência a idéia de que os negros seriam 

mais propensos a doenças do tipo “psicopatias com lesões anatômicas” e “psicoses tóxicas e 

infecciosas” por acreditarem ser seus “cérebros de menor resistência”.  

Os negros são apontados como mais suscetíveis a doenças mentais dentre todos os 

grupos raciais formadores da sociedade brasileira, além disso, estavam fadados aos tipos mais 



42 
 

 

degradantes: os tóxicos com lesões físicas.  

O trabalho de Ulisses Pernambucano e Helena Campos expressa preconceito em 

relação à raça negra, considerada biologicamente inferior, com seus “cérebros de menor 

resistência”.  

Os fundamentos teóricos que embasam os estudos são influenciados pelas teorias de 

um famoso psiquiatra da época, Juliano Moreira (que era adepto da teoria Kraepeliana da 

degenerescência). Entretanto, Moreira não se limitou apenas a esta teoria, mas também se 

aproximou das idéias do “racismo biológico”, que, à semelhança de Raimundo Nina 

Rodrigues, acreditava na inferioridade racial negra.  

  Ao longo do período do governo de Agamenon Magalhães, as transformações 

implementadas na cidade Recife, através das ações institucionais, vão desconsiderar todo o 

processo histórico que leva a população negra aos espaços de exclusão social, buscando o 

apoio das teorias científicas para a explicação da situação de miséria social em que se 

encontrava a maioria da população.  

Dado todo o contexto histórico aqui apresentado, presumimos que o contexto histórico 

em que foi fundada a Frente Negra Pernambucana era extremamente desfavorável à 

população negra. Além disso, a ideologia dominante voltada para o projeto de sociedade da 

época foi fundamentada pelo ideário do Estado Novo, que propunha um projeto baseado na 

religiosidade católica e na moral, perseguindo e atacando espaços onde se encontrava grande 

concentração da cultura de origem africana.  

 

 

 

 

 

 

 

 



43 
 

 

CAPÍTULO I I  

 

O MOVIMENTO SOCIAL FRENTE NEGRA PERNAMBUCANA E SUA 

CONTINUIDADE COMO CENTRO DE CULTURA AFRO-BRASILEIRA (1937-1988) 

 

2.1 Fundação, Ideologias e finalidades da entidade 

Assim está formada em Pernambuco uma associação, não 

para pedir aos governos uma subvenção para blocos ou 

clubes carnavalescos, mas para pregar a unificação de todos 

os negros do Brasil para defesa de seus interesses, a fim de 

derrubar de uma vez para sempre o complexo de 

inferioridade e ensinar ao negro brasileiro a ver o homem 

pelo homem e não pela qualidade, (pela cor da epiderme)”. 

(Lima, 1937, p.22). 5 

 

A citação acima é uma preleção de José Vicente Rodrigues Lima (um dos fundadores 

da Frente Negra Pernambucana) num estudo de sua autoria, intitulado O que querem as 

associações dos elementos de cor e as frentes organizadas no Brasil. (Lima, 1937, p. 23). 

Nesse texto, é expressa uma importante tarefa da associação pernambucana Centro de Cultura 

Afro-Brasileiro (entidade surgida em 1937 da transformação da Frente Negra Pernambucana): 

“pregar a unificação dos negros para a defesa de seus interesses”. Além de incentivar a 

comunidade a se unir para lutar por seus direitos, o Centro de Cultura Afro-Brasileiro 

argumenta a favor da função educativa da entidade.  

Considerando tais fatos, neste capítulo pretendemos contextualizar histórica, 

sociológica e ideologicamente o movimento negro Frente Negra Pernambucana, a fim de 

melhor explorar o pensamento e militância de alguns dos membros fundadores da entidade, 

José Vicente Rodrigues Lima, Francisco Solano Trindade e Miguel Barros.  

Em 1934, surge na cidade de Recife no estado de Pernambuco, a Frente Negra 

Pernambucana , a qual é transformada três anos depois (em 1937) em Centro de Cultura Afro-

Brasileiro. O movimento protestava contra a discriminação racial que colocava o negro na 

posição de “inferioridade” e defendia a formação intelectual da população negra como 

estratégia para sair desta condição. Sobre este assunto José Vicente comenta: (...) 

“iluminando-os com a instrução, derrubamos a convicção de inferioridade e botamos por terra 

as baixezas e vilanias dos preconceitos”. (Ibidem, p.23).  

                                                           
5 È importante ressaltar que as fontes documentais utilizadas nesta tese, referentes à década de 1930, encontram-
se ipisis literis conforme a ortografia vigente na época. A opção por deixá-las prende-se  ao fato de não 



44 
 

 

A proposta da Frente Negra Pernambucana, confrontada com outras unidades da 

Frente Negra, em outros estados, não era novidade. Seus preceitos resumiam-se no seguinte 

lema: “unificar, educar e orientar” a população negra para sair da condição de “inferioridade” 

a que estava submetida.  

Em entrevista dada ao informativo da Comunidade Negra Pernambucana Djumbay, 

em março de 1992, José Vicente, com 81 anos de idade, fala sobre sua militância na Frente 

Negra Pernambucana: 

  

Minha militância começou pela Frente Negra Pernambucana. O movimento 
denominado “Frente Negra” surgiu em São Paulo por volta de 1930, e no 
Recife foi em 1937. (...) O fato marcante da Frente Negra foi a posição que o 
negro tomou de se defender e lutar não só contra o preconceito, mas 
sobretudo lutar por uma projeção na sociedade. (DJUMBAY, março, 1992).  

 

             

Ilustração 1 -Primeira página do jornal Djumbay anunciando a entrevista com José Vicente Rodrigues           
Lima  

 

 

                                                                                                                                                                                     
interferirem em nada na compreensão dos relatos, além de se manter a fidedignidade dos documentos. 



45 
 

 

Ainda sobre o período de fundação da entidade, José Vicente relata que “na época, não 

deixou de haver críticas e censuras da sociedade branca, que alegava não existir preconceito, 

atribuindo aos negros a realização de um movimento separatista”. (Djumbay, março, 1992). 

 

 
Ilustração 2 - Djumbay - Informativo da Comunidade Negra Pernambucana nº 1 – Março /92, p. 03 

Entrevista com José Vicente Rodrigues Lima  

 

Gustavo Rodrigues Lima, filho de José Vicente, relata em entrevista6 que o gaúcho 

Barros, “o Mulato”, veio para Pernambuco e quando chegou aqui, fez contato com Solano 

[Solano Trindade] e com José Vicente para criarem a Frente Negra Pernambucana , em 

1936”. 

A Escola de samba Galeria do Ritmo, no ano de 1979, homenageia o poeta negro 

Francisco Solano Trindade, através da elaboração de uma apostila contendo depoimentos 

sobre a vida do poeta. Sobre a fundação do movimento, José Vicente Lima registra o seguinte:  

 

 (...) Era o ano de 1937, numa rua do Bairro de São José, cinco rapazes, 
desconhecidos, sem nome sem bafejo de ninguém, em volta de uma mesa 
forrada com uma toalha branca, fundaram a Frente Negra Pernambucana , 
co-irmã da Frente Negra Pelotense, com a presença entre nós de Miguel 
Barros, pintor Gaúcho, conhecido por Barros, “mulato. (Lima, 1979,p.3).  

 

No ano de 1937, a Frente Negra Pernambucana  é transformada em Centro de Cultura 

Afro-Brasileiro (CCAB). Em 1987, em comemoração ao cinqüentenário da instituição é 

elaborada uma cartilha sobre a história da entidade. Na introdução, o presidente Edvaldo 

                                                           
6 Depoimento concedido em 20 de janeiro 2007. 



46 
 

 

Eustáquio Ramos faz referência ora a Frente Negra Pernambucana  ora ao Centro de Cultura 

Afro Brasileira:  

 

 (...) por trás das breves palavras de reflexão sobre o cinqüentenário da 
Frente Negra Pernambucana, há todo um trabalho de estudo e pesquisa 
sobre o comportamento do negro brasileiro, e, em especial sobre as raízes 
do nosso povo, dentro da vivência, em meio aos terreiros dos cultos Afros, 
das sociedades carnavalescas, do maracatu e de todas as manifestações 
populares de origem afro, ameríndia e lusa” “(...) as Frentes Negras 
cumpriram uma missão, com o desapertar da consciência. O Centro de 
Cultura Afro- Brasileira é esta consciência”. (Cartilha de divulgação do 
centenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro, p.07, agosto de 1987).  
 

Todavia, o que se pode observar a partir da fala de Edvaldo Ramos é que o que está 

sendo comemorado é, na verdade, o cinqüentenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro. Daí 

a pergunta: qual a razão de se mencionar a Frente Negra Pernambucana? O impasse é 

esclarecido por José Vicente Lima, ao relatar que: 

 

A Frente Negra Pernambucana, transformada no Centro da Cultura Afro-
Brasileiro, se projetara junto das outras Associações Coirmãs de todo o 
País. Se não construímos patrimônio materiais, construímos entretanto um 
patrimônio muito maior, - Patrimônio Cultural que legamos aos nossos 
sucessores. Ideal que nos animou nesses 50 anos que hoje aqui se 
comemora nesta brilhante APOTEOSE (Cartilha de divulgação do 
cinqüentenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro, p.10, agosto de 1987).  

 

Segundo José Vicente Lima, a Frente Negra Pernambucana foi transformada no 

Centro de Cultura Afro-Brasileiro. Os registros que encontramos permitem-nos afirmar que 

1936, após a realização do 1º Congresso Afro-Brasileiro, é fundada a Frente Pernambucana, 

que em 1937 é transformada em Centro de Cultura Afro-Brasileiro. Esta nossa conclusão 

baseia-se também em outro relato de Lima: 

 

(...) Não desfalecemos, e, portanto não esmorecemos e a nossa resposta a 
tudo quanto vimos e ouvimos foi lançarmos o primeiro livro editado pelo 
então, não mais Frente Negra Pernambucana, mas, Centro de Cultura Afro-
Brasileiro, Xangô, de nossa autoria. (Lima, 1979, p. 3). 
 

 

O livro a que José Vicente se refere, Xangô, foi publicado em 1937. Daí se pode 

inferir que, neste ano, a entidade pernambucana já havia sido transformada. Para nós, este 

aspecto é muito importante, pois muitos pesquisadores/as dão como encerrada a ação da 

Frente Negra no Brasil com o fechamento dos partidos políticos por Getúlio Vargas em 1937. 



47 
 

 

No entanto, o que verificamos é que o Centro de Cultura Afro-Brasileiro, em Recife, é uma 

entidade que existe até os dias de hoje, tendo como atual presidenta Almerinda Rodrigues de 

Lima, filha de José Vicente Lima. 

Ainda com relação à transformação da entidade, é razoável admitir que a instauração 

do Estado Novo, em 1937, com Getúlio Vargas governando de forma autoritária, restringindo 

as organizações políticas e associativas, também interferiu na decisão da transformação da 

Frente Negra Pernambucana  em Centro de Cultura Afro-Brasileiro. 

Disso implica dizer que o momento histórico em que viveu José Vicente Lima e outros 

membros da entidade influenciou em vários momentos decisórios a identidade do movimento.  

Entretanto, ressaltamos que o processo de construção da identidade do movimento não 

é algo constituído de forma permanente; pelo contrário, a identidade da Frente Negra 

Pernambucana é percebida por nós levando em consideração os conceitos defendidos pelo 

pesquisador Stuart Hall que reforça que a identidade de um grupo social vai se reconstruindo 

e reconfigurando ao longo do processo histórico. 

O crítico cultural Stuart Hall analisa o processo identitário não como uma única 

identidade, mas como identidades fragmentadas, em permanente processo de construção, com 

forte associação à idéia de pertencimento a uma determinada comunidade, num determinado 

tempo e espaço. (Silva e Louro, 2006).  

A defesa da nacionalidade, bem como da brasilidade é enfatizada nos escritos de José 

Vicente Lima, defendendo a integração do negro em uma sociedade da qual estava 

desintegrado. Conseqüentemente, o resultado dessa ação integradora é o surgimento não mais 

do negro na sua condição de inferior, mas sim de um novo brasileiro. 

 

(...) as organizações negras não tinham outro objetivo, senão o de cultivar, 
não mais o negro, porque como já dissemos, o Brazil marcha para a 
formação do seu próprio tipo, seja portanto, o homem brasileiro branco, 
mulato, creôlo, negro ou cablôco. Ninguém culpabiliza as frentes, pelo 
entrave do progresso do homem de côr, é porem de seu programa acordá-lo, 
apontando-lhe a grandeza moral, somente adquirida no campo das letras.  
A tarefa organisada pelo Centro de Cultura Afro-Brazileiro, séde em 
Pernambuco é dignificante, carece apenas do apoio de todos quanto 
compreendam a necessidade de encararmos com sentimento de brazilidade 
este supremo idéal que não cogita de outra cousa a não ser inaugurar uma 
nova era para o negro brazileiro, para o Brazil. (Lima, 1937, p. 22) 
 

 A nova era para a população negra a que José Vicente se refere é a sua plena 

integração na vida nacional. Quando ele comenta que “o Brasil marcha para a formação do 

seu próprio tipo, seja, portanto, o homem brasileiro branco, mulato, crioulo, negro ou 



48 
 

 

cabloco” reafirma o desejo de o negro participar da sociedade brasileira em condições de 

igualdade com os outros integrantes da nação.  

É notório que o desejo de ser reconhecido como brasileiro implicava uma reação 

consciente da discriminação do negro em todos os setores da sociedade: mercado de trabalho, 

educação, entre outros. Daí decorre que, por conta da realidade de exclusão social da 

população negra, o que se reivindicava era a sua participação em todos os níveis sociais da 

vida brasileira.  

Uma questão que também é importante considerar é o fato de que, no período em que 

surge a Frente Negra Pernambucana, aparecem em todo o País organizações negras que se 

articulam e desenvolvem ações a favor da causa da população negra.  

Mesmo em um contexto histórico adverso, os movimentos sociais negros atuam na 

defesa dos interesses coletivos. A esse respeito, a pesquisadora Maria Luiza de Souza define 

que movimentos sociais:  

 

(...) são as formas de enfrentamento das contradições sociais que expressam 
em reações coletivas a algo que se apresenta como bloqueio ou afronta aos 
interesses e necessidades coletivas de determinado grupo social (...) Esse 
processo acontece à medida que a população supera as saídas individuais e 
recorre a alternativas coletivas. (Souza, 1997, p.99-100). 
 

Roger Bastide (1959) argumenta que as reivindicações só adquirem a forma de 

movimentos sociais no “meio negro” porque neste encontram-se as pessoas prejudicadas 

direta ou indiretamente pelo contexto histórico e social pós-abolição.  

O movimento negro Frente Negra Pernambucana não propõe atacar frontalmente as 

estruturas de dominação e poder, conforme relata José Vicente: 

 

Na época acontecia o I congresso Afro-Brasileiro7, em 1934. Esse congresso 
era mais ou menos comprometido com o poder político. Nós não tivemos 
acesso a ele, a não ser através de um discurso de Barros Mulato, que faz um 
protesto contra o congresso, que não tinha a presença do negro. Parece que 
houve até um caso meio ridículo: eles pintaram uma moça, uma artista, para 
uma negra. Mas o protesto de Barros era um protesto suave, medroso, 
porque na época nossa situação era essa. Naquele momento, nossa 
orientação tinha como proposta entre outras, a introdução do negro na 
universidade. Como já frisei, era uma ação culturalista, mas não ousava 
atacar frontalmente o poder. (José Vicente. Diário Oficial do Estado de 
Pernambuco, 1987, p.8).  

 

                                                           
7 Isto nos leva a analisar, mesmo que superficialmente, o I Congresso Afro-Brasileiro, que precede a fundação da 
Frente Negra Pernambucana.    



49 
 

 

As observações de José Vicente indicam o imenso esforço que o negro precisou fazer 

para mostrar o seu valor, inclusive no meio da intelectualidade. Ele levanta questões sobre o I 

Congresso de Afro-Brasileiro ocorrido em Recife em 19348. O comprometimento político do 

congresso, o protesto, mesmo que tímido, de Barros Mulato da não participação do negro no 

congresso, a proposta do ingresso do negro na universidade, a “ação culturalista” defendida na 

época.  

O I Congresso Afro-Brasileiro foi organizado e proposto por Gilberto Freyre e 

intelectuais, acadêmicos, antropólogos e integrantes da Frente Negra Pernambucana. Nesse 

congresso, foram discutidas temáticas como a história do escravismo no Brasil, os problemas 

de aculturação do negro e as variações antropométricas raciais, além de discussões sobre os 

livros Casa Grande e Senzala e Sobrados e Mocambos.  

De caráter regional, notamos que existe uma aglutinação de intelectuais brancos e 

negros em torno desse congresso, que contou com a participação de Miguel Barros, Solano 

Trindade e Gerson Lima, fundadores da Frente Negra Pernambucana.  

A matéria do jornal de Pernambuco, datada de 24 de julho de 1934, trata do I 

Congresso Afro-Brasileiro, que acontece em agosto do mesmo ano, corroborando as 

informações de José Vicente Lima. O jornal se refere ao I Congresso Afro-Brasileiro como 

um congresso de seitas africanas promovido por um grupo de estudiosos do assunto. 

A matéria intitulada Pais, mães e filhos de terreiros concorda com as práticas 

Diretoria de Higiene Mental e destaca os temas que o congresso tratará, entre os quais “da 

conduta em público dos filhos de terreiros”. 

 

Data do começo de junho de 1932, o início do contacto do Serviço de 
Higiene Mental, com as seitas africanas da capital.   
No ano acima, por intermédio do registro da Secretaria de Segurança 
Publica, os auxiliares daquele departamento conseguiram localizar nove 
seitas africanas entre nós. 
Pouco a pouco, o serviço de Higiene Mental foi cativando a confiança dos 
chefes das seitas, conhecidos como “pais”, “mães” e “filhos” de terreiros. 
(...) Iniciando um trabalho de contrôle, inspirando confiança aos “pais, 
“mães” e “filhos” de “terreiro” os que fazem o Serviço de Higiene Mental, 
puderam então, trabalhar com maior segurança. Senhores dos ranchos das 
“seitas”  tiveram oportunidades de assistir a “toques” e festas de vários 
centros.  
 Entretanto, queixavam-se, de quando em vez, os “pais de terreiro” da 
perseguição que lhes movia a policia e do noticiario dos jornais, pois para 
isso, eram tidos como “catimbozeiros”.  
Em meados de 1933 numa reunião havida na Diretoria Geral de Assistência 
a Psicopatas, a qual compareceu a maioria dos “pais” de “terreiros”, ficou 

                                                           
8 Observa-se que o congresso está na esfera de intelectuais como Gilberto Freyre e Arthur Ramos.  



50 
 

 

combinado que a Diretoria de Higiene Mental passaria a se interessar de 
perto, pelas seitas africanas, afim de que fossem evitadas as faladas 
perseguições. 
Em compensação, porém, os “pais” de “terreiros” se comprometiam a 
fornecer à Higiene Mental os dados e facilidades para mais uma eficiente 
fiscalização. (Jornal de Pernambuco, 24/07/1934). 

 

A matéria jornalística faz referências ao trabalho de Gilberto Freyre no I Congresso 

Afro-Brasileiro: 

Ao escritor patrício Gilberto Freyre, coube a iniciativa do congresso. 
Acompanhando ha muito, com interesse os serviços de Higiene Mental, o Sr. 
Gilberto Freyre a realização de um congresso para mais “controle” dos 
trabalhos. 
Começadas as “démarches” para a realização do “conclave” acima, já houve 
nesta cidade duas sessões preparatórias. A última verificou-se a 15, do 
corrente, tendo sido marcando o próximo mês de agosto para realização do 
“Primeiro Congresso das Seitas Africanas no Brasil” (Jornal de Pernambuco, 
24/07/1934). 
 

As finalidades do congresso são apontadas pelo jornal. 

 

As finalidades do congresso estão bem definidas. Com sua realização haverá 
possibilidade duma melhor compreensão da parte do publico para as 
manifestações religiosas das “seitas”.    
Estas, por sua vez entrarão no conhecimento mais real das cousas.  
No congresso a que aludimos, serão discutidos, temas diversos, entre os 
quais, estes: “Das relações das seitas”, “ Da conduta em público dos filhos 
de terreiros” , Da utilidades de congressos como estes. 
Durante o congresso cada “Babalorixá” fará explanação histórica sobre sua 
“seita”. (Jornal de Pernambuco, 24/07/1934). 

 

O relato do jornal se faz necessário para a compreensão da postura racista subjacente à 

ideologia que perpassa o mundo intelectual e político da época, com o qual o movimento 

negro da época manteve contato. 

A pesquisadora Ana Célia da Silva que estudou os congressos Afro-Brasileiros na 

região nordeste na década de 1930 comenta: 

 

Nessa mesma década de 30, paralelamente à atuação das entidades 
consideradas de cunho eminentemente cultural, desenvolveu-se, nas 
academias do Nordeste, os “Congressos Afro-Brasileiros”, em Recife, em 
1934 e na Bahia, em 1937, que segundo Nascimento “seguiam a mesma 
tradição racista de Nina Rodrigues”.  
Na visão de Guerreiro Ramos (1957, p. 181), “esses congressos eram 
inspirados na necessidade de o “branco da Bahia,” cultural e 
ideologicamente euro-ocidental e racista, provar sua legitimidade ariana, em 
face da sua verdadeira ascendência negra, diluída e longínqua’. “Nesses 
congressos o negro era transformado em objeto, em assunto de pesquisa, 



51 
 

 

num mecanismo psicológico compensatório do que julgam ser uma 
inferioridade” (Ramos, 1957, p. 186). (Silva, 2002, p.145). 

 

José Vicente relata as atividades e reivindicações do Centro de Cultura Afro-Brasileiro 

e observa que as mesmas incidem dentro da ordem estabelecida. 

 

(...) Os Diretores de Centro de Cultura trabalham com denodo, realizando 
conferencias educativas onde sabem que existe a fina flor da nossa juventude 
nos centros de xangô, nos blocos carnavalescos, nas escolas particulares e 
publicas noturnas, procurando apontar aos negros e aos mestiços o civismo e 
a escola. Pois é preciso acordar nossa mocidade exposta ao cáos da 
ignorancia.  
Assim está formada em Pernambuco uma associação, não para pedir aos 
governos uma subvenção para blocos ou clubes carnavalescos, mas para 
pregar a unificação de todos os negros do Brazil para defeza de seus 
interesses, a fim de derrubar de uma vez para sempre o complexo de 
inferioridade e ensinar ao negro brazileiro a vêr o homem pelo homem e não 
pela qualidade, (pela côr da epiderme).  
Para cooperar em beneficio dos irmãos negros em vez de fazer trincheiras 
com hipócritas sentimentos regionalistas. 
Negros, mulatos e brancos, intéletuais do Brazil precisam saber que existem 
milhares e milhares de negros ainda na roça, ainda empurrando carroças, 
ainda engraxates, ainda rudes operários de fabricas , carpinas e marcineiros, 
ainda brutos, ainda inferiores, ainda de chapéo na mão falando tremulo com 
o Douto...sô Douto ...sô Douto Iluminando-os com a instrução, derrubamos a 
convicção de inferioridade e botamos por terra as baixezas e vilania dos 
preconceitos. (Lima, 1937, p. 22-23). 
 

Fica evidente no relato que os prejuízos causados à população negra a levou a uma 

situação de inferioridade, conseqüência da falta de oportunidades, principalmente falta de 

estudos. Aqui é mais uma vez confirmado o ideal da entidade: fazer com que a população 

tenha acesso à educação para sair da situação de desvalorização.  

Levando em conta o processo de transformação da Frente Pernambucana é possível 

considerar que o movimento não encerrou suas atividades em 1937; a mudança do nome da 

entidade faz parte da identidade e da peculiaridade histórica-política do movimento que a 

diferencia de outras Frentes no território brasileiro.  

Outro aspecto importante é que, na pesquisa, encontramos registros dos objetivos da 

entidade com o nome de Centro de Cultura Afro-Brasileiro, provavelmente por conta da 

transformação do instituto. O registro como Frente Negra Pernambucana não chegou a se 

concretizar. Este mesmo pensamento é compartilhado por Gustavo Lima, que em depoimento 

relata: 

 



52 
 

 

Eu tenho quase que certeza que a Frente Negra Pernambucana  não chegou a 
elaborar um estatuto, o estatuto foi o do Centro de Cultura Afro-Brasileiro. 
A Frente Negra como movimento depois que tomou corpo se consolidou 
como Centro.  Até porque José Vicente nunca falou do estatuto da Frente só 
como movimento mesmo, inclusive a idéia trazida por Barros de Pelotas, a 
Frente Negra Pelotense. Ele veio aqui para Recife e em reunião Barros, José 
Vicente, Gerson Monteiro e Solano fundaram a Frente Negra Pernambucana. 
(Depoimento 10/08/2007). 
 

A fundação da Frente Negra Pernambucana é relatada como posterior ao 1º Congresso 

Afro-Brasileiro que aconteceu em 1934, dissipando quaisquer dúvidas sobre a influência de 

Miguel Barros sobre a entidade pernambucana. Entretanto, para não ser confundida com 

entidade pelotense, a Frente Negra Pernambucana  transforma-se em Centro de Cultura Afro-

Brasileiro. Sobre o assunto, em 1986, o CCAB (Centro de Cultura Afro-Brasileiro), em 

comemoração ao seu cinqüentenário, registra o seguinte: 

 

Numa noite recifense, numa casa do Pátio do Terço, sentados ao redor de 
uma mesa forrada com a toalha branca”, relembra o Prof. José Vicente, 
nascia o Centro de Cultura Afro-Brasileira, que naquele momento veio ao 
mundo com a denominação de “Frente Negra Pernambucana ” logo 
concertada para atual C.C.AB. para não ser lembrada como uma simples 
réplica de sua co-irmã gaúcha. Era o orgulho e vaidade pernambucanas que 
já se faziam presentes naquele momento. (Comissão do cinqüentenário do 
C.C.A.B , 1986, Recife). 
 

É um aspecto importante, para não ser lembrada “como uma simples réplica”, a Frente 

Negra Pernambucana é transformada em Centro de Cultura Afro-Brasileiro. A ênfase demarca 

a identidade do movimento, expressada pelo “orgulho e vaidade” de ser pernambucana. 

Entretanto, do ponto de vista ideológico, ao confrontar os objetivos e ações das duas 

entidades, contatamos muitas aproximações. A presença de Barros Mulato determinou não 

apenas a elaboração dos objetivos, tendo a Frente Negra Pelotense como modelo, mas 

também os rumos do movimento.  

A proposta do Centro de Cultura Afro-Brasileiro, na defesa dos direitos e interesses da 

população negra, pautava-se nos seguintes pontos: 

 

“Centro de Cultura Afro- Brazileiro”  
Sentindo a necessidade de união e de intélcetualidade que se possa 
representar em todas as esféras sociais, o Afro-Brasileiro, compreendendo o 
dever de reerguer moralmente a familia negra do Brasil, desejando colaborar 
pelo engrandecimento da Patria Brazileira, apontando a milhares de negros a 
escola e civismo, um nucleo de idealista resolve fundar o Centro de Cultura 
Afro-Brazileiro.  



53 
 

 

Afastados de qualquer partido político ou credo religiosos e aceitando o 
concurso dos que reconhecerem o altruísmo, fim a que nos propomos, 
faremos a unificação dos negros no Brasil. 
Não faremos lutas de raças contra raças, porem ensinaremos aos nossos 
irmãos negros que não há raça superior nem inferior o que nos faz distinguir 
um dos outros é nosso desenvolvimento cultural.   
Temos como principais fins: Cultivar a memoria dos grandes negros do 
Brasil, instruir a infancia negra, facilitar sua educação, pleitear ingressos 
gratuitos para os estudantes pobres, de cor, educar a mulher para os embates 
materiais morais que lhe vêm ao encontro, crear caixa de beneficencia, para 
assistência medica e dentaria.  
Certos de que Pernambuco apoiará o nosso empreendimento, porque o 
Brazil já o apoiou com argumentos irrefutáveis pela voz dos escritores 
Humberto de Campos, Gilberto Freyre, Costa Rego e Miguel Barros, 
convidamos aos pertencentes da raça de Patrocínio, Luiz Gama, Cruz e 
Sousa, Ferreira de Menezes, Paula Nei, André Rebouças, Antonio Boabab, 
Henrique Dias, Clodoaldo Lopes, Feliciano Gomes e João Marques para 
formarem ao nosso lado. (a) SOLANO TRINDADE. Secretario Geral. 
(Lima, 1937, p.20-21). 

 

Em toda a trajetória da história da entidade, há um constante argumento: a ascensão do 

negro deverá realizar-se através do aprimoramento cultural e do bom comportamento. 

Constitui-se também como projeto da entidade não fazer “lutas de raças contra raças”, mas 

ensinar aos “irmãos negros que não há raça superior nem inferior” porque o que faz a 

distinção do negro dos outros é o desenvolvimento cultural.  (Lima, 1937, falta o nº da p.). 

Num período em que o ideário ariano defensor da superioridade da raça branca era 

pensamento aceito por muitos, a fundação de uma organização que prega a não existência de 

“raça inferior e superior”, no sentido biológico, é um acontecimento significativo.  

Consideramos que compete aqui uma reflexão mais detalhada do conceito de “raça” 

que circula o contexto da entidade. Os organizadores do movimento conclamam aos 

pertencentes da “raça” de Patrocínio, Luiz Gama, Antonio Boabab, Henrique Dias, Paula Nei, 

André Rebouças, dentre outros, a juntarem-se a eles. 

No intuito de valorizar a “raça” negra, procurava-se a identificação com 

personalidades que sobressaíram no cenário nacional e internacional. Nesse sentido, 

referência à “raça” é feita em nível de exaltação. Disso resulta que aquilo que para a 

sociedade discriminatória é negativo passa a ser positivo para o negro. A conseqüência disso é 

que o conceito de “raça” passa a ser visto como componente de identidade social e não 

biológica.  

Apesar da estigmatização sofrida pela marca étnica, os negros concentram nesta marca 

o potencial para sua revalorização. Regina Pahin Pinto, analisando a construção do negro 

sobre sua identidade de negro comenta o seguinte: 



54 
 

 

 

(...) Portanto, a despeito do contexto extremamente negativo que envolvia o 
negro, observa-se um momento no sentido de valorizá-lo, chamar atenção 
para seus feitos, para as personalidades negras que se destacaram nos 
diversos setores da vida nacional, inclusive negro escravo, procurando-se 
ressaltar a sua rebeldia perante sua condição. Há uma procura de pontos 
positivos. (Pinto, 1993, p.277). 
 

A atitude dos negros em não se aceitarem como “raça inferior”, fruto de uma política 

estatal e acadêmica que visava colocá-los como inferiores, é fator importante e demonstra que 

a população negra, apesar de todas as adversidades, não aceita de forma passional a situação a 

que é submetida. 

Voltando a reflexão da semelhança da Frente Pelotense e Pernambucana, José Vicente, 

em sua obra Xangô (1937), registra dados que corroboram  nossas considerações. Os 

objetivos da entidade pernambucana são idênticos aos da entidade gaúcha, que se apóia nos 

seguintes pontos: 

(...) Auscultando as aspirações do Povo Brazileiro e a necessidade da nossa 
gente que se esforça por libertar-se da escravidão do analfabetismo, foi que 
fundamos a nossa congregação que pela sua munificência e seu amplo 
programa de “Frente Negra Pelotense”. 
Tratando-se de uma oraganisação estritamente autocéfala, sem nenhuma 
ligação politica ou ideologia sectária, tendo como unica finalidade promover 
o levantamento moral, físico, social e intelectual da raça. 
“A Frente Negra Pelotense” não é uma entidade de competição racial e sim 
de cooperação cívica para melhor espalhar entre os elementos negros 
brazileiros aqui domiciliados os raios divinos e vivificadores da fulgurante 
luz da – INSTRUÇÃO. 
Obedientes aos nossos ditames, a nossa congregação não fará distinção de 
raças, nacionalidades, credos politicos, religiosos, sexos, posições sociais ou 
idades, entre os que néla desejam ingressar desde que os propostos 
satisfaçam as exigencias de nossos estatutos sociais. 
Como finalidade de nossa agremiação, a Frente Negra Pelotense terá como 
dever: Incentivar com vigôr a campanha pró-alfabetisação , instrução e 
educação, especialmente os filhos da Raça. Prestigiar cada vez mais no Pais 
o espirito da cooperação interracial ao em vez de competição. Pleitear junto 
aos Governos o ingresso gratuito nos ginasios secundarios e cursos 
superiores para os estudantes de filhos de negros pobres que pela sua 
inteligencia a isso fiseram jús. Defender a infancia negra, preparar a mulher 
negra para a luta pela vida. Ministrando a juventude feminina os mais sãos 
ensinamentos, quer na ordem domestica, profissionaes ou intelectuaes. 
Crear escolas. Organizar caixa de assistência para socorrer os estudantes 
pobres que por motivos financeiros se virem ameaçados de abandonar os 
estudos. Instituir premios para estimular as creanças com o intuito de 
despertar no mundo infantil o interesse pela escola, etc.etc. 
Certos de que merecemos o apoio da culta população da estremecida cidade 
damos por apresentada a “Frente Negra Pelotense” que tudo fará para 
enriquecer moral e intelectualmente a nossa nacionalidade, implantando 
(assim esperamos) a crença de que os homens só se distinguem pelo – Saber, 



55 
 

 

e de inaugurar uma era feliz, tanto para Raça Negra como para o nosso 
glorioso Brasil 
Pela Frente Negra Pelotense. 
(a)– Humberto de Freitas. O Secretario Geral. (LIMA, 1937, p.18,19). 
 

Assim como em Pelotas, o Centro de Cultura Afro-Brasileiro pretendia a integração do 

negro na sociedade através da conquista das oportunidades e garantias sociais. E essa 

conquista se daria, principalmente, pela educação. 

Do ponto de vista ideológico, conforme podemos observar, houve uma simultaneidade 

entre o movimento de Pelotas e o de Pernambuco; as entidades defendiam uma organização 

sem ligação política, promoção e levantamento moral, físico, social e intelectual da população 

negra, a não competição racial e sim a cooperação cívica. 

Entretanto, ao nosso entender, existe uma particularidade na entidade pernambucana: 

ter se pronunciado especificamente sobre a religião de matriz africana, discussão que não 

encontramos na entidade pelotense. A pesquisadora Regina Pahin Pinto comenta não ter 

encontrado, nos seus estudos sobre o negro na década de 1930, referências sobre o culto afro: 

 

Um outro aspecto que chama atenção nesta luta do negro pela identidade 
nesse momento, é a completa ausência de qualquer referência aos cultos afro 
nos jornais do período, postura que iria modificar-se completamente nos 
anos 70. Essa atitude, a meu ver, pode estar ligada com as concepções 
negativas, em relação à cultura negra de origem afro e, conseqüentemente, 
também aos cultos afro considerados bárbaros, estranhos, pelos 
intelectuais”.( ... ). (Pinto, 1993, p. 302).  
 

A questão que Pinto expõe parece se confirmar nos estudos de José Vicente, que 

aborda o aspecto cultural da religião de origem africana, Xangô, como um problema que 

impede a população negra de sair do seu estado de “inferioridade” e novamente recorre à 

educação como resolução do problema:  

 

Entretanto o Xangô no Brasil, maximé em Pernambuco, que é? 
É uma dos aspetos sombrios e truncados da nossa civilisação que apesar de 
sabermos que só mui lentamente poderá se ir libertando, precisamos 
entretanto, gritar, acordar o brazileiro, arranca-lo do animismo fetichista , 
aconselhando-o a substituir o ritmo da musica do Xangô pelo ritmo da 
brasileira inspirada nos seus superiores sentimentos. (Lima, 1937, p.14). 
 

A temática da religiosidade africana, pelo volume de informações disponíveis e 

complexidade, mereceu no nosso trabalho um item à parte, no qual abordaremos o assunto de 

uma forma mais detalhada. 



56 
 

 

Em 1986, o Centro de Cultura Afro-Brasileiro divulgou, em virtude da comemoração 

dos seus cinqüenta anos, através de seu presidente Edvaldo Eustáquio Ramos, ações 

realizadas pela entidade, dentre as quais se destaca: 

 

(...) a criação e redação do Projeto de Lei que cria o Conselho de De 
tramitação na Câmara Municipal do Recife, por iniciativa parlamentar do 
vereador Luiz Néri, matéria que deve ser votada e aprovada ainda neste mês 
de agosto/86; apresentação de manifestações culturais incluindo Maracatus, 
Afoxés , Capoeiras, etc.; palestras, representações em diversos eventos, 
inclusive os Congressos Nacionais Afro Brasileiros de 1937 e 1983, e II 
Congresso da Tradição dos Orixás ; edição dos Livros “Cantares do Meu 
Povo” de Solano Trindade; “Xangô” (1937) de José Vicente; “Poemas 
Negras” (1941) de Solano Trindade; “Seis Tempos” de Poesia” de Solano 
Trindade; “Poemas de Vida Simples”, de Solano Trindade; “Rumba Negra” 
de José Vicente, “Associações Culturais, Os Negros e os Partidos Políticos”, 
José Vicente. 
O C.C.A.B promoveu no Rio de Janeiro em 1946 a “Convenção Negra no 
Brasil numa iniciativa de Solano Trindade, que fez a presença do “Centro” 
na Antiga Capital Federal, tendo para tão importante realização e 
imprescindível cooperação de Aguinaldo Camargo, Rute de Souza e Abdias 
do Nascimento. (Cartilha de divulgação do cinqüentenário do Centro de 
Cultura Afro-Brasileiro, 1986, p.1). 

 

Um aspecto muito interessante, destacado nas ações do Centro de Cultura Afro- 

Brasileiro, é a atuação da instituição junto aos movimentos negros do Rio de Janeiro. A 

“Convenção Negra”, que, segundo o relato, é uma iniciativa de Solano Trindade e, sendo ele 

membro da direção do C. C. A. B, é considerado o representante da entidade em outras ações 

do movimento negro fora do estado de Pernambuco. 

 

2.2.  Idealizadores da entidade: acordos e divergências de pensamento 

 

José Vicente Rodrigues de Lima, filho do um carpinteiro Ignácio Rodrigues de Lima e 

da professora primária Aplinária de Oliveira Lima, nasceu em Recife, Pernambuco, no dia 23 

de janeiro de 1911. Conforme suas próprias palavras, segundo ele mesmo deixou registrado, 

era descendente de “uma família de agricultores negros do Mituaçu dos Creoulos localizado 

nos vales do rio Gramame, no estado da Paraíba.” (Lima, 1986). 

 



57 
 

 

           

               Ilustração 3 - Foto do Arquivo do Centro de Cultura Afro-Brasileiro 

 

A matéria do jornal Diário de Pernambuco, intitulada José Vicente, da Frente Negra: 

o importante é resistir, ressalta o apoio da família e do diretor do ginásio Pernambucano para 

José Vicente prosseguir os estudos e não se deixar abater com as “brincadeiras” dos colegas 

na escola, pois segundo a matéria “a meninada não deixava por menos, e expressava o 

preconceito vigente com tintas e letras completas apelidando-o de “macaco”. Sobre o assunto, 

José Vicente comenta: “foi traumatizante, mas venci isto também”. (Diário de Pernambuco, 

17 /05/1988). 

Para José Vicente, vencer significa o fato de ter encontrado, nos estudos, uma 

realização muito grande. Formou-se contador, economista pela Faculdade de Ciências 

Econômicas da Universidade Federal de Pernambuco. Como economista e estudioso da 

presença negra no Brasil, publicou, dentre outros trabalhos, os livros Xangô (1937), 

Desajustamento Econômico e Classe Marginal (1949), Problemas Pernambucanos, cujo 

original foi oferecido ao governador do estado Agamenon Magalhães em 1939 e Os Poemas 

Negros de Solano Trindade (Influência do Negro na Poesia Brasileira), trabalho que mereceu 



58 
 

 

sua filiação, proposta pelo antropólogo Arthur Ramos, à Sociedade Brasileira de Etnologia em 

1941. 

Participou do 1º Congresso Afro-Brasileiro em 1934 e 3º Congresso Afro-Brasileiro 

em 1982, apresentando trabalhos intitulados As atividades culturais do Negro no Brasil e 

Estudo sobre o Panteísmo Negro. Por conta da profissão e estudos, visitou e proferiu 

conferências em vários países: Itália, França, Espanha, Suíça e Inglaterra.  

José Vicente notabilizou-se, a partir dos anos trinta, como precursor do movimento 

negro no Recife. Juntamente com Gerson Monteiro de Lima, Francisco Solano Trindade e 

Miguel Barros, fundou, no Recife, em 1936, A Frente Negra Pernambucana.  

No ano de 1986, José Vicente Lima, por ocasião do cinqüentenário do Centro de 

Cultura Afro-Brasileiro, faz um discurso que traz à tona a pessoa de Miguel Barros9:  

 

Esta casa tem sido o testemunho dos grandes acontecimentos históricos 
culturais e também políticos, entretanto estivemos longe de pensar que 
tivéssemos a feliz oportunidade de falarmos à posteridade dos ideais que nos 
animaram há 50 anos passados, quando nos empenhamos na continuidade de 
um trabalho nascente no sul dos País, precisamente em São Paulo e Rio 
Grande do Sul, com as fundações da Frente Negra Brasileira e a Pelotense .   
Recebemos em nosso Estado o jovem artista Barros, o Mulato, que após 
participação no 1º Congresso Afro-Brasileiro nos convoca para a Fundação 
da Frente Negra Pernambucana. 
Nesta convocação, somente 5 pessoas compareceram, o autor dessas 
informações, Solano Trindade, Gerson Monteiro de Lima, José Melo de 
Albuquerque, Miguel Barros (Barros o mulato), o seu conhecido nome de 
guerra. Como começar, como caminhar, como nos orientar, nos objetivos 
que desejaríamos alcançar? Logo cedo compreendemos que não tínhamos 
somente uma luta contra preconceitos, havia algo mais que precisamos que 
fosse esclarecido. 
As nossas origens existiam sufocadas, sem condições para que pudessem 
orgulhosamente exibir as nossas tradições brasileiramente mestiçadas, como 
desejara Barros, o Mulato. Negada a nossa presença cultural, quando na 
verdade tudo quanto existia nada mais era do que o contato cultural do 
homem afer denominador comum na colonização brasileira. (Lima, 1986, p. 
9- 11). 

 

                                                           
9 O discurso encontra-se na integra no anexo 2  



59 
 

 

                                                 

Ilustração 4 - Capa da apostila elaborada por ocasião do cinqüentenário do Centro de Cultura Afro-
Brasileiro. Arquivo Centro de Cultura Afro-Brasileiro  
 

 

No registro da fundação da Frente Negra Pernambucana, é destacada a presença de 

Barros, o mulato que pertencia à direção da Frente Negra Pelotense, apontada como co-irmã 

do movimento. Esta influência se dará de forma bastante direta, pois os princípios da entidade 

pernambucana, registrados nos estatutos, são semelhantes aos da organização negra gaúcha.  

De acordo com estudos de José Antonio dos Santos, Barros, filho do comerciante João 

M. Barros, era um jovem intelectual negro, pertencente à classe média da cidade de Pelotas, 

no Rio Grande do Sul. Acerca de sua militância, o pesquisador relata: 

 

Barros definia-se como mulato, pertencia à classe média, pois era filho de 
pequeno comerciante e, no entanto, militava em defesa da comunidade 
negra, formada na sua maioria por operários. Portanto, Barros reconhecia o 
seu lugar social naquela sociedade como negro, e era nesta trincheira étnica 
e social que ele militava. (Santos, 2001. p. 112). 
 

Em 1934, Miguel Barros assumiu a redação do jornal A Alvorada, representando no 

mesmo ano a Frente Negra Pelotense, no I Congresso Afro-Brasileiro em Recife. Conforme o 



60 
 

 

depoimento10, Barros era também artista plástico, tendo realizado várias exposições. Em 

1932, foi saudado pelo seu talento pelos jornais Diário Oficial e A Alvorada. Dentre outros 

atributos que lhe foram conferidos, destacamos “o orgulho de sua raça e de sua gente”. 

(Santos, 2001, p. 110).  

Sobre a participação de Miguel Barros no I Congresso Afro-Brasileiro, José Vicente 

Lima relata que Barros, analisando as razões da discriminação contra a população negra na 

sociedade brasileira, comentara ser a entidade negra “um movimento de verdade, baseado nas 

raízes”. Disso conclui Lima: “expressões que somente mais tarde seriam mais bem 

entendidas, com o Professor Arthur Ramos dizendo “deverá haver uma elite de cor 

conscientizada das suas origens para dirigir e orientar os seus irmãos da raça”. (Lima, 1979: 

1)  

Na historiografia do movimento, Francisco Solano Trindade é uma personalidade 

bastante destacada. Solano, como era conhecido, nasceu no dia 24 de julho de 1908 em uma 

casa da Rua Nogueira, bairro de São José, Recife. Filho de Manoel Abílio e Merenciana, 

faleceu no dia 20 de fevereiro de 1974, no Rio de Janeiro. José Vicente, em entrevista para o 

Suplemento cultural do Diário Oficial, em 1987, relata sua convivência com Solano Trindade:  

 

(...) Então fundamos a Frente Negra Pernambucana . Num dado momento 
surge a figura de Solano. Ele foi o fundador da mesa com toalha branca, 
porque se fazia reunião forrando uma toalha branca. Solano começou a 
demonstrar e a dizer pra nós o que era como poeta... Então no primeiro livro, 
que lancei em 37, Solano fez a introdução com os seguintes versos:  
Procurei nos terreiros 
Os santos da África 
E não encontrei 
Só vi santos brancos 
E me admirei 
Que fizeste dos teus santos? 
Dos teus santos pretinhos? 
Aí dele eu perguntei. 
Ele me respondeu: 
Meus pretinhos acabaram 
Agora, Oxum, Ogum, Iemanjá 
Chamam-se São Jorge, São João e N.S. da Conceição. 
Basta! Basta de difamação. (Suplemento cultural. Diário Oficial, novembro, 
1987). 
 

Na mesma entrevista Inaldete Pinheiro Andrade, uma das entrevistadoras, pergunta a 

José Vicente: “(...) Solano era catimbozeiro?”. José Vicente responde: “Não, pelo contrário, 

                                                           
10 Apresentamos no anexo nº.5 o texto integral do trabalho que Miguel Barros apresentou no I Congresso Afro-
Brasileiro em Recife 1934 
 



61 
 

 

era diácono protestante”. Inaldete continua “mas nos seus livros ele dizia...”. José Vicente 

replica: 

 

Dizia, mas não era. Agora ele, realmente, nas suas poesias, valorizava tudo 
quanto tinha direito. (...) Nos terreiros de Umbanda, o babalorixá era tido 
como um homem médico. Como nossa proposta era essencialmente 
culturalista, veja bem, na turma de medicina de 1936 não constava nenhum 
negro, não era conseqüente endossarmos a ignorância simbolizada na figura 
do curandeiro. Porque o negro só poderia ser curandeiro e não médico? O 
processo de ação social e individual dos negros mostra que a vida deles está 
impregnada de todo esse componente religioso, uma característica muito 
forte das culturas negras, daí ele ter influído muito na psicologia do homem 
brasileiro. Por isso, nós erramos ao combater a Umbanda. Errado, porque 
assim nós nos colocamos contra o processo científico. Começamos, assim, 
combatendo o xangô como religião, porque o sacerdote negro estava 
degenerado. Mas na hora em que nós estávamos indo em cima dos terreiros, 
denunciando os babalorixás pela incompetência, estávamos indo contra o 
próprio xangô. Não poderíamos exigir dos babalorixás na época uma 
conscientização. (Suplemento cultural. Diário Oficial, novembro, 1987). 
 

José Vicente Lima recorre ao paradigma do culturalismo para explicar o impasse da 

religiosidade dos terreiros. Ele relata que Solano Trindade valorizava as religiões de matriz 

africana nos seus poemas.  

Para a época, tal atitude era uma ação que causava alvoroço, pois, mesmo defendendo 

a não inferioridade do negro, José Vicente, que era adepto do culturalismo, considerava a 

prática do Xangô um entrave para o desenvolvimento cultural do negro. No seu livro 

intitulado Xangô, Lima vai propor uma ação educativa11, junto aos terreiros, como uma forma 

de solucionar o problema da população negra. (Lima, 1937, p. 16).  

Segundo informações do jornal Diário de Pernambuco de 1989, Solano Trindade 

estudou um ano de desenho no Liceu de Artes, cursando o equivalente ao segundo grau de 

hoje, “mas isso não o impediu de se engajar no movimento poético onde a Literatura 

apresentava uma intervenção política”. (Diário de Pernambuco. 25/07/ 1989). 

Segundo matéria do jornal, assinada por Ivson Queiroz, para Solano Trindade:  

 

(...) “eruditos donos da cultura ocidental” escreviam uma “mensagem 
cifrada”, destinada aos intelectuais. “Tenho pelos homens da cultura uma 
grande simpatia, sejam modernos ou acadêmicos; tenho aprendido muito 
com todos eles, através de seus livros e das suas conversas, porém a minha 
poesia continuará com o estilo do nosso populário, buscando no negro o 
ritmo; no povo, em geral, as reivindicações sociais e político”. (Diário de 
Pernambuco. 25/07/ 1989). 

 



62 
 

 

A concepção literária de Solano Trindade o fez ser conhecido como o “poeta do povo” 

e “poeta negro”, razão pela qual, em 1979, a escola de samba Galeria do Ritmo faz uma 

homenagem a ele através do samba enredo: Carnaval é música, Música é ritmo, Ritmo é 

poesia . Para o evento, é elaborada uma apostila com depoimentos sobre a vida de Solano, da 

qual encontramos na introdução o seguinte:  

 

FRANCISCO SOLANO TRINDADE, menino pobre do Recife, cantou em 
belos poemas a sua raça, consagrando-se pela crítica, nacional e 
internacional um dos grandes poetas negros da AMÉRICAS ao lado de 
Langston Hugges, o americano do Norte, Nicolas Guillén, o Cubano, Pereda 
Valdés e Luiz Palés, poetas Latino Americanos e como eles classificado 
como um poeta do Povo. (Brito, 1979, Recife). 
 

Sobre a categorização de poeta, Solano Trindade comenta: “agrada-me ser chamado de 

poeta negro e poeta do povo, poeta popular... isso me dá uma consciência exata do meu papel 

de poeta na defesa das tradições culturais do meu povo, na luta por um mundo melhor”. 

(Diário de Pernambuco. 25/07/ 1989). 

Em 1979, cinco anos após o falecimento de Solano Trindade, José Vicente escreveu 

um artigo intitulado Solano Trindade, sua luta e sua poesia. O texto inicia-se com as 

seguintes considerações: 

 

É possível que eu tivesse talvez exagerado, pela minha profunda ligação 
emocional com Solano Trindade, o seu grande mérito poético. Somente de 
uma cousa estou certo, ele foi o grande líder do movimento do que 
chamávamos na época, de “valorização social do negro brasileiro” e o que 
ele em seus poemas chamava de abolição número dois. (Lima, 1979, p.3) 
 

Na fala de José Vicente, é evidente a sua admiração por Solano, não só pelo mérito de 

poeta, mas por ser o “grande líder do movimento”, movimento este que na época foi chamado 

de Valorização Social do Negro Brasileiro. Solano registrou este momento histórico nos seus 

poemas como abolição número dois. 

A segunda abolição vai ser apregoada como uma necessidade, pois em 1888 não havia 

sido capaz de promover a valorização da população negra, abandonando um povo em estado 

de miséria e privação absolutas. O tema vai ser também abordado por Miguel de Barros no 

texto que apresenta no I Congresso Afro-Brasileiro em Recife em 1934: 

 

                                                                                                                                                                                     
11Reiteramos que trataremos do assunto em uma parte específica do trabalho. 



63 
 

 

A Frente Negra Pelotense entidade que tem por lemma: União, cultura e 

Igualdade, que devem ser invocadas, quando se inicia um movimento, 

portentoso e inedito do levantamento moral, intellectual e social do negro; de 

uma raça entregue á si mesma e que não tem outra cousa sinão sua 

extraordinaria capacidade de trabalho e intelligencia virgem, que deve e 

merece ser cultivada. Para que essa massa, que foi na submissão, sempre 

dirigida sem a menor noção de humanidade, impedida de sair do marasmo 

da inactividade; embargada nos passos para uma arrancada sublime e 

patriótica, que viria fortalecer, de uma vez todas, uma terra, que se pouco 

fez, foi somente porque essa grande maioria da população brasileira, vive a 

parte, no analphabetismo e que necessita de segunda abolição, que 

desenvolva a mente, para que se interesse , pelos problemas que lhe dizem 

respeito , que levara ao caminho extraordinario que conduz a evolução 

humana. (Estudos Afro-Brasileiros. Fundação Joaquim Nabuco, 1988). 

 

Miguel Barros, ao tratar da segunda abolição para a população negra, entende que a 

primeira abolição, ocorrida em 13 de maio, não teria sido suficiente para tirar o negro da 

escravidão. Logo, era necessária uma segunda abolição, que seria feita principalmente pelo 

acesso à instrução. 

Em toda a história do movimento, na década de 1930, a falta de instrução será posta 

como um dos fatores mais evidentes, responsável por levar a população negra à exclusão 

social. Nesse sentido, o acesso à instrução era entendido como a principal estratégia do 

movimento na defesa dos seus direitos à cidadania plena. Tal acesso a instrução, que levaria à 

ascensão do negro na sociedade, é chamado segunda abolição.  

Analisando escritos da história da entidade, é perceptível a discordância que perpassa 

os pensamentos de José Vicente e Solano. Dentre os registros, está o de Jomard Muniz de 

Brito (1979), que pontua as divergências ideológicas e política da militância dos dois 

fundadores da entidade. Segundo ele: 

 

José Vicente Lima diante de causa representada pela pioneira Frente Negra 
Pernambucana  assumia uma atitude mais empenhada na defesa dos valores 
intelectuais democratizados. Solano Trindade começava a desenvolver um 
processo bem mais definido por uma militância política. José Vicente era o 
mais “estudioso”, o “pesquisador”, e muitas vezes um “repórter” dos 
acontecimentos” Solano Trindade desejava uma ação mais direta, uma 
organização mais objetiva, uma solidariedade de classe social em função de 
transformações mais profundas. (Brito, 1979, p.1).  
 



64 
 

 

Nas considerações de Brito, José Vicente Lima assumia a defesa da democratização da 

intelectualização. Para Lima, o “problema do negro” no Brasil é mais de ordem intelectual. 

Sobre tal questão, Lima tratará no III Congresso Afro-Brasileiro, com o trabalho intitulado As 

atividades culturais do negro no Brasil. Para ele:  

 

(...) as proclamações das organizações negras deixam claro que somente o 
desejo de intelectualização se transformaria em escopo para a marcha dos 
status social, e esta era a grande preocupação dos seus líderes. As frentes 
negras do passado estavam longe de um movimento culturalista. Foram 
organizações de luta e combate contra os preconceitos numa sociedade 
multi-racial e agressiva, que tiveram êxito e repercutiram em todo o país. 
(...). Os preconceitos são incontestáveis e ninguém negas os fatos ...A 
ênfase que sempre se dá à posição do homem negro, quando ele a consegue, 
a exigência que se faz de que ele faça sempre o dobro do que outra pessoa 
de cor diferente possa fazer normalmente, a intolerância de suas falhas, o 
pejorativismo usado pelos próprios negros são resquícios de uma sociedade 
organizada em bases antagônicas, com pruridos  não desaparecidos. (Diário 
de Pernambuco. 24/09/ 1982). 
 

Discorrendo com Gustavo Lima sobre o significado das referências de Brito sobre a 

militância de José Vicente e Solano Trindade, ele declara:  

 

Na questão da divergência ideológica no grupo da Frente havia uma corrente 
que advogava criar um partido político. José Vicente era contra a politização 
do movimento, teve até o afastamento dele. Na reunião que ele teve com o 
grupo sentiu-se, fora do grupo. Solano inclinou-se para a esquerda, o partido 
comunista, Abdias ficou na posição de direita. Eles se dividiram, houve certa 
dispersão. Quando José Vicente falava que não queria politização do 
movimento ele achava que o movimento, a Frente Negra, devia ser um 
movimento apartidário, devia ser cultural, de pesquisa, não se envolver com 
a política. Até depois ele sempre defendeu esta idéia, embora ele tenha 
participado politicamente de movimento, era ligado a Josué de Castro, 
Juscelino Kubitschek, João Goulart e a várias figuras políticas, ele não foi 
nunca candidato, teve convite, mas nunca quis, apesar da participação. 
(Depoimento, 11 de agosto 2007). 
 

A postura política de Solano Trindade junto ao movimento é motivo de discordância 

de José Vicente, que sobre o assunto declara:  

 

Chego ao Rio para uma conversa, após a realização de uma “Convenção 
Negra” na Associação Brasileira de Imprensa. Os ânimos estão inflamados. 
Solano Trindade ainda lidera, mas é grande a oposição, cada um com suas 
tendências, Agnaldo Camargo, Abdias do Nascimento representam uma 
tendência política de Direta, Solano Trindade está na esquerda , conheci 
Raimundo Dantas, Abigail Moura , neutros e moderados, Ruth de Sousa era 
apenas uma estreante como outros negros, ficaram nos meios termos. Eu 



65 
 

 

advoguei o afastamento de todas as tendências para garantir a unidade de um 
movimento de maior profundidade dentro dos objetivos já à nossa vista. 
O Teatro Experimental do Negro vem nascendo, a Revista Temário e 
Quilombo também, embora sem a minha contribuição. Se bem que 
respeitado, senti-me marginalizado no movimento. 
Senti também que Solano estava comprometido com as esquerdas e partindo 
para a Fundação do Partido Político dos Negros, o que determinou da minha 
parte um artigo violento com a minha discordância. (Lima, 1937, p. 1).  

 

José Vicente e Solano Trindade estiveram juntos em vários momentos do movimento 

em 1945. Na 1ª Convenção Negra, as divergências internas eram evidentes. Segundo Lima, 

que ressalta os resultados da convenção, a criação do Teatro Experimental do Negro e depois 

o Teatro Popular Brasileiro, levado pelo próprio Solano Trindade a Helsink , na Finlândia: 

 

O Teatro Experimental do Negro encena as peças de Eugene O Neill, “O 
Imperador Jones”, e “Willam de Shakespeare”, “Otelo e o “Mouro de 
Veneza”, Abdias do Nascimento, dramaturgo, encena “Sortilégio – o 
Mistério negro, peça muito discutida, por mim principalmente, o conflito 
esperado se deu e as divergências continuaram. Solano fica entre o Rio e São 
Paulo, agora apoiado pela Associação dos homens de cor de São Paulo . 
Funda o Teatro Folclórico Brasileiro, dirigindo o elenco e prepara a viagem 
de exibição a Helsink.  
Orienta o Teatro Estudantil do Rio e de São Paulo, estivemos juntos, nesta 
ocasião a maré está muito turvada, as prisões se tornam freqüentes 
denunciando-se cada vez mais o seu comprometimento embora sem 
militância. Neste último encontro, o Condestável está seriamente doente 
pelas prisões sofridas, maltratados e vida desregrada, enquanto a inspiração 
poética toma dimensões imensuráveis. (Lima, Recife, 1979, p.4). 

 

No relato do encontro, José Vicente Lima atribui a Solano Trindade a expressão “o 

Condestável”. Lima relata que, ainda em 1979, estaria entregando à publicidade um livro 

sobre Solano, classificando-o de “O Grande Condestável do movimento negro no Brasil”. 

Infelizmente, não encontramos a obra, o que nos permitiria, sem dúvida, o aprofundamento da 

declaração. 

Entretanto, diante das declarações, é evidente que Solano Trindade havia aderido ao 

pensamento de correntes políticas de esquerda; para Gustavo Lima, “o partido comunista”. O 

militante vai sofrer pressões, sobretudo pelas atuações nos movimentos do Rio de Janeiro. 

Sobre este assunto, escreve José Vicente: 

 

(...) É 1946, cinco anos depois, este período ele é tutelado pelo, o Mulato, 
que aos poucos vai se tornando um Pintor ou artista Burguês, pretendendo 
impor normas ao poeta que repele as suas intenções, como também repelira 
as minhas de mandá-lo se afastar do movimento negro no Rio de Janeiro, 
pelo envolvimento com os políticos de esquerda.  (Lima, 1979, p.3) 



66 
 

 

 

Percebemos uma precaução por parte de José Vicente, levando-o a exigir 

enfaticamente que Solano se afastasse da política de esquerda, possivelmente por considerar 

perigoso para ele. Mesmo com a volta do regime democrático, em 1945, a fase anterior da 

política, em geral, reflete sobre José Vicente, quando ele cria mecanismo de defesa para não 

se pronunciar sobre os problemas políticos abrangentes, uma vez que ele mesmo havia sofrido 

perseguições, censura e controle do Estado. Sobre este assunto relata: 

 

Não éramos muitos, mas suficiente para sentarmos numa mesa da Leiteria 
Vitória, na Rua do Imperador Pedro II e após “uma papa e um café 
pequeno”, falávamos sobre o problema. Recebemos estímulos, e até 
coluninha num canto dos jornais do que nos aproveitamos bastante, embora 
submetidos à implacável censura de Jaime de Santiago e Edson Moury 
Fernandes, este último Delegado da Ordem Política e Social.  
Fui chamado por Edson, na Secretaria de Segurança, para ser aconselhado 
como um ex-colega do velho Casarão do Ginásio Pernambucano, “acabar 
com Afro- Brasileirismo aqui”, entre nós não existe preconceito, me dizia 
ele, quando pretendi fazer uma festa e publicar um artigo mais amplo no dia 
13 de Maio. (Lima, 1979, p. 2).  

 

Evidentemente, havia uma preocupação de José Vicente quanto às investidas do poder 

de perseguição e censura do Estado ao movimento. No entanto, é preciso destacar que, para 

ele, o movimento deveria fazer a transformação pela cultura, pela intelectualização da 

população negra. Nesse aspecto, Solano Trindade pensava em um movimento social que 

viesse de uma solidariedade de classe social com mudanças profundas nas relações da 

sociedade brasileira. Solano é diferenciado nos registros que encontramos como “o poeta 

militante”, que estava profundamente envolvido com as camadas populares desfavorecidas, 

conforme verificamos no seguinte trecho: 

 

Na poesia de Solano Trindade, a presença do povo nunca é uma abstração, 
um conceito demagógico, uma noção vaga, mas uma carnal concreticidade. 
As águas do rio e a lua são motivações tão presentes quanto Mariana ou 
Yemanjá: deusas de carne, fluidos de prazer, “poemas de amor”. Amor forte 
como o desejo de libertação. Amor sem adjetivos, assim como a busca de 
emancipação. 
Na “Canção à Minha Cidade Natal” surge o Recife da perspectiva das 
camadas populares, desfavorecidas, oprimidas mesmo. Recife das “operárias 
cigarreiras”. Cidade “pra onde o poeta não volta” para não perder a 
saudade”. Recife das festas do povo, das comidas com cheiro de povo, das 
amarguras e alegrias do povo. No tempo em que se brincava o “melhor 
carnaval do mundo”.  (Brito, 1979, Recife, p. 2).  
 



67 
 

 

É observável, no relato da história do movimento, o destaque dado à militância de 

Solano Trindade, que trazia, para os membros da entidade, reflexões sólidas sobre a situação 

da população negra na sociedade brasileira. Nesse contexto, é interessante mencionar o 

destaque dado por Lima à estatística que Solano apresenta: 

 

Éramos cinco apenas: Francisco Solano Trindade, Gerson Monteiro de 
Lima, José Melo de Albuquerque, José Vicente Rodrigues Lima e Miguel 
Barros, o Mulato. O que sabíamos, até então, era a existência dos 
preconceitos, e tomamos conhecimento da monstruosa estatística feita por 
Solano Trindade, onde se verificava a ausência quase que completa do 
elemento negro nos Cursos Superiores das carreiras de prestígio social” 
(Lima, 1979, p.1).  

 

No capitulo II do livro Xangô, intitulado O que querem as associações dos elementos 

de côr e as Frentes Negras organizadas no Brasil
12 de José Vicente, encontra-se um texto 

com informações sobre o “Centro de Cultura Afro-Brasileiro”. Solano Trindade aparece 

assinando a redação como Secretário Geral da entidade. Em seguida ao texto, é apresentada 

uma estatística sobre a situação do negro no Brasil, provavelmente é a mesma que Solano 

Trindade realizou. A estatística mencionada na obra de José Vicente é a seguinte:  

 
Profissões: 
  5    Negros em cada 1000  Medicos  
  5    Negros em cada  1000 Advogados  
10    Negros em cada  1000 Auxiliares no Comercio 
30    Negros em cada 1000  Funcinarios Publicos  
   2   Negros em cada 1000  Negociantes  
999   Negros para cada 1000 Domesticos  
997 Negros para cada 1000 Trabalhadores de serviços de carregação. 
10% de negros casam com suas iguais. 
90% de mulheres negras são desvirginadas e jogadas à prostituição pelos 
proprios negros, mestiços, claros e brancos. (Lima, 1937, p. 21). 
 

A estatística do Centro de Cultura Afro-Brasileiro já divulgava, na década de 1930, a 

população negra predominantemente alijada do mercado de trabalho. Em sua maioria, viviam 

em precárias condições de saúde, moradia, por meio de biscates ou eventuais empregos, 

conforme observa José Vicente: 

  

(...) negros, mulatos e brancos, intéletuais do Brazil precisam saber que 
existem milhares e milhares de negros ainda na roça, ainda empurrando 
carroças, ainda engraxates, ainda rudes operários de fabricas, carpinas e 
marceneiros, ainda brutos, ainda inferiores, ainda de chapéo na mão falando 
tremulo com o Doutô... sô Douto... sô Douto... (Lima, 1937, p.23). 

                                                           
12 Texto apresentado na íntegra no anexo 01  



68 
 

 

  

Na estatística, embora os dados referentes à população negra não tragam 

espeficificados a origem das informações, o registro nos permite fazer algumas considerações. 

Dentre elas, o fato de o grupo se preocupar em se respaldar com informações e números que 

indicam a posição de desigualdade social dos afrodescendentes na década de 1930. 

Em entrevista de José Vicente, o artigo do jornal Diário Pernambucano faz menção à 

conjuntura vivida pela população negra: 

 

(...) Na tentativa de redenção do negro, partiu a Frente Negra para fazer um 
levantamento sobre a presença do negro nas profissões liberais. E constatou 
o óbvio: numa turma de 100 ou mais médicos, quando muito existiam um ou 
dois negros nas fotos de formatura. E a proporcionalidade valia para as 
profissões de status reconhecido, ou em desenvolvimento. (Diário de 
Pernambuco, 17 de maio de 1988). 

 

José Vicente Lima constatou outro aspecto mais complexo da relação negro/branco no 

contexto social: quem ultrapassava as barreiras econômicas, cursava faculdade e construía um 

patrimônio profissional, esbarrava numa outra porta, a de não se assumir como negro. Como 

exemplo da não aceitação da condição negra, Lima relata uma experiência que viveu durante 

uma viagem a Maceió, para divulgar seu livro Xangô:  

 

Lá conheci dois negros que tinham se projetado social e profissionalmente. 
Um o dr. Rodrigues de Melo, primeiro promotor público da capital, que 
discutia a condição de descriminação racial e outros temas. O outro, um 
dentista conhecido como dr. Moeda, não admitia que se tocasse no assunto. 
Era um exemplo da barreira maior: quando a gente não se reconhece como 
negro, estamos formando na frente dos brancos. 
E assumir a cor a ideologia dos brancos, passando a sentir a cor da pele 
como um defeito, ou “culpa” inerente à sua condição racial, é um processo 
quase que automático, principalmente para a criança ou adolescente negro de 
classe média ou média alta. Afinal, quando o negro está nas favelas, nos 
cortiços, na condição de semi escravo, junto com outros brancos, ele é pouco 
discriminado. Ninguém alega a um servente a uma empregada doméstica sua 
condição racial: nem vizinhos de uma favela impedem seus filhos de 
namorarem ou casarem com negros. Mas quando o negro ascende, através 
dos estudos, ou porque tem família economicamente bem colocada, a uma 
profissão de status, aí ele sabe e sente o que é preconceito. (Lima, 
1937,Secção B. p.1). 
 

Diante de todos os documentos e registros aqui descritos e analisados, pudemos 

conhecer a história da Frente Negra Pernambucana no Recife e sua continuidade na 

transformação em Centro de Cultura Afro-Brasileiro. Além disso, pudemos notificar o nosso 



69 
 

 

encontro com a documentação desse movimento social de maioria negra, deparando-nos com 

questões e parte dos pensamentos dos organizadores da entidade. 



70 
 

 

CAPÍTULO III 

A PRÁTICA DE XANGÔ EM PERNAMBUCO NA DÉCADA DE 1930 

3.1. A prática de xangô em Pernambuco na década de 1930: disciplinação e controle x 

estratégia e resistência 

 

Eles estavam só preocupados, não com o movimento negro, 

estavam preocupados com o processo religioso. Perseguiram os 

terreiros, tanto que o meu livro lançado em 37, para meu desgosto, 

era um livro de combate, nós combatíamos os terreiros. Nós 

começamos, neste particular, errados. (Lima, 1987, p.8).  

 

A citação acima é decorrente de uma entrevista concedida por José Vicente Rodrigues 

Lima ao jornal do Suplemento cultural do Diário Oficial do Estado de Pernambuco, em 

novembro de 1987. Ela traduz não só a perseguição que as religiões de origem africana 

sofreram pelo poder público institucional, através de suas representações nos estados, como 

também reflete o pensamento de José Vicente Lima em relação aos terreiros de candomblé, 

denominados “Xangô”, em Pernambuco. 

Como já mencionado nos capítulos anteriores desta tese, em 1937, José Vicente Lima 

publica um livro intitulado Xangô no qual relata os estudos que realizara nos terreiros da 

cidade de Recife. Na introdução da obra, ao expressar sua opinião sobre os xangôs, Lima 

revela, em seus agradecimentos, sua relação com três atores sociais: os representantes dos 

terreiros, os Babalorixás (denominados de pais de santo), os militantes do movimento negro: 

Miguel Barros, Solano Trindade e o psiquiatra Dr. Pedro Cavalcanti, assistente do Serviço de 

Higiene Mental e Assistência a Psicopatas.  Lima expõe: 

 

 O Xangô, será pois neste libreto, encarado num duplo aspéto social e 
religioso. Classifico-o de cancer e de ulcera que sangra urgindo ser curada. 
Nos elementos Afro-brasileiros é que sentimos a dôr desta ferida que parece 
querer escorrer nas fibras vitaes de nossa existência que desabrocha. Aqui, 
nossa gratidão, ao dr. Pedro Cavalcanti assistente do Departamento da 
Assistência A Psicopatas à quem devemos a facilidade de nossas 
observações . 
Minha eterna e imorredoira gratidão a Miguel Barros, a cuja dinâmica, 
jovem e itelligente colaboração, muito e muito, deve este livro. A Solano 
Trindade e meus companheiros de observações, a Antonieta Martins Pereira 
que tanto me estimulou, a José Amaro Feliciano e todos os Paes de terreiro 
que gentilmente nos acolheram, meus sinceros agradecimentos. Recife, 
Junho de 1937. V.L. (Lima, 1937, p. 9) 
 



71 
 

 

Em face desses dados, nossa proposta é desvelar as relações sociais e históricas dos 

terreiros envolvidos nos relatos de José Vicente Lima, trazendo para o debate informações 

referentes não somente a repressão às religiões de origem africana, mas também dados das 

estratégias que os atores sociais freqüentadores dos terreiros tiveram de desenvolver para 

sobreviver às violentas perseguições.  

Nessa perspectiva, nosso trabalho reconhece como sujeitos da história do movimento 

negro não só as pessoas organizadas em entidades como a Frente Negra Pernambucana  e/ou o 

Centro de Cultura Afro-Brasileiro, mas também a população negra organizada nos terreiros de 

xangôs, em Pernambuco, nos anos trinta. É importante considerar que tais grupos sofreram as 

conseqüências de um Estado racista, preconceituoso, apesar de terem possuído posturas 

diferenciadas diante da religião de origem africana.  

A atitude de José Vicente Lima, frente a prática de xangô, foi discriminatória  , 

tratando-a como “uma chaga aberta que sangra e que precisa ser curada”, por entender que os 

cultos afros faziam parte da cultura inferiorizada. (Xangô, 1937, p. 34).  

Consideramos importante destacarmos que estamos falando dos pensamentos de José 

Vicente Lima na década de 1930, posteriormente ele modifica suas opiniões em relação a 

religiões de origem africanas. 

Em entrevista concedida para o Suplemento cultural do Diário Oficial do Estado de 

Pernambuco em novembro de 1987, quando indagado por Inaldete Pinheiro militante do 

MNU (Movimento Negro Unificado), se “em [1937], Getulio Vargas tinha fechado.” a Frente 

Negra Pernambucana , José Vicente responde: 

 

Não, eles estavam só preocupados, não com o movimento negro, estavam 
somente preocupados com o processo religioso. Perseguiram os terreiros, 
tanto que o meu livro lançado em 37, para meu desgosto, era um livro de 
combate, nós combatíamos os terreiros. Nós começamos, neste particular, 
errados. (Lima, 1987, p.8).  
 

Em outra entrevista para o jornal Diário de Pernambuco, há outro relato expondo a 

mudança de opinião de José Vicente sobre a prática religiosa dos cultos afros, como pode ser 

verificado no trecho que segue: 

 

Na década de 80, por toda a sua luta, no contexto cultural em que viveu sua 
juventude, José Vicente Lima reconhece alguns equívocos que comeu nos 
primórdios da Frente Negra de Pernambuco. Na época condenava a prática 
de Xangôs e macumbas dos negros, influenciado pela idéia corrente entre os 
brancos de que os ritos eram coisa de gentinha, e também movido pelo 
desejo de projetar numa atividade e num futuro melhor de seus irmãos de 



72 
 

 

cor. Hoje reconhece que são exatamente estes ritos, juntamente com tantas 
outras manifestações culturais, que permitem a sobrevivência do negro, 
mesmo o mestiçado com branco e índios, brasileiro enquanto raça. (Diário 

de Pernambuco. 17/05/ 1988). 
 

Nos depoimentos acima, verificamos a visão de um militante do movimento negro que 

viveu em décadas diferenciadas, concebendo, em cada uma delas, maneiras diferenciadas dos 

estudos do negro no Brasil.  

A entrevista em que Lima relata o seu equívoco sobre a religião de origem africana é 

concedida na década de 80, época em que a questão de identidade com as religiões africanas é 

considerada como relevante, principalmente sob a influência dos movimentos negros da 

década de 70, os quais se voltam para a valorização das raízes africanas, concebendo a 

questão do negro como uma demanda conjunta, que envolve classe, raça e cultura. (Bernardo, 

1998, p. 16).  

No nosso trabalho, analisamos as relações dos xangôs de Recife da década de 1930, 

atendo-nos a três obras publicadas na época: Xangô e Xangôs do Nordeste, de José Vicente 

Lima e Investigações sobre os cultos negro-fetichistas do Recife, de Gonçalves Fernandes.  

 

 

 

                                              

Ilustração 5 -Capa da obra Xangô de autoria de                        Ilustração 6 - Segunda capa da obra 
Xangô de autoria de José Vicente -1937                                                  de autoria José Vicente - 1937 

 
 

 



73 
 

 

                                             

Ilustração 7 - Segunda capa página da obra Investigações sobre os cultos negro-fetichistas do Recife, 

de Gonçalves Fernandes – 1937.  

 

 

A partir da análise dessas obras, pretendemos colocar em questão a ação dos 

intelectuais acadêmicos, a medicina psiquiátrica e o poder público junto aos xangôs da cidade 

de Recife, uma vez que tais segmentos acionaram mecanismos de controle e disciplinação 

para religiões de origem africana. 

Buscaremos, principalmente, analisar as ações individuais e coletivas de resistência 

que os praticantes do xangô tiveram que desenvolver diante das ações institucionalizadas dos 

órgãos de repressão e controle da religião de matriz africana. 

Com isso, procuramos desvelar as implicações históricas das práticas de vigilância e 

repressão exercidas pelos meios oficiais sobre os membros das religiões afro-brasileiras. 

Trata-se, sobretudo, de evidenciar o caráter racista dos órgãos institucionais de repressão 

social, argumentando assim que tais ações faziam parte de uma política de Estado que 

concebia a população negra como “inferior”, mesmo quando se posicionavam contra a 

repressão policial nos terreiros, como é o caso de Ulisses Pernambucano, diretor do Serviço 

de Higiene Mental. 



74 
 

 

Para interpretar as relações, buscaremos nas categorias de análise de grupos 

específicos e diferenciados um suporte metodológico para investigar os grupos religiosos de 

origem afro que foram alvo da repressão institucionalizada. 

Essa metodologia interpretativa foi estudada por Clóvis Moura (1988), que aborda o 

tema da resistência como gerador da organização da população negra no período escravista e 

pós-abolição, frente aos sistemas de barreiras sociais a que foi submetida.  

Segundo Moura (1988), para chegar aos grupos específicos e diferenciados como 

categorias de análise, em uma sociedade com diferenças de classe, parte da compreensão 

teórica do conceito de classe social deriva em dois termos: classe em si e para si: 

 

(...) O conceito de classe social é tão fecundo em vastas áreas de pesquisa 
macrossociológica, subdivide –se em classe em si e para si. 
Essa dicotomização do conceito vem possibilitar a análise da classe desde a 
sua formação e emergência, quando ela é apenas objeto na estrutura social , 
até a fase mais plena da sua afirmação na sociedade, quando adquire 
consciência de que existe e somente em confronto e fricção com outras que 
comprimem no espaço social pode reconhecer-se como específica, isto é, 
com objetivos próprios e independentes. (Moura, 1988, p. 110). 
 

Os dois termos classe “em si” e “para si” desdobram-se em dois conceitos de análise: 

grupo diferenciado e grupo específico. Mesmo quando a classe dominante cria uma ideologia 

abrangente e dinâmica, os grupos que estão em oposição a esta classe, em relação a condições 

sociais e econômicas, também desenvolvem valores com os quais se protegem do sistema que 

os oprimem. (Moura, 1988, p. 110).  

A conseqüência desta relação de interesses antagônicos é a formação de grupos 

específicos de resistência que, “dentro de uma sociedade contraditória e conflitante, 

procuram, nos diversos níveis e de diversas maneiras, organizar-se contra o processo de 

compressão e peneiramento econômico, social e cultural que as classes dominantes lhe 

impõem”. (Moura, 1988, p. 110). 

O grupo específico, para não ser extinto ou anulado nas suas ações, à medida que sente 

a atuação das forças repressivas, desenvolve e reúne valores particulares a seu grupo. 

A organização da população negra no Brasil, grupo social que se desenvolveu desde a 

chegada da população africana, transformados em escravizados, se organizam para 

sobreviverem ao sistema escravista e conservar os seus costumes e culturas que o poder 

dominante tentou, mas não conseguiu destruir. Segundo Moura, o sistema escravista: 

 



75 
 

 

(...) como um todo compacto e fechado, não permitia que o escravo 
adquirisse consciência da sua aceitação social, fato que o impedia de 
formular uma ideologia capaz de desaliená-lo completamente. Por isto 
mesmo, começa a organizar grupos tópicos de diversos conteúdos 
para reencontrar-se como ser. (Moura, 1988, p. 111). 
 

Assim sendo, os grupos específicos foram criados pelos escravizados e ex-

escravizados, durante o regime escravista, e pela população negra no período pós-escravidão, 

persistindo até os dias de hoje. 

Os grupos de fugas individuais e coletivas, a forma de lazer do negro, a sua religião, 

os aspectos econômicos, a resistência armada, os grupos musicais, culturais, enfim, todos os 

grupos criados pelos escravizados e ex-escravizados são exemplos dados por grupos 

específicos de resistência, sendo reprimidos por causa disso. 

Clóvis Moura, nos seus estudos, refere-se a “grupo diferenciado” quando um grupo é 

diferenciado por outro grupo com marcas específicas de aceitação ou rejeição, dependendo 

dos valores determinados por estratos superiores desta sociedade. 

Nesta acepção, o grupo passa a ser específico na medida em que sente a forma 

diferenciada com a qual é tratado e, com isso, procura desenvolver estratégias de integração 

na sociedade. Segundo Moura, 

 

Quando nos referimos a grupos específicos, estamos encarando a mesma 
realidade em um outro nível de abordagem e em outra fase de 
desenvolvimento ideológico. Procuramos, com este termo, designar do ponto 
de vista interno do grupo os padrões de comportamento que são criados a 
partir do momento em que os seus membros se sentem considerados e 
avalizados através de sua marca pela sociedade. Em outras palavras: o grupo 
diferenciado tem as suas diferenças aquilatadas pelos valores da sociedade 
de classes, enquanto o mesmo grupo passa a ser específico na medida em 
que ele próprio sente esta diferença e, a partir daí procura criar mecanismos 
de integração na sociedade. (Moura, 1988, p. 116-117). 

 
O grupo é diferenciado enquanto não tem consciência, não interioriza as diversas 

maneiras pelas quais é diferenciado, sendo, por isso, um componente passivo na sociedade. 

No entanto, quando o grupo é cônscio da diferenciação a que é submetido por conta das 

marcas que possui, torna-se específico, encarando suas marcas como algo positivo. Sobre este 

assunto, comenta Moura: 

 

Enquanto ele é simples grupo diferenciado, através de critérios de 
julgamentos exteriores – é apenas objeto, simples elemento componente da 
sociedade como todo, funcionando como massa passiva do contexto social. 
Ainda não tem interioridade, conteúdo. Mas, quando passa a sentir-se 



76 
 

 

diferenciado pela sociedade global, isto é, pelos demais grupos que não 
possuem a mesma marca diferenciadora e, por isto mesmo, é separado por 
barreiras e técnicas de peneiramento no processo de interação, ele adquire 
consciência dessa diferença, passa a encarar a sua marca como valor 
positivo, revalorizando aquilo que para a sociedade o inferioriza e sente-se 
um grupo específico (Moura, 1988, p.117). 
 

É com esta visão metodológica que iremos desenvolver o estudo a que nos 

propusemos, isto é, considerando as comunidades de xangôs de Recife da década de 1930 

como grupos específicos que tiveram de desenvolver aspectos particulares organizativos 

frente às políticas de controle e disciplinação da classe dominante que se auto-identifica como 

“superior”. 

Neste trabalho, a classe dominante é representada pelos órgãos institucionalizados 

“Serviço de Higiene Mental e da Assistência a Psicopatas”, “Secção de Costumes e Repressão 

de Jogos” e a “Delegacia de Ordem e Costumes”. 

Segundo estudos de Maria Concepta Padovan, o Serviço de Higiene Mental em 

Pernambuco é o “primeiro do gênero criado no Brasil, deveria ser o responsável pelo 

esclarecimento e educação sobre as doenças mentais, no que se referia a suas causas, curas e 

prevenções”. (Padovan, 2007, p. 2-3).  

Citando os estudos de Zuleica Dantas Pereira Campos, Padovan constata que, com o 

advento do Estado Novo, com a ascensão de uma elite muito católica no poder, acentuou-se a 

repressão por parte do governo às religiões de matriz africana “uma vez que não foram mais 

permitidas licenças de funcionamento de espécie alguma”. Todos os cultos considerados 

“baixo espiritismo” estavam proibidos. (Padovan, 2007, p.3). 

Para Agamenon Magalhães, governador de Pernambuco na época, a interferência do 

Serviço de Higiene Mental tinha como objetivo combater um “mal” que estava associado ao 

crime, à selvageria, à luxúria, e ao charlatanismo, precisando ser combatido para a 

“manutenção da ordem”. Na cidade de Recife, em Pernambuco, vão ser criadas a “Secção de 

Costumes e Repressão de Jogos” e a “Delegacia de Ordem e Costumes”. 

Segundo Campos: 

 

(...) em conseqüência do processo de escravidão, a religião dos negros 
passou a ser vista, pelas elites brasileiras, como estratégias de resistência 
social e cultural ao sistema de dominação existente. Nascem, a partir daí, os 
mecanismos para justificar as técnicas de repressão, ou seja, da mesma 
forma que se justificava a escravidão do negro, pela sua condição de 
bárbaro, justificava-se a perseguição a suas religiões por serem fetichistas, 
animistas, contribuindo para a propagação de elementos dissolventes, em 
nossa sociedade.      



77 
 

 

No processo de legitimação e de integração social dessas práticas religiosas, 
a resistência às tentativas oficiais de destruí-las, se manifestou em diversas 
ocasiões e sob diferentes formas. Inúmeros atos de rebeldia estão registrados 
na Delegacia de Ordem Policial, o que leva a acreditar que os afro-
umbandistas não formam agentes passivos diante do autoritarismo que 
marcou o período. (Campos, 2001, p. 247). 
 

É num contexto social extremamente desfavorável que os praticantes da religião de 

matriz africana exerceram a sua crença. Ao mesmo tempo em que resistiam aos padrões 

religiosos católicos, tornando as suas crenças como basilares, esses praticantes foram 

compelidos a ajustar tais crenças ao ambiente natural, social e político em que viviam. 

(Campos, 2001, p. 248). 

Como já mencionado anteriormente, buscamos nos estudos registrados nas obras 

Xangô, de José Vicente Lima, e Xangôs do Nordeste. Investigações sobre os cultos negro-

fetichistas do Recife, de Gonçalves Fernandes, as informações para nossas análises.  

As obras retratam a atuação do Serviço de Higiene Mental e outros órgãos de 

repressão, revelando o pensamento da psiquiatria da época em que foram requisitados para 

atuar junto aos xangôs de Pernambuco.  

Segundo matéria do Jornal de Pernambuco de 24 de junho de 1934, “data do começo 

de junho de 1932 o início do contacto do Serviço de Higiene Mental, com as seitas africanas 

da capital”, Recife.  

Gonçalves Fernandes (1937), assistente do Serviço de Higiene Mental na época, 

registra em sua obra as características das pessoas que participavam das comunidades 

religiosas dos xangôs em Recife. Segundo ele, 

 

Os babalorixás sacerdotes, sacerdotes pais de santo, filhos e netos de 
africano na sua maioria, outros crioulos, e até pardos como Néri são 
dirigentes do culto. A sua companheira chamam-se mãe grande.  
Nos terreiros dirigidos por mulher, esta toma o nome de ialorixá, mãi de 
terreiro ou mãi de santo. Ambos marcam aos tocadores de adufo (pequenos 
tambores que são batidos com as mãos diretamente) durante os toques, nome 
que dão às suas cerimônias, tiram as invocações, as toadas, fazem 
sortilégios, presidem os sacrifícios e preparam os orixás. São ainda 
conselheiros e algum praticam entre seus filiados o curandismo. (Fernandes, 
1937, p. 43, 44). 
 

Em uma outra passagem, Fernandes descreve características profissionais das pessoas 

que freqüentam os terreiros, acentuando que não são bem vistos “pelos de cor” do 

proletariado e pequena burguesia, causando aos brancos curiosidade e receio. O autor também 

faz referência às atividades do Serviço de Higiene Mental, observando que:  



78 
 

 

 Os filhos de terreiros são indivíduos que ocupam de profissões humildes 
(lavadeiras, cozinheiras, operarios rurais, pedreiros, etc.). Deve-se acentuar 
que não são bem vistos pelos de côr das massas proletarias e pequena 
burguezia , causando aos brancos de todas as classes apenas curiosidade , 
quando muito um vago receio de bruxaria e catimbó... 
O Serviço de Higiene Mental de Pernambuco investigando as religiões 
chamadas de inferiores, no Recife, acompanhando de perto as sua praticas e 
atividade de controle, para qualquer intervenção de profilática necessaria. 
(Fernandes, 1937, p.118-119). 
 

A intervenção profilática a que o autor se refere inclui higienização mental. Na 

psicologia, as práticas higienistas objetivavam avaliar a qualidade mental das diferentes 

“raças” que compunham a nação. 

A esse respeito, Pedro Cavalcanti (1933), que trabalhou no Serviço e Higiene Mental 

na equipe de Ulisses Pernambucano, desenvolvendo pesquisas nos xangôs de Recife, 

justificou a necessidade dos estudos sobre as religiões de origem africanas pelo S. H. M, 

argumentando que o mesmo contribui, se preciso for, para uma ação profilática, sobretudo no 

que se refere às religiões de origem africana, denominadas como “inferiores”. Segundo 

Cavalcanti: 

 

“As religiões, principalmente as inferiores, desenvolvendo anormalmente a 
cultura do sub-consciente crêam manifestações morbidas do ‘automatismo 
psicologico’ de Janet. (...). A massa, reflexo servil do ‘condutor’ ou do 
profeta póde chegar assim ás grandes manifestações do misticismo (Joazeiro, 
do Padre Cicero) ou a reações anti-sociais (Canudos, Antonio Conselheiro). 
Em um caso como no outro a Higiene Mental tem de estar alerta. Os delirios 
nem sempre inofensivos para a coletividade que assim se geram, devem ser 
prevenidos. (...). De qualquer modo acompanhar essas manifestações é ficar 
armado de elementos para uma intervenção profilactica em momento 
oportuno”. (Cavalcanti, 1933, p. 68). 
 

Como podemos verificar através de tais depoimentos e registros, a religião de origem 

africana foi um dos alvos prioritários dos órgãos de repressão policial, os quais, sob a ótica do 

racismo, com bases eugênicas, viam a religião como uma manifestação “inferior”, perigosa 

para a moral predominantemente católica, como também para a saúde mental coletiva.  

Ainda nessa linha de pensamento racista, a intervenção profilática junto à população 

urbana empobrecida e marginalizada, reconhecida nos afrodescendesntes era, segundo a 

psiquiatria da época, necessária, uma vez que era tida como um grave problema urbano e 

sanitário, devendo ser tratado e controlado, pois, do contrário, conduziria o Brasil ao caos 

social, pois acreditava-se que havia na população negra e mestiça uma predisposição 

hereditária. 



79 
 

 

 Todas estas ações estavam interligadas à preocupação de um país desejoso de 

“civilizar-se” rapidamente; daí não serem bem-vindas quaisquer manifestações religiosas de 

origem africana, uma vez que eram consideradas “primitivas”. Nesse contexto, uma grande 

questão se impunha: como atingir os níveis de uma sociedade civilizada com um país 

nitidamente mestiço? A esse respeito, argumenta Oliveira: 

 

Em inícios do século XX, o discurso psiquiátrico amparado por teorias 
médicas e da criminologia – Sanitarismo, Eugenia e Degenerescência - 
ampliou seus raios de ação à sociedade legitimando-se, sobretudo, por 
arcabouço político/jurídico. Assim, esses discursos, quando materializados, 
tornaram-se, em pouco tempo, eficazes instrumentos dentro do processo de 
normalização da sociedade brasileira, em especial nas classes consideradas 
subalternas, promovendo perseguições, prisões e privações dos direitos de 
incontáveis homens, mulheres e crianças. (Oliveira, 2007, p. 1). 
 

Ainda nos relatos de Fernandes, podemos observar que os terreiros, que eram 

afastados da cidade, localizados em lugares com características rurais, eram freqüentados por 

uma população empobrecida, vítima da repressão policial constante. Os adeptos da religião 

eram tidos como praticantes de bruxaria e ações demoníacas. Assim sendo, além de sofrerem 

as investidas dos órgãos de repressão, também eram alvo das investidas de jornalistas e 

estudiosos da religião de origem africana. 

De acordo com Fernandes, 

 

Afastados de outras casas, no meio de sítios cercados, em arrabaldes de 
grande intensidade de população pobre, eram apontados os Xangôs no 
Recife como centro de bruxaria. Dessas casas modestas de taipa dos negros a 
imaginação dos moradores mais próximos fazia séde de práticas demoníacas.  
O batuque noturno dos toques identificava o Xangô. Uma maioria da 
visinhança só chegava mesmo a conhecer o batuque escutado de longe. Não 
se tinha idéa, exceção de poucas pessoas, do sentido religioso dos toques. 
Reporter e gente de policia, esses sabiam um pouco mais. Batidas policiais, 
noite alta, levadas pelo batuque, traziam vez ou outra para publicidade 
noticia do terreiro surpreendido.  
A repressão policial dificultava qualquer tentativa de contacto com a vida 
intima dos terreiros, nome que os negros dão aos seus templos. Só mesmo os 
iniciados tinham acesso às cerimonias do culto.  
O noticiário dos fatos diversos era muito pouco como contribuição: as 
reportagens não chegavam a encontrar os terreiros em ação. Uma tentativa 
nesse sentido foi levada a um termo feliz pelo Serviço Mental da Assitencia 
a Psicopatas, à frente o prof. Ulisses Pernambuco.  
O relatorio do Dr. Pedro Cavalcanti, que transcrevo, marca o inicio da 
pesquizas do S. H. M. estudando a questão das seitas afro-pernambucanas. 
(Fernandes, 1937, p. 8). 
 

 



80 
 

 

As pesquisas a que Fernandes se refere foram realizadas, entre os anos de 1929 e 

1930, pelo médico e professor Ulisses Pernambuco, junto aos xangôs. Os resultados foram 

publicados em 1932 pela revista dos arquivos da Assistência a Psicopatas de Pernambuco. 

(Oliveira, 2007). A realização da pesquisa envolveu várias pessoas que foram alunos de 

Ulisses, dentre elas, Pedro Cavalcanti, o qual relata:  

 

Logo no início das suas atividades, como diretor da Assistência a Psicopatas 
de Pernambuco, encaminhou-nos ao trabalho, naquela época difícil de nos 
por em contato com os terreiros do Recife, para a colheita direta do material 
de observação. (Cavalcanti, 1937, p. 51). 

 

A esse respeito, argumenta Oliveira (2001) 

 

 (...) avaliar, entre outras coisas a incidência de doenças mentais na raça 
negra, em relação às outras sendo sua conclusão a de que no caso dos negros 
a hereditariedade teria maior influência do que os fatores possibilitados pelo 
meio, tornando-os mais vulneráveis a “psicopatias com lesões atômicas” e a 
“psicoses tóxicas e infecciosas” causadas, sobretudo, por seus cérebros 
possuírem “menor resistência”. (OLIVEIRA, 2007, p.1). 
 

É importante mencionar que nos estudos de Ulisses Pernambucano estão embutidas as 

teorias de Nina Rodrigues que corroboram a ideologia do preconceito racial subjacente às 

ações do Serviço de Higiene Mental junto aos xangôs, por considerarem o negro 

biologicamente inferior. Para os defensores dessa proposta, a estrutura do cérebro da 

população negra, sendo “menos resistente” que o de outras “raças”, estaria mais propenso às 

psicoses infecciosas (causadas pela sífilis) e às tóxicas (causadas pelo consumo de álcool).  

Disso decorre que, ao serem defendidas, tais idéias, além de reforçarem o preconceito 

contra o negro, possibilitaram a construção de idéias segundo as quais a prática das religiões 

de origem africana, compostas de maioria negra, se tornou, juntamente com a sífilis e o 

alcoolismo, um dos maiores propagadores da insanidade mental em Pernambuco. (Oliveira, 

2007, p.1). Segundo Oliveira: 

 

Essas idéias [...] tornaram-se a balança em que se equilibraram as opções de 
controle e/ou policiamento médico das práticas religiosas do dito “baixo 
espiritismo”. A psiquiatria acreditava ser legitimo e necessário o combate 
aos focos irradiadores da loucura, que eram os terreiros. (Oliveira, 2007, p. 
5). 
 



81 
 

 

Como já dissemos, não era somente com os órgãos de repressão institucionalizados 

que os xangôs tiveram de conviver, mas também com os chamados estudiosos da religião 

afro-brasileira.  

Sobre este assunto, Fernandes comenta que “os xangôs, por outro lado, são pontos de 

atração para os estudiosos do afro-brasileiro, nas suas características científicas, através do 

seu culto religioso, suas danças e sua musica”. (Fernandes, 1937, p.33).  

Ainda sobre o assunto, José Vicente Lima, estudioso da religião de origem africana, 

considerado no meio intelectual como antropólogo, tendo sido convidado por Arthur Ramos a 

filiar-se à Sociedade Brasileira de Etnologia, menciona, em sua obra Xangô, a importância 

dos estudos de Nina Rodrigues e Arthur Ramos: 

 

Os congressos Afro-Brasileiro, ultimamente realizados em Pernambuco e na 
Bahia, foram de grande e valiosa utilidade, graças aos esforços dos nossos 
intelectuais guiados pela cobiça dos importantes estudos étnicos; eles 
esclareceram a presença de riziduos tão primitivos cristalizados no nosso 
patrimônio no nosso patrimonio sociogenetico. Outra ação dos congressistas, 
por nós compreendida, foi assentar certas bases que tornassem possível a 
fiscalisalição nos terreiros, reprimindo si preciso fosse aqueles que fugissem 
de preconisar sobre modo puramente sincero e religioso.  
Infelizmente, tal fiscalisação impossível de ser feita nas grandes massas de 
terreiros que se formam no seio da plebe, tem constituído os mais tristes 
aspetos de sua historia. A ação salafraria dos mais fortes sobre a ignorância 
dos fracos formou descabida hegemónia com requintes de obediencia não 
religiosa a um Babalorixá ou Alufás não africano, com poderes para evocar 
santos, -  pae de terreiro. 
Nina Rodrigues descreve a religiosidade dos filhos de Guiné, dos 
transportados pelos Navios Negreiros, para este Brazil colônia do século 
XVII. Grande foi porem seu esforço na aquisição de elementos para uma 
perfeita documentação e contacto com legítimos precursores da crença no 
Brazil, já quase extintos. 
Repetimos, grande foi o esforço do grande mestre para condensar não só nos 
“OS AFRICANOS NO BRAZIL” e em ANIMISIMO FETICHISTA DOS 
NEGROS BAIANOS , tão importantes estudos (Lima, 1937, p. 14-15) 

 

Essa passagem do texto de José Vicente, traduz a importância dada às teorias dos 

intelectuais da época. É muito importante considerar que ele se posiciona de forma favorável 

à fiscalização dos terreiros, reprimindo, se possível, aqueles que não fossem “puramente” 

religiosos. Além disso, José Vicente Lima foi fortemente influenciado por intelectuais que, na 

década de 1930, construíram o paradigma do culturalismo. 

Nesse contexto, conforme observa Elisa Larkin, na década de 30 nas ciências sociais 

“o paradigma da cultura emergia timidamente e lutava naquele momento para estabelecer 



82 
 

 

ascendência sobre o determinismo racial”. (Nascimento, 2003, p. 176). Sobre essa questão, a 

pesquisadora observa que: 

As pesquisas antropológicas sobre a cultura afro-brasileira – a começar com 
as de Nina Rodrigues - enfocavam a religiosidade de origem africana desde 
o ponto de vista psicológico, associando-se ao modelo evolucionista que 
ditava a inferioridade e desequilíbrios inatos dos negros. No rol de títulos do 
psiquiatra Nina Rodrigues, o tema insere-se da seguinte forma: “‘negros 
criminosos no Brasil’, ‘o animismo fetichista do negro baiano’, ‘epidemia de 
loucura na rebelião de Canudos’, ‘paranóia dos negros’, ‘mestiçagem, 
degeneração e crime’” (1957: 11). Sua pesquisa minuciosa nos candomblés 
constitui importante fonte de dados etnográficos sobre as religiões africanas 
na Bahia. (Nascimento, 2003, p. 176).  
 

Nascimento (2003) continua sua argumentação, descrevendo proposições de Nina 

Rodrigues: 

 

Solidário com a comunidade do povo de santo apesar de sua inferioridade 
inata, preocupava-se com a repressão violenta aos terreiros. Sua resposta 
democrática foi propor um “controle psiquiátrico” que substituísse o 
controle policial. Tal proposta justificar-se-ia, inclusive, pela própria 
imputabilidade criminal dos “degenerados inferiores”, seus praticantes. Não 
conseguiu implanta-lo na época, mas esse projeto concretizou-se mais tarde, 
no Recife sob a batuta de Ulisses Pernambucano e em Salvador durante o 
governo do interventor Juracy Magalhães.  (Nascimento, 2003:176, 177).  
 

Elisa Larkin Nascimento, ao refletir sobre os caminhos da relação da psicologia 

brasileira com a questão racial, também destaca o pensamento de Arthur Ramos: 

 

Seguidor de Nina Rodrigues o psiquiatra e antropólogo Arthur Ramos 
enveredava pelos novos rumos da psicologia social e antropologia cultural, 
afastando-se do determinismo racial de seu mestre. Criticava o 
“evolucionismo linear” que ainda influenciava a perceptiva psicológica em 
etnologia, deformando-a. Esclarecia, no entanto, que a psicologia social e a 
antropologia cultural não condenavam o evolucionismo, “como supõe certos 
culturalistas apressados [...] apenas, em vez de considerarmos uma evolução 
linear, estudamos agora evolução das estruturas”. (Nascimento, 2003, p. 
177). 
 

Para Terezinha Bernardo , o culturalismo sofre uma grande influência das teorias que 

concebem o negro como inferior, como é o caso de Arthur Ramos, que “apesar de perceber 

idênticas potencialidades entre brancos e negros, analisa a cultura africana como uma 

influência indesejável para o Brasil”. (Bernardes, 1998, p. 16). 

É nesse contexto de elaboração e prática de ideologias racistas que, no começo do 

século XX, são instituídos em Recife, Pernambuco, o “Serviço de Higiene Mental e da 



83 
 

 

Assistência a Psicopatas”, a “Secção de Costumes e Repressão de Jogos” e a “Delegacia de 

Ordem e Costumes”, cujas ações se centravam principalmente nos xangôs, o que se 

convencionou chamar de “baixo espiritismo”.  

O “Serviço de Higiene Mental e Assistência a Psicopatas”, que, segundo Fernandes 

(1937, p.8), nesta época, está sob a direção do Dr. Ulysses Pernambuco, a “Secção de 

Costumes e Repressão de Jogos” e a “Delegacia de Ordem e Costumes” são órgãos de 

controle e disciplinação legitimados pelo poder público instituído.  

A atuação dos agentes do Serviço de Higiene Mental está relacionada não só às 

pesquisas, uma vez que também faz parte de um esquema repressivo no qual os participantes 

da religião de origem africana eram vítimas de prisões, por intermédio de órgãos de 

Segurança pública, sendo encaminhados para exames mentais naquela instituição psiquiátrica, 

conforme relato abaixo:  

 

O comissário Siqueira, chefe da Seção de Costumes e Repressão a Jogos, 
acompanhado do investigador Idelfonso, chegou ao local quando exatamente 
o antro se encontrava superlotado e era um barulho positivamente infernal. 
Nenhuma macumba em terreiro bem limpo, à luz da luz. Numa sala abafada 
e estreita, onde se respiravam emanações de álcool e cheiro forte de corpos 
suados, dezoito indivíduos – 10 homens, 5 mulheres e 3 crianças – ouviam 
de um pretalhão de barbas brancas cabeças raspada e pes descalços, uma 
espécie de pratica espirita, onde se misturavam num conluio extranho, 
citações de Alan Kardec e imprecações a Ogum. 
Não houve resistencia. 
Ao “tintureiro” coube a tarefa de transportar os detidos á Secretaria da 
Segurança Publica. Foram aí identificados e mandado a exames, depois, no 
Hospital de Doenças Nervosas e Mentais, da Assistência a Psicopatas.” 
(Fernandes, 1937, p. 125) 
 

Ainda enfocando a mesma temática, importante estudo de Maria Concepta Padovan 

(2007) aponta que o Serviço de Higiene Mental funcionou como um “controle científico”, 

numa substituição à ação policial. A pesquisadora comenta que: 

 

As principais contribuições do S.M.H foram os estudos realizados sobre os 
cultos, que na verdade funcionaram como uma forma de “controle 
cientifico” , numa substituição à ação policial. Mediante as observações dos 
cultos e os exames mentais de seus dirigentes (testes psicológicos e de Q I – 
quociente intelectual), uma licença concedida ao médico, garantindo o 
funcionamento do centro, permitia não só mediar e vigiar essas práticas, 
como também intervir – a partir do momento em que permitiam ou não seu 
funcionamento. (Padovan, 2007, p.3). 

 



84 
 

 

Entretanto, no livro Xangô, José Vicente transcreve a ata de uma reunião promovida 

pelo Serviço de Higiene Mental, na qual estiveram presentes representantes da Comissão de 

Censuras das Casas de Diversões Públicas, da Delegacia de Ordem Social e repórteres, 

conforme transcrição abaixo: 

 

A REUNIÃO, HONTEM, DOS PRESIDENTES DAS SEITAS 
AFRICANAS  
Realizou-se, às 10 horas da manhã de hontem, a reunião dos presidentes das 
seitas africanas, promovida pelo Serviço de Hygiene Mental. 
A essa reunião que foi presidida pelo dr. Pedro Cavalcanti compareceram os 
seguintes “paes de terreiro”: 
Apolinário Gomes da Matta, Luiz José da Silva, Honorio Rodrigues Chaves, 
Fortunato Maria da Conceição, Lucio Alves Feitosa, Jorge Nery da Silva, 
Manoel de Sirqueira Nascimento, Josepha Maria da Soledade, Amalia Maria 
Lima, Elisabeth de França Ferreira, Idida Mulatinho, Virginia Maria de 
Assis, João de Deus da Silva, Severina Ramos do Nascimento, Paulo José 
Chagas, Severina Maria da Conceição, Philomena Maria da Conceição, 
Alayde Maria do Carmo, Tiburcio Andrade Braga, Antonio Sampaio, José 
Antonio da Rocha, José Fausto de Oliveira, José Soares da Silva, Maria 
Annunciada, Maria Luiza Almeida, Lydia Alves da Silva, Mariano da Silva, 
Arhur Rozendo, José Gomes da Silva, José de Almeida, Oscar de Almeida, 
Gerladina Torquato Braga, Heleno Monteiro Souza, Marcionilla Maria da 
Conceição, Josepha da Silva, Severino Bezerra, Maria das Dores da Silva, 
Sebastião Ferreira da Silva e Josephina Guedes.   
O dr. Pedro Cavalcanti expôz a finalidade daquella reunião, que era fazer 
uma aproximação maior dos “paes de terreiro”, entre si delles com a 
Asssitencia a Psychopathas.     
Suggeriu, então a eleição duma commissão, que seria representante do culto 
africano junto ao referido Serviço, em vista de abusos de alguns 
responsaveis por seitas africanas. Tendo sido a idéia acceita por todos, foram 
eleitos os babalorixás Apolinario Gomes, Oscar de Almeida, Arthur 
Rozendo, Antonio Sampaio e Maria Fortunata para constituírem a referida 
commissão, que devera reunir todas as vezes que se fizer necessário. 
Estiveram também presentes á reunião o sr. Jayme de Sant,Iago, secretario 
da Commissão de Censuras das Casas de Diversões Publicas, um 
representante da Delegacia de Ordem Social e reporters. 
Não obstante o esforço e boa vontade do Dr. Pedro Cavalcanti, está se 
verificando o choque inevitavel dos páis de terreiro. A desarmonia e intriga 
dos páis de terreiros continuam cada vez mais refinadas. O Dr. Gonçalves 
Fernandes, em seu livro “XANGÔS DO NORDESTE” nos fornece bons 
esclarecimentos destas antigas rivalidades. (Lima, 1937, p. 74) 

                                 



85 
 

 

 

 

Ilustração 8 - Foto retirada da obra Xangôs do Nordeste de Gonçalves Fernandes (1937). A referência 

é sobre uma reunião presidida pelo Dr. Pedro Cavalcanti da equipe do Dr. Ulisses Pernambuco do 

Serviço de Higiene Mental com a presença de Babalorixás, Yalorixás e participantes da religião de 

matriz africana para debater, conforme relato do registro, “abusos verificados na seita”. 

 

Diante de tal constatação, não nos parece ter razão, portanto, os estudos que apontam o 

Serviço de Higiene Mental como substituto do controle policial. Para nós, é razoável admitir 

que ambos atuavam juntos no controle das religiões afro-brasileiras.  

Corroborando nossa linha de pensamento, Fernandes menciona uma matéria de 

repressão aos xangôs, publicada no jornal Diário da Tarde do dia 12 de abril 1934, em que os 

três órgãos (Secção de Costumes e Repressão, Secretaria de Segurança Publica e Serviço de 

Higiene Mental e Assistência a Psicopatas) atuam conjuntamente:  

 

 “O CENTRO ESPIRITA CARIDADE E AMOR EM JESUS CRISTO 
TRANSFORMADO EM SÉDE DE “MACUMBAS” DESENFREADAS E 
DELIRANTES – AS EXTRANHAS RECEITAS DOS “ESPIRITOS”- ETC.  
A secção de Costumes e Repressão aos jogos iniciou ha algum tempo, como 
é sabido, intenso serviço de repressão aos macumbeiros que infestavam 
algum ponto da cidade. As primeiras diligencias policiais foram coroadas de 



86 
 

 

exito mais completo e o “Brasil Novo”, durante dias consecutivos acolheu e 
abrigou uma extranha fauna humana composta por fanaticos e explorados 
encontradas pelos investigadores a render seu culto misterioso a Ogum... 
Meses depois o capitão Jurandyr Mamede, então secretario de Segurança 
Pública, solicitou cooperação da Assitencia a Psicopatas afim de que a 
repressão pudesse se tornar mais eficiente, separando os desequilibrados 
mentais daqueles que fossem simplesmente e conscientemente exploradores 
do primarismo e da ignorancia dos fanaticos . 
Alarmados ante a vigilancia da policia de costumes, os catimbozeiros 
retraíram-se, passando a organizar com mais cautela as sédes de suas 
reuniões e a disfarçar convenientemente, quase sempre, sob o rotulo das 
sociedades espiritas os verdadeiros fins que têm em vista. Os “centros 
espíritas” funcionavam livremente, desde que se munam de uma autorisação 
policial. (Fernandes, 1937, p. 14). 

 

Um instrumento de controle junto aos xangôs é a obrigatoriedade do registro de 

funcionamento não só na polícia, mas também no Serviço de Higiene Mental. As casas 

religiosas viam-se obrigadas a avisar os dias da realização dos seus “toques”, isto é, dos 

cultos. De acordo com Fernandes, “as licenças aos xangôs são concedidas pela polícia com 

parecer do Serviço de Higiene Mental, tornando-se assim perfeitamente legal”. (Fernandes, 

1937, p. 33). 

Fernandes lembra ainda “que a grande maioria das seitas afro-pernambucanas são 

registradas no Serviço de Higiene Mental, que é avisado com antecedência dos toques, seus 

técnicos recebidos com cortesia nos terreiros”. (Fernandes, 1937, p. 18). 

Disso tudo, fica claro que as intervenções muitas vezes causavam grandes conflitos 

entre os órgãos de repressão e censura e os xangôs. A exemplo disso, citamos o fato ocorrido 

em 1935. Nesta ocasião, houve uma reação muito grande de descontentamento, após uma 

portaria baixada pelo Secretário da Segurança Pública que deliberava a respeito dos dias em 

que os terreiros deveriam realizar os toques. O jornal Diário e Pernambuco escreveu a 

seguinte matéria sobre o assunto: 

 

VAI SER RESTRINGIDA A LICENÇA PARA OS TOQUES NOS 
XANGÔS. A POLICIA BAIXARÁ UAM PORTARIA A RESPEITO. 
A Secretaria de Segurança Publica concedeu há tempos licença a varios 
xangôs do Recife para realizarem toques nos seus terreiros. 
As reuniões dos negros efetuavam-se quasi todos os sabados e constituíam 
até certo ponto centros frequentados por curiosos e estudiosos das religiões 
africanas.  
Verificados os toques em pontos relativamente distantes da cidade, supunha-
se não incomodar ninguem.  
A policia licenciara as reuniões em face de pareces emitidos pelo Serviço de 
Higiene Mental da Assitencia a Psicopatas, tornando assim legal atos que, 
proibidos eram realizados às escondidas. Dando logar às vezes a abusos. 



87 
 

 

Agora, no entanto, a Comissão de Censura das Casas de Diversões Publicas 
vae se dirigir ao Secretario da Segurança Publica solicitando providencias no 
sentido de ser baixada uma portaria na qual fiquem designados os unicos 
dias em que poderão realisar toques. 
Estes serão em número de dezoito anualmente assim distribuídos, 
atendendo-se á tradição das festas que lhe dão margem: 
Festa dos Reis Magos: 5,  6 e 7 de Janeiro;  
Festa de São João 23, 24 e 25 de Junho;  
Festa de Nossa Senhora Sant Ana: 27, 28 e  29 de Julho;   
Festa do Inhame: 20,  21 e 22 de Outubro; 
Festa da Nossa Senhora Conceição: 7, 8 e 9 de Dezembro;  
Festa do Nascimento de Cristo: 24, 25 e 26 de Dezembro. (Fernandes, 1937, 
p. 30-31). 
 

Conforme a mencionada matéria, a intervenção foi muito mal recebida pelos 

responsáveis de casa de xangô, destacando-se o fato de que o “babalorixá Adão foi até ao S. 

H. M. [Serviço de Higiene Mental da Assitência a Psicopatas] onde formulou protesto veemente”. 

(Fernandes,1937, p. 32). 

Diante da reação dos responsáveis pelas casas de xangôs, o Diário de Pernambuco 

buscou esclarecimentos do responsável pelo Serviço de Higiene Mental Dr. Ulisses 

Pernambuco, o qual proferiu a seguinte explicação: 

 

- O Serviço de Higiene Mental não está ligado diretamente a essa parte 
policial dos “xangôs”. Coube-lhes pleitear a liberdade para as reuniões dos 
“xangôs”, sem perseguição da policia, como acontecia antigamente. 
Quanto à parte que nos cabe, não temos em absoluto desinteressado. Ainda 
este ano obtive do Estado a dispensa do pagamento da taxa das licenças dos 
toques. Como esta medida não afeta ao nosso serviço junto aos “xangôs” 
nada temos a dizer sobre ela. (Fernandes, 1937, p. 32) 
 

Disso, Gonçalves Fernandes, que trabalha como assistente no Serviço de Higiene 

Mental, sai em defesa dos que trabalham na instituição e faz referência à fiscalização aos 

terreiros e ao I Congresso Afro-Brasileiro, a respeito do qual ainda não conseguimos entender 

o que quis dizer. No entanto, consideramos importante o registro da citação. 

 

A intriga não raro é posta em prática para colocar mais pais de terreiro entre 
os tecnicos do S.H.M que gosan de certos prestigio  entre os babalorixás. 
Esse prestigio que vem da iniciativa do prof. Ulisses Pernambucano 
tomando a cargo do S.H. M . A fiscalisação que era exercida pela policia, e 
se fixou com o 1º  Congresso Afro-Brasileiro, animado pelo escritor Gilberto 
Freyre, tem valido o que nunca se poderia conseguir de outra maneira e que 
se ia perdendo tempo afora. (Fernandes, 1937, p. 39) 



88 
 

 

                   

 

Ilustração 9 - Foto retirada da obra Xangôs do Nordeste (1937). A referência é sobre uma cerimônia de 
Xangô no I Congresso de Recife em 1934. O autor do livro, Gonçalves Fernandes, não explica o 
contexto da foto, temos como hipótese que alguns terreiros foram convidados para demonstrar 
aspectos da religião de origem africana no Congresso.  

 

Mesmo quando se sentia bem recebido pelos responsáveis dos cultos de xangô, é 

possível perceber, a partir dos relatos, que os observadores do Serviço de Higiene Mental e 

outras instituições não tinham acesso a tudo o que acontecia nas cerimônias religiosas. 

Exemplo disso é que havia um momento em que a pessoas presentes eram convidadas a sair, 

sendo autorizados a permanecer no local apenas os adeptos da religião. Sem saber o que, de 

fato, acontecia, Corria solta a imaginação conforme relato abaixo: 

 

No princípio das ruas das Moças, no Arruda, procurei me informar em que 
altura ficava o terreiro de Josefa. Já passava das 21 horas e não se ouvia o 
batuque marcado para aquela hora. Uma negra velha indicou-me com 
precisão: na curva da estrada, á esquerda numa casinha recuada estão no mez 
de Maio - ali é o terreiro.    
Junto ao cercado muitas pessoas assistiam às preces. Via-se através das 
janelas, na sala iluminada por uma lampada a alcool, um oratorio com santos 



89 
 

 

catolicos, bem dispostos imagem grandes e bonitas.  O “Mez de Maio” 
tirado por uma mulata bem vestida, era respondido por um côro de mulheres 
quase todas negras e mulatas. 
Entrei no sitio e acompanhei mais de perto, junto a janela à cerimonia.  
Josefa deu pela minha presença, perguntou o que procurava. Quando lhe 
disse ser do S.H. M me fez entrar, tratando-me como se fosse pessoa das 
suas relações. 
[...] disse-me Josefa: “O doutor pode ir embora” Os filhos do terreiro 
continuam no entanto com geito de quem não tem vontade de ir embora, os 
batedores de adufo nos seus logares, a madrugada não tinha clareado.  
Fui levado a porta com uma insistencia toda envolta em amabilidade e o 
portão fechou-se a minha saída. 
Neste terreiro de Josefa que diz ser neta de africano, soube, e depois tive 
informações de fonte segura que no fim das festas religiosas, retirado os 
convidados e as pessoas extranhas as filhas do terreiro eram possuidas pelos 
filhos doe terreiro. (Fernandes, 1937, p. 49, 54,55) 
 

O terreiro da babalorixá Josefa Guedes foi uma das casas que sofreu intervenção, 

ficando proibido de funcionar. No entanto, mesmo com o impedimento, continuou realizando 

toques. Quando o terreiro era impedido de funcionar, a fiscalização se tornava mais forte 

sobre ele. 

Os “pais de santo” “sem competencia, estes ficavam mais ás vistas. A 
“ialorixá” da Rua das Moças, Josefa Guedes, não tardou em ter cassada a sua 
licença de livre funcionamento para o terreiro. Isto, todavia não lhe abalou 
muito a vida: apenas suas reuniões ficaram raras e tinham começo muito 
tarde. (Fernandes, 1937, p.37) 

Os auxiliares do Serviço de Higiene Mental nem sempre eram recebidos com cortesia 

nos terreiros. Com argumento favorável a esta idéia, Pedro Cavalcanti, assistente do Serviço 

de Higiene Mental, narra que foi recebido com desconfiança por uma ialorixá muito 

conhecida na época como “Baiana do Pina”, cujo nome era Fortunata Maria da Conceição. 

Vejamos o relato: 

 

Visitei hoje a seita “africana da “baiana do Pina”. Esta seita não é registrada 
na Secretaria da Segurança Publica . Chama-se Dona Fortunata Maria da 
Conceição a sua presidente. Recebeu-me desconfiada, porém sabedora de 
minhas intenções não se fez de rogada para me prestar interessantes 
declarações. É ela natural da Costa d África, estando residido no Rio (morro 
da Favela) , na Baía (Largo do Sapateiro) , em Maceió , e emfim no Recife 
no Pina.  
Diz ter 110 anos de idade. É de nação Nagô e adora Sta. Barbara . No seu 
terreiro há toques todos os sabados e domingos.  Foi a iniciadora de mais 
dois terreiros aqui no Recife: o do finado Gentil, no Totó, e de seu filho José 
Gomes da Silva (Néri) no Jacaré.  Tem em sua casa (que é muitissimo 
enfeitada com bandeirinhas de papel de côr) tres grandes oratorios com cerca 
de 15 imagens trazida da costa. Prontificou-se a fazer comigo uma revisão 
nas palavras africanas que o Serviço conseguiu com pai Anselmo, pois 



90 
 

 

desconfia que deve haver coisa errada. 1-9-1932. (as.) Pedro Cavalcanti. 
Auxiliar Técnico. (Fernandes , 1937, p. 8,9). 
 

Outro relato envolvendo o terreiro da “Baiana do Pina” é o de  José Vicente Lima. 

Este relata que fora fortemente confrontado pela iabalorixá sempre que pretendia anotar 

referências das divindades da casa; era colocado para fora do terreiro, sem nenhuma gentileza, 

sob o argumentado de que, se quisesse aprender sobre o Xangô, deveria ir para sua terra natal 

Abyssinia, na África. Tal episódio deixou Lima extremamente aborrecido, uma vez que não 

pôde concluir sua pesquisa neste terreiro. 

 

Vamos observar Xangô existente no Pina , sob a direção de uma preta velha, 
de cento e quinze anos, africana conhecida pela alcunha de “ A BAIANA 
DO PINA”. Batuque muito conhecido nos nossos dias; como sempre, os 
festejos nos terreiros são feitos aos sabados, em dias mais ou menos 
determinados na licença da policia. Pois foi numa noite de sábado que 
procuramos assistir a um toque. Chegamos ao terreiro, e estamos diante de 
um grande mocambo de capim. Está repleto de pessoas. Com dificuldade 
vencemos o obstaculo da pinha de gente aglomerada na frente do terreiro; 
galgamos a primeira dependência e verificamos grande quantidade de 
bonecos de celulóide em tamanhos diversos, estatuetas de barro, objétos 
banaes sem nenhuma importância para o culto. Esta dependencia é aberrante 
de luz, vendo-se ainda diversos quadros de santos católicos, ornamentados e 
iluminados (....). 
(...) Não nos foi possível pesquisar melhor a liturgia fetichista desta gente, 
visto que, fomos interrompidos até quando anotávamos as divindades. A 
mãe de terreiro, já avançada em idade, como a principio frisámos, se 
levantou da cadeira, procurando arrebatar-nos os “croquis’ que havíamos 
composto, dizendo que fossemos para a Abyssimia, sua terra natal se 
quizemos aprender a fazer xangô. E queria ir-se embora para se ver livre da 
gente, enquanto os seus filhos diziam: “Mãe tenha paciencia ; os senhores 
desculpem, ela está nervosa, etc.”.  
Nem siquer conseguimos algumas ilustrações do ambiente para este 
trabalho, pois nos vimos forçados a abandonar o campo das pesquisas, e sob 
ralhos da velha e vista curioso de tanta gente compreendemos que tinhamos 
creado uma situação difícil e retirámo-nos. No interior da casa viam-se 
diversos policiais graduados mas não que não simpatisaram com nossa 
causa; apenas um moço que disse ser graduado do Exercito, se prontificou a 
nos garantir, na nossa retirada, enquanto um sargento de policia usando de 
suas imunidades, batia com o rebenque nas perneiras  com gestos acintosos. 
Um individuo desconhecido guardando sempre a distancia de tres metros nos 
acompanhava até a curva da estrada, onde existe este horrendo cancer , esta 
chaga aberta que sangra, de que sentimos a necessidade de ser curada. 
Não sabemos porque conveniencia  devemos alimentar tão ignorante 
concepção que atrofia e que degenéra , não podemos ter outra idéa acerca do 
que ora abservamos; anceios de liberdade, e de intéletualidade, cobiça de 
arte e de ciencia , agitam os nossos sentimentos puramente afros, puramente 
brazileiros . Não escrevemos como arianistas e nem observamos como 
forasteiros: escrevemos sentindo como talvez ninguem tenha sentido. Cada 
palavra escrita é o nosso grito de dôr , diante deste cenario triste.   (Lima, 
1937, p. 29 e p. 34-35). 



91 
 

 

Ainda sobre o fato de a presença de José Vicente Lima, no terreiro da babalorixá 

“Baiana do Pina”, ser vista com desconfiança,  escreve Campos, estudiosa de tal 

acontecimento, dizendo o seguinte: 

 

(...) a visita de Vicente Lima ao terreiro foi viabilizada pelo técnico do 
Serviço de Higiene Mental de Pernambuco, Pedro Cavalcanti. Assim o 
acesso aos terreiros para a observação dos rituais religiosos não se 
estabelecia de forma passiva. Se eram os técnicos e pesquisadores ligados ao 
Serviço de Higiene Mental que mediavam,  junto a polícia, o funcionamento 
dos terreiros, os adeptos do Xangô estabeleciam quem, além deles, poderia 
assistir seus rituais.  (Campos, 2001, p. 250). 
 

Diante da afirmação acima citada, podemos perceber que o poder institucional do 

Serviço e Higiene Mental articula a presença de José Vicente no terreiro, demonstrando  que é 

instituição que estabelecia regras para a presença de pessoas nas celebrações do Xangô. No 

entanto, é possível também perceber o poder exercido pelos praticantes da religião, os quais 

controlam as pessoas que se fazem presentes nos terreiros por qualquer outro motivo. Aqui se 

destacam dois poderes: aquele que circula entre os adeptos da religião e o poder institucional, 

representado pelos órgãos de controle e repressão da religião de matriz africana. 

A comunidade religiosa vai se organizar no sentido de controlar quem vai ter acesso às 

informações do terreiro e que tipo de dados serão permitidos adquirir do espaço religioso. 

Este aspecto de poder dos terreiros é evidenciado por José Vicente quando de sua visita ao 

terreiro da babalorixá “Baiana do Pina”: 

 

(...) Enquanto examinávamos minuciosamente estes apetrechos, uma 
das filhas de santo, veio colocar-se em uma cadeira proxima à mesa, 
onde se encontravam os referidos objétos, retirando-se sómente depois 
que uma companheira nos anunciava e éramos ao mesmo tempo 
conduzidos por um tipo mulato fisicamente deformado, com um braço 
e perna paralíticos. Assim fomos por este outro adepto introduzidos no 
espaçoso salão e por ele communicada a nossa presença, o toque 
parou!  - entramos em entendimento com alguns dos elementos que 
pediam explicações dos nossos objétivos.  
Foi dolorosa a nossa situação a fim de fazemo-nos compreender por 
todos os fanáticos elementos adeptos que nos olhavam desconfiados; 
de repente se acérca de nós um tipo assararazado que diz: “meus 
senhores, minha mãe está um pouco adoentada e eu estou aqui para 
representando éla, o que os senhores desejar pode se dirigir a mim”; 
explicávamos ao representando da “baiana” os nossos objétivos; 
trazem-nos algumas cadeiras nas quais nos sentámos e os adeptos 
perfilam-se para recomeçar o toque. (Lima, 1937, p.30) 
 



92 
 

 

Apreendemos no relato que, ao usar os termos “fomos” conduzidos “a nossa 

presença”, José Vicente não vai só ao terreiro. Ele está acompanhado, provavelmente, de 

algum técnico do Serviço de Higiene Mental ou, quem sabe, de alguém do seu âmbito de 

amizade e militância, já que no prefácio da obra que estamos analisando encontram-se 

agradecimentos a estas pessoas. 

Percebendo que sua presença estava sendo controlada, José Vicente Lima registra o 

desconforto, revelando também seu olhar. 

Outra informação que consideramos importante é o relato de Fernandes sobre o 

disfarce dos xangôs, em Centro Espírita e Maracatú, para fugir da repressão policial. 

 

Da pressão da policia resultou camouflarem de sociedade carnavalesca e 
centro espírita os terreiros pernambucanos. Maracatú e Centro Espirita 
aparecem de tal que fez desconfiar. O “Diario da Tarde” de 1º de Setembro 
de 1933 noticiava: 
 
AFOGADOS, REFUGIO DOS MACUMBEIROS AFRICANOS. A 
POLICIA DISSOLVEU DOIS NUCLEOS DE BRUXARIA ALI 
EXISTENTES. “PAI NORBERTO” NOVAMENTE, EXPERIMENTA O 
AGRADAVEL CONFORTO DE UM XADREZ.     
A secção de policia dos costumes vem movendo uma serva repressão aos 
nucleos de macumba e feitiçaria africana que ainda existem esparsos pelos 
suburbios. 
Ciente de que Afogados estava infesto desses centros de bruxaria o Sr. 
Edson Moury Fernandes ajudante daquela secção, acompanhado do 
investigador Pedro Monteiro, dirigiu-se hontem A noite àquele arrebalte 
disposto a dar uma batida em ordem. Sob protesto que se tratava de casas de 
maracatú os macumbeiros vinham ali exercendo grandes atividades, 
reunindo um grande numero de adeptos.  O primeiro núcleo de catimbó 
visado pela policia foi o “maracatu Estrela Baiana” situado á rua da S. 
Mangueira , em Afogados . Aí os macumbeiros foram surpreendidos em 
flagrante por aqueles policiais. Uma mulata pernostica de nome Otavia 
Josefina da Silva era a presidente da função. O mestre era o individuo Jose 
Eudet, vulgo Dé, a quem os macumbeiros atribuiram qualidades 
sobrenaturais... 
Foram aprendidos pela policia várias garrafas de azeite de dendê, moedas de 
cobre que se achavam cobertas de areia. Debaixo uma garrafa sobre a qual se 
achava equilibrado um prato com restos de comida, estava um bilhete 
assinado por Pedro da Silva, que pedia ao mestre Dé para atrazar um 
indiviuo que perseguia a sua familia. Foram tambem encontradas tres facas 
de ponta enferrujadas, metida nas respectivas bainhas. Supõe-se que isto 
significa crimes que não foram descobertos e que precisam ficar descobertos 
pelo poder oculto do mestre Dé. Todos os macumbeiros foram recolhidos no 
xadrez. 
Após a batida daqueles policias se dirigiram ao Centro Africano de Norberto 
Costa, conhecido por Pai Norberto, em Miramar. O aludido africano de há 
muito que se organizou naquela localidade um nucleo de bruxaria com uma 
freqüencia numerosa de clientes. No salão principal de sua casa que é obra 
de capim, esta instalado um altar adeante do qual os macumbeiros a sua 



93 
 

 

misteriosa e sinistra liturgia. Separam casais, perseguem inimigos, 
desmancham casamentos, praticam emfim toda uma serie exterminável de 
coisas espantosas, apavorantes.  
Ao som de toadas africanas, em honra de S. Budum, os macumbeiros 
sacrificam carneiros, porcos, bodes, galinhas e outros animais domesticos. 
Aí a policia prendeu vários apetrechos, coriscos untados de azeites, bonecos, 
rosarios, osso de animais, etc. 
Pai Norbeto foi preso a meses pela policia desta capital por ter deshonrado 
uma moça a quem seduziria prometendo fazer “um trabalho” para ela ser 
feliz. Todos os catimbozeiros desse Centro inclusive Pai Norberto foram 
presos tambem recolhidos ao xadrez de Segurança Publica. (Fernandes, 
1937, p. 11-13)  

 

A partir do registro acima, podemos observar que, mesmo com a intensa repressão 

sobre os xangôs, eram  instituídos  novos terreiros. Exemplo disso é a fundação, no dia 21 de 

agosto, da “Seita de Santa Bárbara” da Ialorixá Celina Anunciada da Silva e do Babalorixá 

José Gomes da Silva.  

A esse respeito, um fato que nos chama a atenção é a existência de um babalorixá 

chamado Adão, filho de africanos de Lagos, a terra de seus antepassados. Sem dúvida, esta 

relação fortalece sua identidade, tanto que conhece a língua falada por eles. Diante dos 

agentes do Serviço de Higiene Mental, tinha atitude de quem se valoriza pelas suas tradições, 

conforme verifica-se no trecho que segue:  

 

Entre os páis de terreiro, Pai Adão é, sem dúvida, o mais destacado, os 
outros o têm em conta de um grande babalorixá, e si em vóz baixa falam mal 
de sua importância, não é sem grande respeito que o cumprimentam. 
É filho de africanos de Lagos, e tem atualmente cerca de 60 anos. Do seu pai 
herdou os fetiches que possue e se fez babalorixá.  
Desejando conhecer a patria de seus antepassados não mediu dificuldades: 
tomou um cargueiro e foi para Lisboa, dali um outro para Las Palmas e num 
barco inglez alcanço Lagos.(1906).  
O conhecimento da lingua que lhe fora ensinada pelo seu pai lhe fez familiar 
a religião e permitiu que lhe aperfeiçoasse na liturgia do culto. Não se livrou 
comtudo do sincretismo catolico. Referiu-me mesmo que em Lagos, mercê 
da volta de muitos antigos escravos, outros mesmo libertos já de nascença, o 
culto yorubano se faz mesclado em muitos terreiros.  
De volta para Recife, tempo depois, instalou o seu terreiro. Esteve antes na 
Baia e em Maceió.   
Seu porte é de um grande chefe, arrogante, e trata aos medicos do S.H.M. de 
igual para igual. (Fernandes, 1937, p. 56-57).    
 

Em visita ao terreiro do babalorixá Adão, Fernandes relata que o sacerdote não lhe 

permitira tirar fotografia dele e do pegi. Para tentar compreender tal acontecimento, 

Fernandes irá fundamentar-se nas teorias de Nina Rodrigues, argumentando que: “Nina 

Rodrigues assinala que o negro receia que uma parte da alma do homem seja absorvida pelo 



94 
 

 

retrato”. (Fernandes, 1937, p. 56-57).     

Contrariamente a esta posição, defendemos que os freqüentadores dos terreiros não 

eram ingênuas; isto implica dizer que sabiam que estavam diante de um representante de um 

órgão repressor, razão pela qual rejeitavam a fotografia, como forma de se preservarem.  

Defendemos, ainda, a existência de outras informações para explicar o fato em 

questão. Dentre elas, destacamos o relato de Fernandes, segundo o qual, no terreiro de Adão, 

nunca haver presenciado uma queda de santo. Ele argumenta ainda que não havia conseguido 

acompanhar nem copiar as toadas cantadas, uma vez que os toques do mencionado terreiro 

não eram muito freqüentes. Some-se a isso o fato de o babalorixá ter se negado a cantar para 

ele. (Fernandes, 1937, p. 63-64).   

Esses fatos em conjunto demonstram-nos que o segredo da religião é praticado como 

forma de resistência. Pai Adão revelava consciência acerca dos papéis e funções dos seus 

interlocutores, conforme indica o relato abaixo: 

 

Julga-se um grande sacerdote, uma figura quase sagrada e não se nivela aos 
outros babalorixás, as quais critica severamente pelas indiscrições em torno 
do segredo do culto. Sua indiscrição à divulgação de assuntos ligados ao 
terreiro é tal que, sendo amigo de Gilberto Freyre se negou a participar do 1º 
Congresso Afro-brasileiro. Entre os diversos pais de terreiro de Recife foi a 
unica excepção. (Fernandes, 1937, p. 57) 
 

Analisando os relatos acerca da reação das comunidades de xangôs, percebemos 

elementos de resistência desenvolvidos pelos freqüentadores dos terreiros, a fim de enfrentar 

uma sociedade racista, organizada institucionalmente através de órgãos de repressão e 

controle para a perseguição a afrodescendentes. 

A ação da Iabalorixá “Baiana do Pina”, a queixa do pai de santo Adão junto ao 

Serviço de Higiene Mental, a camuflagem dos xangôs em Centro Espírita e Maracatú  

demonstram o grau de consciência que muitos terreiros tinham do processo de controle e 

perseguição que estavam sofrendo. 

Nesse sentido, constatamos, com a pesquisa aqui empreendida, que os praticantes das 

religiões de origem africana, ao se tornarem alvos da perseguição policial e do “controle 

cientifico” desenvolvem estratégias individuais e coletivas para conservar os seus valores, 

insistindo na manutenção da prática religiosa, resguardando e se defendendo do sistema 

opressor que os coloca na exclusão social. 



95 
 

 

CAPÍTULO IV 

A EDUCAÇÃO COMO ESTRATÉGIA DE VALORIZAÇÃO DA POPULAÇÃO 

NEGRA 

 

 Iluminando-os com a instrução, derrubamos a convicção de 

inferioridade e botamos por terra as baixezas e vilania dos 

preconceitos. (Lima, 1937, p.23). 
 

O pensamento supracitado, de autoria de José Vicente corresponde a um dos objetivos 

da Frente Negra Pernambucana, transformada, em 1937, em Centro de Cultura Afro-

Brasileiro. Ele aponta que, para combater a ideologia da inferiorização e os preconceitos 

sofridos pela população negra, era necessário elevar o negro intelectualmente. 

Para que tal objetivo fosse alcançado, o movimento negro de Pernambuco vai propor 

algumas ações. É para discorrer sobre essas ações que o presente capítulo se justifica. Para 

isso, destacaremos as do campo educacional: “cultivar a memória dos grandes negros do 

Brasil, instruir a infância negra, facilitar sua educação, pleitear ingressos gratuitos para os 

estudantes pobres, de cor, 13 educar a mulher para os embates materiais morais que lhe vêm ao 

encontro”. (LIMA, 1937, p. 20-21).  

Estudos da história do negro no Brasil na década de 1930 têm se preocupado em 

compreender o desejo da população negra de se afirmar socialmente através da educação. 

Dentre os(as) estudiosos(as) estão Clóvis Moura (1988), Regina Pahin Pinto (1993), 

Marcelino Felix (2001) e Elisa Larkin Nascimento (2003). Tais pesquisadores(as) sinalizam 

que a educação (instrução, escolaridade) foi valorizada pelas lideranças das associações 

negras nas décadas de 20 e 30 do século XX.  

As reflexões feitas por esses estudiosos expressam que os movimentos negros da 

época apontam a deficiência e, até mesmo, a ausência da educação como a causa principal da 

situação de desigualdade social em que o negro se encontrava.  

O aprimoramento educacional fazia parte das estratégias para que o negro brasileiro 

pudesse ascender socialmente, demonstrando que, pelo acesso ao ensino formal, ele poderia 

chegar ao mesmo nível dos brancos. (Moura, 1988, p.205). 

                                                           
13 A expressão “pobres de cor” é usada por José Vicente no sentido de denominar a população negra pobre da 

época. 

 



96 
 

 

No contexto histórico, o movimento negro sempre se preocupou com o acesso da 

população negra à educação. Nos anos 30, as lideranças da Frente Negra Pernambucana vão, 

através da temática da educação, denunciar a situação de exclusão social em que se encontra a 

população negra. Nesse período, a atenção dada à educação se dá, sobretudo, porque 

acreditavam ser ela um instrumento através do qual o negro pudesse ascender social e 

intelectualmente.    

Nos registros do Centro de Cultura Afro-Brasileiro, a questão da educação e a sua 

relação com a população negra aparecem como principal meta a ser atingida. A esse respeito, 

vejamos o que diz Lima:  

 

  “Centro de Cultura Afro- Brazileiro”  
Sentindo a necessidade de união e de intélectualidade que se possa 
representar em todas as esféras sociais, o Afro-Brasileiro, compreendendo o 
dever de reerguer moralmente a familia negra do Brasil, desejando colaborar 
pelo engrandecimento da Patria Brazileira, apontando a milhares de negros a 
escola e civismo, um nucleo de idealista resolve fundar o Centro de Cultura 
Afro-Brazileiro.  
(...) Temos como principais fins: Cultivar a memoria dos grandes negros do 
Brasil, instruir a infancia negra, facilitar sua educação, pleitear ingressos 
gratuitos para os estudantes pobres, de cor, educar a mulher para os embates 
materiais morais que lhe vêm ao encontro. (Lima, 1937, p. 20-21) 
 

Nos objetivos da entidade, fica evidente a preocupação dos dirigentes com a educação, 

razão pela qual pleiteiam, inclusive, a unificação da população negra no intuito de traçar 

encaminhamentos para as soluções dos problemas educacionais.     

Quando a entidade propõe a necessidade da intelectualidade do negro, para “que possa 

representar em todas as esferas sociais”, está sugerindo a ausência da população negra em 

espaços sociais ocupados pela população branca. Esta afirmação se concretiza em dados 

publicados na obra Xangô, assinados por Solano Trindade, secretário geral da entidade:  

 

Profissões: 
  5    Negros em cada 1000  Medicos  
  5    Negros em cada  1000 Advogados  
10    Negros em cada  1000 Auxiliares no Comercio 
30    Negros em cada 1000  Funcinarios Publicos  
   2   Negros em cada 1000  Negociantes  
999   Negros para cada 1000 Domesticos  
997 Negros para cada 1000 Trabalhadores de serviços de carregação. 
 (Lima, 1937, p. 21) 
 

Para a entidade negra pernambucana, a instrução era entendida como o principal 

mecanismo que poderia possibilitar aos negros competir no mercado de trabalho. Só através 



97 
 

 

da intelectualização, isto é, da educação, as condições do segmento social negro poderiam ser 

melhoradas, colocando a população negra em iguais condições na disputa com o grupo racial 

branco. 

No período aqui tratado, esse aspecto é extremamente relevante, uma vez que exigia a 

participação efetiva da população negra em espaços que lhe haviam sido negados 

historicamente.  

Uma questão importante a ser considerada é o fato de as informações registradas não 

terem sua origem especificada, a fim de que possamos verificar as fontes. Apesar disso, elas 

representam a desigualdade da presença nas profissões mencionadas. 

Os dados sugerem que a entidade, ao defender a intelectualidade da população negra, 

propõe que esta população tenha acesso à escolarização, de forma a permitir-lhe exercer 

profissões que naquele momento eram desenvolvidas pela população branca. E também 

sugerem que, à medida que a população negra tem acesso à educação, aumentará o número de 

negros nos espaços ocupados historicamente pela população branca.  

Com isso, a entidade denuncia que a maioria da população negra não tinha acesso à 

escola, interferindo na colocação da população negra no mercado de trabalho. Sobre o 

assunto, comenta Nascimento:  

 

Havia ainda um elemento pedagógico: procurava-se a instrução no intuito de 
promover maiores possibilidades de sucesso no mundo moderno. Para 
melhorar o nível de vida, era preciso competir, e para isso impunha-se a 
necessidade de dominar o instrumental não apenas técnico, como também 
social, exigidos para o desempenho profissional. (Nascimento, 2003, p. 228) 
 

O Centro de Cultura Afro-Brasileiro defendia, com isto, a idéia de que as mudanças sociais 

estavam principalmente atreladas ao nível escolar da população negra. Tal afirmação 

demonstra que, para os militantes da entidade pernambucana, era possível aos negros, através 

da educação, melhorar suas condições econômicas e sociais.  

Ao denunciar a ausência da população negra em certos espaços do mercado de 

trabalho, os quais exigiam escolaridade, a entidade demonstrava que, naquela sociedade, 

lugares sociais eram demarcados num processo histórico-social que excluía a população 

negra.  

Quando a entidade conclamava a população negra para lutar pelo direito à educação, 

sendo esta tida como essencial para a integração e ascensão social dos negros na sociedade 

brasileira, trazia para os negros a responsabilidade de resolverem por si mesmos o problema 

da educação. Nesse sentido, lhes impunha a iniciativa de sanar um problema que o Estado 



98 
 

 

brasileiro não tinha resolvido. 

Disso, fica patente a idéia já anteriormente apresentada de que, para os participantes 

da entidade, somente a instrução possibilitaria a brancos e negros igualdade de oportunidade. 

Tendo acesso à educação, a população negra se integraria social e etnicamente de forma 

natural na sociedade brasileira.  

Verificando tal proposta numa perspectiva mais ampla, é importante destacar a 

semelhança existente entre as propostas de ações da Frente Negra Pernambucana  e as Frentes 

paulista, gaúcha e baiana. Em todas elas, aparece a preocupação com a instrução, o ingresso 

da população negra em escolas públicas e a educação voltada para a mulher, tratada na esfera 

da “moral”.  

Os estudos de Regina Pahin Pinto apontam que, nas décadas de 1920 e 1930, a 

educação era tida como importante para que a população negra alcançasse as mesmas 

oportunidades que a população branca. Daí que, “recebendo educação, o negro poderia 

evoluir, integrar-se à vida nacional, combater a miséria em que vivia” (Pinto, 1988, p.235).   

Alguns intérpretes da questão analisam a proposta dos movimentos em inserir a 

população negra no sistema educacional como introjeção dos valores da sociedade dominante, 

isto é, a aceitação dos valores brancos. Isto implica dizer que, ao propor a inserção do negro 

no sistema educacional, a consciência política que perpassa o movimento é a integração no 

negro na sociedade.  

Para a pesquisadora Elisa Larkin Nascimento, é evidente o caráter integracionista das 

propostas de inserção do negro no sistema educacional, o perigo, contudo, é “a identificação 

nessa fase da luta afro-brasileira de uma “época da inocência” característica do “estágio de 

submissão”. (Nascimento, 2003, p.239).  

Nesse sentido, a pesquisadora, ao analisar aspectos de alguns movimentos negros do 

período de 1914 a 1937, comenta: 

 

A consciência política afro-brasileira desse período, de caráter 
integracionista, reagia em primeiro lugar contra o mais emergente aspecto do 
racismo, a discriminação do negro no mercado de trabalho, no ensino e na 
sociedade civil, e reivindicava para ele a participação em todos os níveis e 
aspectos da vida brasileira. Não questionava de forma sistemática as 
estruturas de dominação econômicas e sócio-culturais mais amplas, nem 
reclamava de forma direta uma identidade cultural específica 
afrodescendente. 
Contudo, observar esta consciência integracionista não significa reduzi-la à 
mera e hipotética “introjeção dos valores dominantes”.  Não parece 
sustentar-se nos fatos, por exemplo, a identificação nessa fase da luta afro-
brasileira de uma “época da inocência” característica do “estágio de 



99 
 

 

submissão” no processo coletivo de desenvolvimento de identidade” 
(Nascimento, 2003, p. 239). 
 

A autora aponta que, na pesquisa, ao analisar movimentos negros de outras épocas devemos 

desenvolver o “respeito metodológico à diferença”, colocando-nos no lugar das pessoas que viveram 

no passado, a fim de compreender o princípio que perpassa pelas intenções por elas propostas, 

percebendo o período “como um conjunto significante”. (Nascimento, 2003, p. 239).  

Nesse aspecto, queremos avançar no sentido de ir além do entendimento do caráter 

integracionista das propostas do movimento negro pernambucano referente ao acesso da 

população negra às escolas e à universidade, procurando compreender o princípio que 

perpassa por essas reivindicações.  

Nascimento aponta especificidades históricas que contextualizam os movimentos 

negros da década de 1930:  

 

Trata-se do auge da era das políticas de branqueamento baseadas nas teorias 
científicas da inferioridade inata da raça negra, cuja influência se impunha 
de forma viva e profunda na sociedade brasileira, sobretudo por meio das 
políticas públicas assentadas sobre a teoria da eugenia. Solidamente 
ancorada na produção científica do dia, Nina Rodrigues - reconhecido como 
maior autoridade sobre o negro – havia identificado no africano a base da 
inferioridade do povo brasileiro; os antropólogos físicos ainda se ocupavam 
com a medição de crânios e narinas; os arautos do arianismo anunciavam a 
incapacidade intelectual e a deformação psicológica do Afer, sem falar na 
degenerescência do mestiço. A nação era conclamada por estadistas, 
intelectuais e políticos mobilizados em prol do nobre objetivo de “melhorar 
a raça”, eliminando a “mancha negra” com a maior rapidez, isto é, a maior 
dedicação possível. Em 1934, quando as multidões da Frente Negra 
ocupavam as praças, publicava-se a segunda edição de Raça e assimilação de 
Oliveira Viana, enquanto as teses de Gilberto Freyre estavam apenas 
começando a sair do prelo. A perspectiva culturalista na antropologia, mal 
saia do berço, ainda engatinhava – contra uma imensa maré -  o principio da 
eugenia estava inscrito na Constituição de 1934; prevalecia a esperança de 
um futuro branco para o Brasil, ou seja a eliminação da raça 
negra.(Nascimento, 2003, p.239). 
 

Diante da conjuntura histórica e ideológica da inferiorização da população negra, os 

movimentos negros do período levantam, de forma não submissa, um vigoroso protesto contra 

o discurso oficial, “solicitando ao branco paternalista a bondade de um favor” (Nascimento, 

2003, p. 240). Este aspecto é confirmado nos escritos de José Vicente:  

 

Assim está formada em Pernambuco uma associação, não para pedir aos 
governos uma subvenção para blocos ou clubes carnavalescos, mas para 
prégar a unificação de todos os negros do Brasil para defesa de seus 
interesses, a fim de derrubar de uma vez para sempre o complexo de 



100 
 

 

inferioridade e ensinar ao negro brazileiro a vêr o homem pelo homem e não 
pela qualidade, (pela cor da epiderme). 
Para cooperar em beneficio dos irmãos negros em vez de fazer trincheiras 
com hipócritas sentimentos regionalistas. 
Negros, mulatos e brancos, intélectuais do Brazil precisam saber que existem 
milhares e milhares de negros ainda na roça, ainda empurrando carroças, 
ainda engraxates, ainda rudes operários de fabricas, carpinas e marcineiros, 
ainda brutos, ainda inferiores, ainda de chapéo na mão falando tremulo com 
o Douto...sô Douto ...sô Douto...  
Iluminando-os com a instrução, derrubamos a convicção de inferioridade e 
botamos por terra as baixezas e vilania dos preconceitos. (Lima, 1937, p. 23) 
 

José Vicente Lima argumenta que, diante do não acesso à educação, milhares de 

negros desempenhavam funções da sociedade que os colocavam como “inferiores” e 

“submissos’ a quem teve acesso à educação: “o doutor”. Assim sendo, para que esta situação 

mudasse, isto é, para que a população ascendesse socialmente, ganhasse respeitabilidade e 

reconhecimento, ficando mais bem credenciada profissionalmente, seria preciso o acesso à 

educação. Como já foi dito antes, para o militante, a educação assume um papel importante na 

equiparação do negro ao nível do branco. 

Na questão da educação, os militantes da entidade negra não ficavam só na denúncia, 

na reflexão, mas também atuavam no sentido de reverter a exclusão da população negra na 

educação. Segundo Lima: 

 

Os Diretores de Centro de Cultura trabalham com denodo, realizando 
conferencias educativas onde sabem que existe a fina flor da nossa 
juventude nos centros de xangô, nos blocos carnavalescos, nas escolas 
particulares e publicas noturna, procurando apontar aos negros e aos 
mestiços o civismo e a escola. Pois é preciso acordar nossa mocidade 
exposta ao cáos da ignorancia. (Lima, 1937, p. 23) 

 

A partir da citação acima apresentada é expressa uma importante tarefa da associação 

pernambucana Centro de Cultura Afro-Brasileiro: incentivar a comunidade a se unir para 

lutar. Ao fazer isso, o Centro de Cultura Afro-Brasileiro revela a função educativa da 

entidade. 

 

 

 

 

 



101 
 

 

 

Ilustração 10 - Foto sem referência do ano que foi tirada. Arquivo do Centro de Cultura Afro- 
Brasileiro – José Vicente Rodrigues Lima em uma reunião.    
 

Nas atividades educacionais desenvolvidas pela Frente Negra Pernambucana , 

destacam-se ações voltadas para a juventude que não tiveram acesso à Educação. Ao que tudo 

indica, a atuação dos membros do movimento vai se desenvolver nos espaços sociais onde a 

população negra está concentrada. Isso demonstra que as ações da Frente Negra 

Pernambucana  eram desenvolvidas, de forma sistemática e organizada, envolvendo várias 

pessoas na implantação de suas atividades. 

As ações do movimento negro pernambucano são compatíveis a outras Frentes Negras 

espalhadas pelo Brasil. Nesse sentido, Nascimento comenta: 

 

Em geral, ação e o discurso dessas organizações e de sua imprensa 
almejavam alcançar para a coletividade dos ex-escravizados uma 
participação efetiva na sociedade vigente da qual era excluída. Para isso, a 
educação destacava-se como meio por excelência e, portanto, o objetivo 
maior da prática dessas entidades, muitas abriam escolas noturnas.  Além de 
denunciar o “preconceito” e incentivar a comunidade a se unir para lutar 
contra ele, os periódicos da imprensa negra cumpriam um papel educativo. 
(Nascimento, 2003, p. 225). 
 



102 
 

 

Assim como outras entidades negras da época, a entidade pernambucana se propõe, 

em primeiro lugar, congregar a população negra chamada naquele momento de “homens de 

cor”, desenvolvendo o sentimento de solidariedade desta população a favor da educação. 

Nesse sentido, Lima acredita que o Centro de Cultura Afro-Brasileiro foi fundado por 

necessidade de união da população negra e também da necessidade de instrução 

(intelectualidade), para que o negro pudesse estar representado em todas as camadas sociais.  

Nesse sentido, a entidade se revela como educativa em primeiro lugar. Nascimento, ao 

estudar a questão da educação defendida pela Imprensa Negra da mesma época, chega a esta 

mesma conclusão. (Nascimento, 2003, p. 225) 

Sobre o assunto Regina Pahin Pinto comenta: 

 

(...) A educação também era vista como um fator de união, uma 
condição para que a união se concretizasse, meta sempre perseguida 
pelo movimento negro, mas, ao mesmo tempo, havia também a 
percepção de que a elevação educacional do negro seria alcançada 
mais facilmente pela união. (Pinto, 1993, p. 239) 
 

A preocupação com a educação se expressa em toda a trajetória do movimento, desde 

a sua fundação, como Frente Negra Pernambucana, como também depois da sua 

transformação em Centro de Cultura Afro-Brasileiro. 

Aliás, quando se dá a mudança do nome da instituição sugere-se haver uma 

preocupação de caracterizar o movimento como educacional. Ao que nos parece, na expressão 

“centro de cultura”, é revelada a intenção de vincular a entidade a um conceito de educação 

mais amplo.  

Muitos dos escritos deixados por José Vicente revelam que a educação era tida como 

uma das principais maneiras pelas quais a população negra alcançaria as mesmas 

oportunidades que os brancos, deixando de ser inferiorizados por conta de “sua cor”.   

Mas, para nós, é muito importante perceber que, ao mesmo tempo em que defende a 

educação para a população negra, o movimento denuncia que, no Brasil, esta população está 

excluída dos espaços educacionais por conta de ser negra, como diz José Vicente, por conta 

da sua “cor”.   

Observa-se que, neste aspecto e naquele contexto, há uma postura crítica em relação 

ao negro e à educação. Este aspecto também foi verificado nas pesquisas de Pinto. A esse 

respeito discorre o autor:  

 



103 
 

 

O negro, entretanto, não se limitou a tratar da educação no nível da 
preleção, da denúncia e da reivindicação e, a respeito de todas as 
dificuldades, tomou iniciativas, na tentativa de melhorar o nível 
educacional e cultural da população negra. Como já foi dito várias 
associações mantiveram, regularmente, cursos de alfabetização ou de 
complementação cultural, promoveram, sistematicamente, evento 
visando a elevar o nível cultural do negro, como a realização de 
palestras, sessões de declaração de um congresso para discutir a 
educação negra. (Pinto, 1993, p. 239). 
 

Nas ações do movimento negro pernambucano, são reveladas estratégias de atuação, 

numa luta constante contra a exclusão da população negra. Neste contexto de luta, a educação 

é pensada como um elemento fundamental para a transformação da realidade.  

 



104 
 

 

CAPÍTULO V 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao abordamos a historiografia do movimento negro Frente Negra Pernambucana  sob 

a ótica de um dos seus fundadores, José Vicente Rodrigues Lima, apreendemos o que levou, 

na década de 1930, pessoas de um determinado grupo social a fundar uma entidade em defesa 

da população negra na cidade de Recife.  

É uma história que é praticamente desconhecida não só no meio acadêmico como 

também dos movimentos negros, restrita praticamente a poucas pessoas que zelam pela 

memória do movimento, principalmente a familia de José Vicente Rodrigues Lima e os 

membros do Centro de Cultura Afro-Brasileiro, entidade que conforme indicou a pesquisa, é 

originária da Frente Negra Pernambucana.  

Compreendemos que a Frente Negra Pernambucana  foi fundada em uma época difícil, 

em que a maioria dos estudos comungava com a ideologia da inferiorização da população 

negra, negando a essa população direitos básicos, como educação.   

O estudo apontou que um fator determinante para a fundação da Frente Negra 

Pernambucana  foi o total desamparo vivido pela população negra na época. Seus dirigentes 

vão defender que o abandono em que se encontra a população negra não é decorrente da  

inferioridade genética e hereditária dos negros conforme teorias racistas afirmavam na época, 

mas sim pelo desamparo social vivido por esta população.      

Nas ações propostas pelos integrantes da Frente Negra Pernambucana e, 

posteriormente, pelo Centro de Cultura Afro-Brasileiro, são reveladas estratégias de atuação 

numa luta constante contra a exclusão da população negra em todos os setores sociais, 

principalmente o educacional. Exemplo disso é a defesa contundente da inclusão da 

população negra nas escolas e universidades que, segundo apontamentos de José Vicente 

Lima, era mínima.  

Entre outros aspectos da historiografia da Frente Negra Pernambucana, é importante 

destacarmos o fato de que uma das especificidades do movimento pernambucano foi ter sido 

transformado, em 1937, em Centro de Cultura Afro-Brasileiro, entidade que existe até os dias 

atuais. Diante dos estudos desenvolvidos é possível afirmar que a entidade pernambucana não 

se extinguiu juntamente com a Frente Negra Brasileira de São Paulo, com o golpe de Getúlio 

Vargas em 1937, conforme afirmam alguns/algumas estudiosos (as) sobre o assunto.  

A transformação foi registrada e explicada, por José Vicente e outras pessoas 



105 
 

 

conhecedoras da história da Frente Negra Pernambucana, como tendo sido o “orgulho” 

pernambucano o responsável por não ter admitido ser a entidade local idêntica às outras 

Frentes existentes no Brasil. 

A mudança do nome de Frente Negra Pernambucana para Centro de Cultura Afro-

Brasileiro não modificam as estratégias propostas pelo movimento para enfrentar as 

dificuldades enfrentadas naquela sociedade. A entidade continuou lutando principalmente 

para melhorar o nível educacional da população negra, criando seus próprios meios de 

atuação, que foram desde o incentivo ao esforço individual da população negra estudar até 

ações coletivas, como participação em eventos científicos, atividades culturais com o intuito 

de dialogar com outros pares questões referentes à população negra da época.  

 Nossos estudos apontaram que também o momento histórico, isto é, a conjuntura das 

ditaduras dos governos Agamenon Magalhães, governador de Pernambuco, e Getúlio Vargas, 

presidente do Brasil, contribuíram, mesmo que não de forma determinante, para a 

transformação da entidade em Centro de Cultura Afro-Brasileiro. Dessa forma, o momento 

histórico em que viveu José Vicente Lima e outros membros da entidade influenciou, em 

vários momentos decisórios, a constituição da identidade do movimento.  

Entretanto, ressaltamos que o processo de construção da identidade do movimento não 

é algo constituído de forma permanente; pelo contrário, a identidade da Frente Negra 

Pernambucana  é percebida por nós nos conceitos defendidos pelo crítico cultural Stuart Hall, 

que reforça que a identidade de um grupo social vai se reconstruindo e se reconfigurando ao 

longo do processo histórico. Não se pode, assim, entendê-la como algo dado, definido 

plenamente no início da história de um grupo social. (Silva e Louro, 2006). 

Como já explicitado no decorrer de toda a tese, a Frente Negra Pernambucana  foi 

fundada em um contexto crítrico bastante adverso à população negra; tendo sido esse o 

cenário onde José Vicente militou e escreveu. 

Na pesquisa por nós empreendida, os escritos de José Vicente revelaram ser uma 

importante fonte de informações, permitindo-nos trazer à tona parte da história não só do 

movimento negro, mas também da população negra de Recife.  

Assim sendo, nosso trabalho apontou para a reflexão da situação da população negra 

em um espaço territorial do nordeste do País: a cidade de Recife. A partir disso, procuramos 

revelar que as desigualdades gerais encerradas na trajetória da população negra, na sociedade 

brasileira, são marcadas pelas especificidades regionais com suas características históricas. 

No período escravista e pós-abolição, a cidade de Recife atravessou uma redefinição 

demográfica e espacial. Sucessivas reformas urbanas mudaram o perfil da cidade, 



106 
 

 

principalmente na década de 1930, no governo de Agamenon, às custas da perseguição e do 

sofrimento da população negra.  

Foi possível perceber que, no período em que se concentrou nossa pesquisa, a 

ideologia dominante estava claramente voltada para a identificação da nação que se dirigia 

para o progresso. Como conseqüência disso, o governo de Agamenon Magalhães, conforme 

tendências de teorias científicas da época, desenvolveu um modelo de sociabilidade, baseado 

nos princípios de ordem e moralidade, tendo como alvo as formas organizativas das 

comunidades afrodescendentes. 

Dentro desse modelo, várias instituições que atuavam no campo da psiquiatria, da 

polícia e da moradia atuaram conjuntamente com o Estado, no processo de ordenação social. 

Tal ordenação foi marcada pela perseguição das pessoas e das comunidades consideradas fora 

dos padrões sociais.  

Esse pensamento ideológico tomava como suspeitas as formas organizativas das 

comunidades que habitavam os mangues e freqüentavam religiões de matrizes africanas, 

negros em sua maioria. 

Atrelada a tal pensamento está a idéia de que esses espaços vão ser considerados lugar 

de promiscuidade, onde se contraíam e disseminavam doenças transmitidas pela 

hereditariedade, consideradas biológica e culturalmente “inferiores”.   

Nesse contexto, a Frente Negra Pernambucana propõe e desenvolve estratégias de 

atuação numa luta constante contra a exclusão da população negra, principalmente no campo 

educacional.  

Naquele período, em que atos discriminatórios figuravam no cotidiano da população 

negra, além da situação extremamente precária em que viviam os afrodescendentes na cidade 

de Recife, é de extrema relevância social e política a existência de um movimento com as 

características da Frente Negra Pernambucana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 
 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

1. APOSTILA: COMISSÃO do cinqüentenário do C.C.A.B. Arte Negra no Recife é  
         cinqüentenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro, Recife, 1986.  
 
2. ALMEIDA, Maria das Graças Andrade Ataíde. A construção da verdade autoritária.  
           2001.  Tese (doutorado).Universidade de São Paulo: Humanitas /FFCH/USP.São 
           Paulo,  2001.  
 
3. BARCELAR, Jéferson. A hierarquia das Raças. Negros em Salvador. Pallas,Rio de  
          Janeiro, 2001.   
 
4. BASTIDE, Roger. Brancos e Negros em São Paulo. São Paulo, Companhia Editora  
          Nacional, 1959. 
  
5. BERNARDO, Teresinha. Memória em branco e negro: olhares sobre São Paulo. São  
         Paulo: EDUC; Fundação Editora da UNESP, 1998. 
 
6. BOSI, Ecléa. Memória e sociedade: lembranças de velhos. São Paulo: Companhia das 
          Letras, 1995. 
 
7. _________ . O Tempo vivo da memória: ensaios de psicologia social. São Paulo: Ateliê  
           Editorial, 2004.  

 
8. BRITO Jomard Muniz de Brito. Apostila: carnaval é Música, música é ritmo, ritmo é 
          poesia. A Escola de samba Galeria do ritmo homenageia o poeta negro Solano 
         Trindade. Recife, 1979.   
 
9. CAMPOS, Zuleica Dantas Pereira. O Combate ao Catimbó: práticas repressivas às  
           Religiões afro-umbandistas nos anos trinta e quarenta. 2001,301f.Tese ( Doutorado).  
           Universidade Federal de Pernambuco, Pernambuco, 2001. 
 
10. CARONE, Edgard. O Estado Novo (19837-1945). São Paulo: DIFEL, 1997. 
 
11. CARTILHA de divulgação do centenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro. 
            Divulgação do Cento de Cultura Afro Brasileiro, Recife 1987. 
 
12. CARVALHO, Marcus J.M. de. Liberdade: rotinas e rupturas do escravismo no Recife,  
           1822-1850. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 1988.  
 
13. CAVALCANTI, Pedro. Ulisses Pernambucano e as Seitas Africanas. Estudos  
           Pernambucanos Dedicados a Ulisses Pernambucano. Recife: Officinas Gráficas da  
           Empresa. JORNAL DO COMERCIO S/A. p.15-18. 
 
14. FELIX. Loiva Otero.  História e memória: a problemática da pesquisa. Passo Fundo: 
           Ediuph, 1998. 
 
15. FELIX, Marcelino. As práticas políticas - pedagógicas da Frente Negra Brasileira na  
            cidade de São Paulo (1931-1937). 2001, 51f. Dissertação (Mestrado). Universidade 



108 
 

 

            Católica de São Paulo - PUC, São Paulo, 2001. 
 
16. FERNANDES, Gonçalves. Xangôs do Nordeste. Investigações sobre os cultos negro- 
           fetichistas do Recife.  Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 1937. 
 
17. FILHO, Andrade. China Gordo. Agamenon Magalhães e sua época. Recife: Editora  
           Universitária, 1976. 
  
18. GOMINHO, Zélia O. Veneza Americana X Mucambópolis: O Estado Novo na cidade de  

 Recife (década de 30 e 40). 1997. Dissertação (Mestrado). Centro de Ciências 
 Humanas. Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 1997.  

 
19. HALL, Stuart. A identidade cultural na pós - modernidade Stuart Hall: tradução Tomaz da  

Silva, Guacira Lopes Louro. 11ª ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 

20. KÖSSLING, Karin Sant´Anna. INVENTÁRIO DEOPS. In: CARNEIRO, Maria Luiza  
           Tucci (org.) Os Movimentos Negros: Identidade étnica e identidade Politica (1924 –).  
           1954), 2005. 

 
21. LIMA, José Vicente. APOSTILA: COMISSÃO do cinqüentenário do C.C.A.B. 

Arte Negra no Recife é cinqüentenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro, Recife, 
1986.  

 
22. ______. Apostila: Carnaval é Música, música é  ritmo, ritmo é poesia. A Escola de samba  
           Galeria do ritmo homenageia o poeta negro Solano Trindade. Recife, 1979.   
 
23. ______. Xangô. Vol. I. Recife, PE. Divulgação do Centro de Cultura Afro-Brasileiro.  
           Jornal do Comércio S. A. 1937. 
 
 
24. MOURA, Clóvis. Sociologia do negro brasileiro. São Paulo: Editora Ática, 1988.  
 
25. MUNANGA, Kabengele; GOMES, Nilma Lino. Para entender o negro no Brasil de hoje:  
            história, realidades, problemas e caminhos. São Paulo: Global; Ação Educativa, 2004.  
 
26. NASCIMENTO, Elisa Larkin. O Sortilégio da cor. São Paulo: Selo Negro, 2003. 
 
27. OLIVEIRA, Rogério de. Controle e medicalização do “baixo espiritismo” pela psiquiatria  
            pernambucana. In: Simpósio Nacional de História. Porto Alegre, 2007.  
 
28. PADOVAN, Maria Concepta. AS MÁSCARAS DA RAZÃO: Memórias da loucura no  
            Recife durante o período do Estado Novo (1937-1945). 2007 155 f. Dissertação 
            (Mestrado). Universidade Federal de Pernambuco,  
            Pernambuco, 2007. 
 
29. __________. O espiritismo no Recife, segundo a psiquiatria do Estado Novo: “fábrica de  
            doentes mentais”. In: XXIV Simpósio Nacional de História. Porto Alegre, 2007.    
  
30. PANDOLFI, Dulce Chaves. Pernambuco de Agamenon Magalhães; consolidação e crise  
            de uma elite política. Recife: Fundação Joaquim Nabuco; Editora Massangana, 1984. 



109 
 

 

 
31. PINTO, Regina Pahim.  O movimento negro em São Paulo: luta e identidade. 1993. 496 f.  
           Tese (Doutorado). Universidade de São Paulo, São Paulo, 1993. 
 
32. SANTOS, José Antônio dos.  Raiou A Alvorada: intelectuais negros e imprensa, Pelotas,  
           1907-1957. Jan. 2001. Dissertação (Mestrado). Universidade Federal Fluminense,  
           Niterói, 2001. 
 
33. SILVA, Ana Célia da. Movimento Negro Brasileiro e sua trajetória para inclusão da  
           diversidade étnico-racial. In: Revista da FAEEBA-Educação e Contemporaneidade.  
           Salvador. v. 11, n 17, p. 139-150, 2002.   
 
34. SILVA, Fátima Aparecida. Escola, movimento e memória o 13 de maio em Sorocaba  
           1930.  2005.183 f. Dissertação (Mestrado). - Programa de Pós Graduação  
           em Educação. UNISO, Sorocaba, 2005. 
 
35. SILVA, Maria Auxiliadora Gonçalves da. Encontros e desencontros de um movimento 

Negro. Brasília. Fundação Palmares, 1984. 
 
36. SOUZA, Maria Luisa de. Desenvolvimento de Comunidade e Participação. São Paulo:  
           Editora Cortez, 1987.  
 
37. SOUZA, Bartyra Queiroz. Perseguição aos catimbozeiros e extinção dos mocambos:  
            representação de suas campanhas na Folha da Manhã. Monografia - Universidade   
            Federal de Pernambuco, Recife, 2006. 
 
38. SCHWARCZ, Lilia Moritz. O Espetáculo das Raças: científicas, instituições e questão  
            racial no Brasil- 1870-1930.  São Paulo: Companhia das Letras. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

 

ANEXOS 

 

ANEXO 01 

Titulo do livro: Xangô 

Autor: José Vicente Rodrigues Lima  

Capitulo II: O que querem as associações dos elementos de côr e as Frentes Negras 

organizadas no Brasil.   

Estamos lembrados de que, com o soerguimento das organisações de classes e 

associações diversas, o céu da pátria convulsionado pelas reformas políticas e sociais, os 

negros movimentaram-se, organisando as suas frentes para virem até a sociedade como cultos 

e como civilisados. 

Entretanto, contra esta atitude de alguns intelectuais de cor, houve o arremesso de 

muita gente, clamando bem alto, sarapantada com duelos raciais; logo apareceram os inimigos 

gratuitos das frentes que, nas colunas de uma imprensa servil e mercenária, publicavam 

artiguetes caluniadores contra as organisações negras, e, os próprios negros, descreram de 

suas organizações, pelos tantos vituperios sobre elas lançados, por inconscientes elementos 

brancoides inimigos da raça e do Brasil.  

Vejamos o que queriam as organisações negras para que esta gente fizesse tanta 

celeuma e tanta grita: 

 

PROCLAMAÇÃO 

É justamente empolgados por um ideal sublime e patriotico que um pugilo de homens 

genuinamente pertencentes á gloriosa raça imortal abolicionista José do Patrocinio, 

proclamam ao Povo Pelotense, ás Autoridades Civis e Militares, a grande honrada e 

benemerita família Etiopica da nossa culta Pelotas, a fundação de uma Entidade restritamente 

educacional, que se destina a unificar em torno da bandeira igualitária e niveladora da 

educação todos os filhos de grandioso e heterogêneo povo etiópico. 

Auscultando as aspirações do Povo Brazileiro e a necessidade da nossa gente que se 

esforça por libertar-se da escravidão do analfabetismo, foi que fundamos a nossa congregação 

que pela sua munificência e seu amplo programa de “Frente Negra Pelotense”. 

Tratando-se de uma oraganisação estritamente autocéfala, sem nenhuma ligação 

politica  

Ou ideologia sétaria, tendo como unica finalidade promover o levantamento moral, 

físico, social e intelectual da raça. 



111 
 

 

“A Frente Negra Pelotense” não é uma entidade de competição racial e sim de 

cooperação cívica para melhor espalhar entre os elementos negros brazileiros aqui 

domiciliados os raios divinos e vivificadores da fulgurante luz da – INSTRUÇÃO. 

Obedientes aos nossos ditames, a nossa congregação não fará distinção de raças, 

nacionalidades, credos politicos, religiosos, sexos, posições sociais ou idades, entre os que 

néla desejam ingressar desde que os propostos satisfaçam as exigencias de nossos estatutos 

sociais. 

Como finalidade de nossa agremiação a Frente Negra Pelotense terá como dever : 

Incentivar com vigôr a campanha pró-alfabetisação , instrução e educação, especialmente os 

filhos da Raça. Prestigiar cada vez mais no Pais o espirito da cooperação interracial ao em vez 

de competição. Pleitear junto aos Governos o ingresso gratuito nos ginasios secundarios e 

cursos superiores para os estudantes de filhos de negros pobres que pela sua inteligencia a isso 

fiseram jús. Defender a infancia negra, preparar a mulher negra para a luta pela vida. 

Ministrando a juventude feminina os mais são ensinamentos, quer na ordem domestica, 

profissionaes ou intelectuaes. 

Crear escolas. Organizar caixa de assistência para socorrer os estudantes pobres que 

por motivos financeiros se virem ameaçados de abandonar os estudos. Instituir premios para 

estimular as creanças com o intuito de despertar no mundo infantil o interesse pela escola, 

etc.etc. 

Certos de que merecemos o apoio da culta população da estremecida cidade damos por 

apresentada a “Frente Negra Pelotense” que tudo fará para enriquecer moral e 

intelectualmente a nossa nacionalidade, implantando (assim esperamos) a crença de que os 

homens só se distinguem pelo – Saber, e de inaugurar uma era feliz, tanto para Raça Negra 

como para o nosso glorioso Brasil 

Pela Frente Negra Pelotense. 

(a)– Humberto de Freitas 

      O Secretario Geral  

“Centro de Cultura Afro- Brazileiro”  

Sentindo a necessidade de união e de intéletualidade que se possa representar em todas 

as esféras sociais, o Afro-Brasileiro, compreendendo o dever de reerguer moralmente a 

familia negra do Brasil, desejando colaborar pelo engrandecimento da Patria Brazileira, 

apontando a milhares de negros a escola e civismo, um nucleo de idealista resolve fundar o 

Centro de Cultura Afro-Brazileiro.  

Afastados de qualquer partido político ou credo religiosos e aceitando o concurso dos 



112 
 

 

que reconhecerem o altruismo fim a que nos propomos, faremos a unificação dos negros no 

Brasil. 

Não faremos lutas de raças contra raças, porem ensinaremos aos nossos irmãos negros 

que não há raça superior nem inferior o que nos faz distinguir um dos outros é nosso 

desenvolvimento cultural.   

Temos como principais fins: Cultivar a memoria dos grandes negros do Brasil, instruir 

a infancia negra, facilitar sua educação, pleitear ingressos gratuitos para os estudantes pobres, 

de cor, educar a mulher para os embates materiais morais que lhe vêm ao encontro, crear 

caixa de beneficencia, para assistência medica e dentaria.  

Certos de que Pernambuco apoiará o nosso empreendimento, porque o Brazil já o 

apoiou com argumentos irrefutáveis pela voz dos escritores Humberto de Campos, Gilberto 

Freyre, Costa Rego e Miguel Barros, convidamos aos pertencentes da raça de Patrocínio, Luiz 

Gama, Cruz e Sousa, Ferreira de Menezes, Paula Nei, André Rebouças, Antonio Boabab, 

Henrique Dias, Clodoaldo Lopes, Feliciano Gomes e João Marques para formarem ao nosso 

lado. 

(a) SOLANO TRINDADE 

Secretario Geral 
 
            É a seguinte, a situação do negro no Brazil moral e economicamente, dados 

fornecidos pelo Centro de Cultura Afro-Brazileiro. 

Profissões: 

  5    Negros em cada 1000  Medicos  

  5    Negros em cada  1000 Advogados  

10    Negros em cada  1000 Auxiliares no Comercio 

30    Negros em cada 1000  Funcinarios Publicos  

   2   Negros em cada 1000  Negociantes  

999   Negros para cada 1000 Domesticos  

997   Negros para cada 1000 Trabalhadores de serviços de carregação. 

10% de negros casam com suas iguais. 

90% de mulheres negras são desvirginadas e jogadas à prostituição pelos proprios negros, 

mestiços claros e brancos.    

 

 

 



113 
 

 

SITUAÇÃO ATUAL DA RAÇA: 

               Negros  

Negros retintos......................................................... 20% 

Mestiços escuros....................................................... 25% 

Caboclos....................................................................... 5% 

               Brancos  

Brancos....................................................................... 10% 

Mestiços claros........................................................... 40% 

 

Como se vê, as organisações negras não tinham senão o de cultivar, não mais o negro, 

porque como já dissemos, o Brazil marcha para a formação do seu proprio tipo, seja portanto, 

o homem brasileiro branco, mulato, creôlo, negro ou cablôco. Ninguém culpabilisam as 

frentes, pelo entrave do progresso do homem de côr, é porem de seu programa acordal-o , 

apontando-lhe a grandeza moral , somente adquirida no campo das letras.  

A tarefa organisada pelo Centro de Cultura Afro-Brazileiro, séde em Pernambuco é 

dignificante, carece apenas do apoio de todos quanto compreendam a necessidade de 

encararmos com sentimento de brazilidade este supremo idéal que não cogita de outra cousa a 

não ser inaugurar uma nova era para o negro brazileiro, para o Brazil. 

Já apoiaram o Centro de Cultura Afro-Brazileiro alguns expoentes de nossa cultura 

neste Estado , Dr. Gilberto Freyre, Manuel Augusto dos Santos , já apoiaram o Centro de 

Cultura Afro-Brazileiro, Dr. Samuel Campello, Dr. Israel Gueiros, a juventude estudantil de 

côr , professoras , Almerinda Rodrigues de Lima, Antonieta Martins Pereira e tantos outros.  

Os Diretores de Centro de Cultura trabalham com denodo, realizando conferencias 

educativas onde sabem que existe a fina flor da nossa juventude nos centros de xangô, nos 

blocos carnavalescos, nas escolas particulares e publicas noturnas, procurando apontar aos 

negros e aos mestiços o civismo e a escola. Pois é preciso acordar nossa mocidade exposta ao 

cáos da ignorancia. Assim está formada em Pernambuco uma associação, não para pedir aos 

governos uma subvenção para blocos ou clubes carnavalescos, mas para pregar a unificação 

de todos os negros do Brazil para defeza de seus interesses, a fim de derrubar de uma vez para 

sempre o complexo de inferioridade e ensinar ao negro brazileiro a vêr o homem pelo homem 

e não pela qualidade, (pela côr da epiderme).  

Para cooperar em beneficio dos irmãos negros em vez de fazer trincheiras com 

hipócritas sentimentos regionalistas. 

Negros, mulatos e brancos, intéletuais do Brazil precisam saber que existem milhares e 



114 
 

 

milhares de negros ainda na roça, ainda empurrando carroças, ainda engraxates, ainda rudes 

operários de fabricas, carpinas e marcineiros, ainda brutos, ainda inferiores, ainda de chapéo 

na mão falando tremulo com o Douto...sô Douto ...sô Douto ... 

Iluminando-os com a instrução, derrubamos a convicção de inferioridade e botamos 

por terra as baixezas e vilania dos preconceitos.       

 

ANEXO 02 

Divulgação do cinqüentenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro  

Discurso pronunciado pelo seu fundador e presidente de honra no Teatro Santa Isabel. 

Prof. José Vicente Lima 

Recife – 1936-1986 

Páginas 09, 10 e 11 

 

Esta casa tem sido o testemunho dos grandes acontecimentos históricos culturais e 

também políticos, entretanto estivemos longe de pensar que tivéssemos a feliz oportunidade 

de falarmos à posteridade dos ideais que nos animaram há 50 anos passados, quando nos 

empenhamos na continuidade de um trabalho nascente no sul do País, precisamente em São 

Paulo e Rio Grande do Sul, com as fundações da frente Negra brasileira e a Pelotense . 

Recebemos em nosso Estado o jovem artista Barros, o Mulato, que após participação 

no 1º Congresso Afro-Brasileiro nos convoca para a Fundação da Frente Negra 

Pernambucana . 

Nesta convocação, somente 5 pessoas compareceram, o autor dessas informações, 

Solano Trindade, Gerson Monteiro de Lima, José Melo de Albuquerque, Miguel Barros 

(Barros o mulato) o seu conhecido nome de guerra. Como começar, como caminhar, como 

nos orientar, nos objetivos que desejaríamos alcançar? Logo cedo compreendemos que não 

tínhamos somente uma luta contra preconceitos, havia algo mais que precisamos que fosse 

esclarecido. 

As nossas origens existiam sufocadas, sem condições para que pudessem 

orgulhosamente exibir as nossas tradições brasileiramente mestiçadas, como desejara Barros, 

o Mulato. Negada a nossa presença cultural, quando na verdade tudo quanto existia nada mais 

era do que o contato cultural do homem afer denominador comum na colonização brasileira.  

Embora mutilado nos seus padrões naturais de cultura pela escravidão, no cortejo de 

sofrimento e genocídios, entretanto, através do processo aculturativo, do sincretismo religioso 

e de sua “participação ativa na família brasileira” indo até à miscigenação ele afirmava como 



115 
 

 

o grande colonizador se tornando o “braço direito” do Colonizador Português.”.  

Aquela condição de escravo acompanhada daquelas atrocidades, nem por isto, ele 

deixou de lutar desesperadamente pela liberdade perdida, mais de 65 anos de luta dentro dos 

Quilombos, heroísmo que a história brasileira negou para glorificar os seus matadores.  

Não poderíamos pensar de maneira diferente, como seus descendentes e com aquela 

mesma coragem e heroísmo, processaremos a nossa mobilidade social e cultural dentro de 

uma sociedade agressiva e preconceituosa em seu relacionamento entre, brancos e homens de 

cor, ou entre os que se dizem brancos ou os que se chamam negros. 

As Frentes Negras surgiram quando se fechavam ruas comerciais para as famílias de 

cor não visitassem as vitrines, quando as Faculdades reprovavam estudantes de cor, quando 

um Presidente da Republica impedia que desportistas negros participassem das competições 

esportivas no exterior (1922 Presidente Epitácio Pessoa). São seus fundadores os irmãos 

Veiga dos Santos e o major Antonio Carlos, fundando Biblioteca para negros e o Centro 

Cívico dos Palmares”, os jornais, o Clarim e o Getulino, em Campinas. 

Esses fatos, ainda hoje conhecidos, e, porque não dizer, ainda hoje existentes, fizeram 

presentes as reações dos movimentos Frente Negrinas e dando surgimento até à Lei Afonso 

Arinos  , nunca aplicada e nunca amolentando ninguém . Lei que deverá ser examinada pelos 

novos Constituintes Brasileiros. Deverá surgir uma nova Constituição de valorização do 

homem brasileiro, em nenhuma preocupação da sua pigmentação epidérmica permitindo-lhe a 

participação em todos os segmentos da sociedade.É importante lembrar aqui a preciosa lição 

do saudoso Professor da Universidade do Brasil, Dr Arthur Ramos: 

 

“O homem não vale pelo seu teor da Hemoglobina ariana que contém 

seu sangue, mas como representante do seu grupo étnico de sua 

cultura e de sua civilização”. 

 

Foi esse movimento Frente Negrino que abraçamos, transformando-o em nosso 

idealismo, procurando incutir em cada individuo a conscientização da sua origem e o orgulho 

da sua negritude.  

Para processarmos o nosso movimento tínhamos a obrigação de não ignorarmos, como 

entendia, não somente às suas manifestações religiosas como moral teogênica, através dos 

seus sacerdotes, mas também as suas manifestações folclóricas, trabalho que os cientistas 

brasileiros já havia iniciado.   

As várias teses levantadas no trabalho científico, não somente nos Congressos Afro-



116 
 

 

Brasileiro 1º e 2º com Gilberto Freyre e Edson Carneiro legista da policia Baiana, os trabalhos 

do Prf. Arthur Ramos se constituíram um campo vasto de conhecimento para nós, muito 

principalmente na abordagem da questão da superioridade racial ou cultural no contato entre 

as duas raças colonizadoras, pelo afastamento e insubmissão dos aborígines. 

Tínhamos em mãos todo acervo capaz de processarmos aquele “movimento de 

verdade”, baseado na realidade das nossas origens” e nesta altura conclamávamos para 

realizarmos a nossa valorização social nesta sociedade em que nos havíamos tornado o seu 

denominador comum. 

Nossos críticos consideravam esse movimento, como uma “falácia de espécie sem o 

apoio credenciador do elemento africano”. Este apoio já não mais era necessário dos nossos 

antepassados, a posteridade que somos nós mesmo, hoje conscientizados, tínhamos 

desfraldado a nossa bandeira de afirmação e de independência cultural. Sergio de Milliet vira 

isto apreciando o livro de Poesia de Solano Trindade “Cantares ao meu povo”, que chamou de 

Independência Cultural do Negro Brasileiro.     

Através das divulgações chamamos a atenção dos intelectuais, que nos propiciam, no 

rio de Janeiro, realizar a 1ª Convenção Negra em 1945”. Embora com algumas divergências 

internas , a Convenção, trouxe com grandes resultados a criação do Teatro Experimental do 

Negro e depois o teatro Popular  Brasileiro, levado pelo próprio Solano Trindade à Helsink, 

na Finlândia . 

 Os atentados contra a humanidade, continuam como dissera Joaquim Nabuco de 

Araújo, entre eles o racismo o mais inconseqüente e desumano sem lugar em um mundo Novo 

enriquecido pelo saber e pela ciência. As reações dos povos Africanos, através dos seus 

líderes negros, devem contar com o apoio incondicional de todos os povos, sem restrições de 

cores políticas ou partidárias, para que não se repitam os crimes do passado.   

           A Frente Negra Pernambucana , transformada no Centro da Cultura Afro-

Brasileiro, se projetara junto das outras Associações Coirmãs de todo o País. Se não 

construímos patrimônio materiais, construirmos, entretanto um patrimônio muito maior, - 

Patrimônio Cultural que legamos aos nossos sucessores. Ideal que nos animou nesses 50 anos 

que hoje aqui se comemora nesta brilhante APOTEOSE.  

 

 

 

 

 



117 
 

 

ANEXO 03 

 Homenagem da Escola de samba Galeria do Ritmo ao poeta negro Solano Trindade. 

Discurso de José Vicente Rodrigues Lima. 

 

É possível que eu tivesse talvez exagerado, pela minha profunda ligação emocional 

com Solano Trindade, o seu grande mérito poético. Somente de uma cousa estou certo, ele foi 

o grande líder do movimento do que chamávamos na época, de “valorização social do negro 

brasileiro” e o que ele em seus poemas chamava de abolição número dois.  

Com as homenagens que se vem prestando aqui ali a Solano Trindade, em São Paulo e 

agora em Recife, e as criticas ao seu livro “Seis Tempos de Poesia”, de Carlos Drumont de 

Andrade , Otto Maria Carpeaux, Roger Bastide, Arthur Ramos, Nestor de Holanda, não resta 

nenhuma dúvida de que, tudo quanto disse a respeito dele, no livro que estou entregando 

ainda este ano à publicidade, classificando-o de “O Grande Condestável, do movimento negro 

no Brasil”, está absolutamente correto. 

Outra cousa, que me atingiu a sensibilidade, é o interesse, despertado pelos jovens 

intelectuais, - despertados para esse movimento. Hoje eles vivendo em um mundo aberto, 

mais rico de informações e comunicação, buscando colocar, nos seus devidos lugares as 

cousas certas. Agora me apercebo da trilha certa que caminhamos e também, de como, passou 

logo a nossa geração, a minha e a de Solano Trindade.        

Era o ano de 1937, numa rua do Bairro de São José, cinco rapazes, desconhecidos, 

sem nome sem bafejo de ninguém, em volta de uma mesa forrada com uma toalha branca, 

fundaram a Frente Negra Pernambucana , co-irmã da Frente Negra Pelotense, com a presença 

entre nós de Miguel Barros, pintor Gaúcho, conhecido por Barros, o mulato. 

Éramos cinco apenas: Francisco Solano Trindade, Gerson Monteiro de Lima, José 

Melo de Albuquerque, José Vicente Rodrigues Lima, e Miguel Barros, o Mulato. O que 

sabíamos, até então, era a existência dos preconceitos, e tomamos conhecimento da 

monstruosa estatística feita por Solano Trindade, onde se verificava a ausência quase que 

completa do elemento negro nos Cursos Superiores das carreiras de prestígio social.     

Tudo isto precisava ser analisado, conhecerem-se as razões, se processando-se um 

movimento, que o Mulato, na sua proclamação da Frente Negra Pelotense, inserta nos anais 

do 1º Congresso Afro-Brasileiro do Recife dizia “Um movimento de verdade, baseado nas 

raízes” expressões que somente mais tarde seria melhor entendida, com o Professor Arthur 

Ramos dizendo “deverá haver uma elite de cor conscientizada das suas origens para dirigir e 

orientar os seus irmãos da raça” 



118 
 

 

Tínhamos muito a fazer, e mal sabíamos como fazê-lo. Quem nos ajudaria? Os velhos 

e já consagrados intelectuais?      

Como pensavam eles? E em que pensavam? Os nossos intelectuais de cor, médicos, 

advogados, odontólogos, professores, embora em pequenos números onde estavam eles? 

Como pensavam, também a respeito disto? 

As interrogações se avolumam, e muitas delas, e muitas delas foram para nós 

dolorosos e decepcionantes. 

   Ouvimos e conversamos, com uma maioria de negros ilustres, tristes e 

decepcionados com a sociedade. Alguns, apesar dos seus méritos, renegados, outros, que 

mesmo formados, não tinham nome, o nome pelo qual eram conhecidos, era, “aquele negro”, 

e outros aviltados por uma série de pejorativos, não nos interessando citá-los neste esboço que 

fazemos aqui, porque muitas dessas cousas ainda podem acontecer e existem, resquício de 

uma sociedade pouco evoluída. 

     Não desfalecemos, e, portanto não esmorecemos e a nossa resposta a tudo quanto 

vimos e ouvimos foi lançarmos o primeiro livro editado pelo então, não mais Frente Negra 

Pernambucana , mas, Centro de Cultura Afro-Brasileiro, Xangô, de nossa autoria. 

Contamos com a colaboração dos jovens intelectuais da terra, na época , o aleijadinho, 

Patrício Saraiva, Luiz Lama, entrando no jornalismo, Cleophas de Oliveira, já jornalista, 

Adauto Pontes, tão culto quanto cheio de agressividade , Nestor de Holanda , ensaiando ser 

poeta, Ruy Duarte, já jornalista. Não éramos muitos, mas suficiente para sentarmos numa 

mesa da Leiteria Vitória, na Rua do Imperador Pedro II e após “uma papa e um café 

pequeno”, falávamos sobre o problema. Recebemos estímulos, e até coluninha num canto dos 

jornais do que nos aproveitamos bastante, embora submetidos a implacável censura de Jaime 

de Santiago e Edson Moury Fernandes, este último Delegado da Ordem Política e Social.  

Fui chamado por Edson, na Secretaria de Segurança, para ser aconselhado como um 

ex-colega do velho Casarão do Ginásio Pernambucano, “acabar com Afro- Brasileirismo 

aqui”, entre nós não existe preconceito, me dizia ele, quando pretendi fazer uma festa e 

publicar um artigo mais amplo no dia 13 de Maio.         

 Nossa Geração passou, soube por intermédio de Aderbal Jurema, hoje Senador mas 

que naquela época, um jovem professor , Diretor do Ateneu Pernambucano e autor do livro, 

“Insurreições Negras no Brasil” , o que impressionara muito a Solano Trindade que (....), 

jornalista radicado no rio de Janeiro, escrevera um livro, sobre o Negro Brasileiro de Nestor 

de Holanda que assistira a assenção poética de Solano Trindade, li a critica que fizera ao seu 

livro “Seis Tempos de Poesia”, consagrando-o entre os grandes poetas das América. 



119 
 

 

Os caminhos da vida nos separam, Solano Trindade faz as suas despedidas do Recife 

em 1941, e sou eu quem prepara o poeta para o lançamento das suas poesias na Associação 

dos Empregados no Comércio, numa festa que se chamou de “A Festa da Inteligência”. 

Recebemos elogios e criticas, desta festa, resultou o meu segundo trabalho, lançado 

pelo Centro de Cultura “Os poemas Negros de Solano Trindade”, este trabalho sensibilizou 

profundamente Prof. Arthur Ramos, estudioso do Negro Brasileiro, que me incluiu como 

membro da Sociedade Brasileira de Etnologia cujo o contato perdi após o seu falecimento ( 

cousa do Brasil com suas Instituições Cientificas   ou Literárias que só vivem enquanto os 

seus fundadores estão vivos).    

Solano Trindade viaja numa terceira do vapor Itapagé da companhia que se chamava 

ITA, fazendo poema “a terceira do ITA”, perdido dos seus desordenados apontamentos como 

fora desordenado a sua vida. No meu livro “Uma contribuição ao Estudo das Religiões e do 

Negro Contemporâneo” trabalho que deveria ser feito por nós dois, assinalo essa faceta do seu 

espírito, de rebeldia, própria da alma de poeta cheia de beleza da sua imaginação criadora 

impossível de ser contida e presa nas rimas e métrica das suas próprias poesias.  

O vapor ITA para a Bahia, e Solano Trindade ainda sob o impacto da saudade de tudo 

quanto vai deixando para trás, inclusive mulher e filhos, envia-me o seu poema, “Louvação a 

Bahia”. Era a primeira vez que via terra estranhas.  

É 1946, cinco anos depois, este período ele é tutelado pelo, o Mulato, que aos poucos 

vai se tornando um Pintor ou artista Burguês, pretendendo impor normas ao poeta que repele 

as suas intenções, como também repelira as minhas de mandá-lo se afastar do movimento 

negro no rio de Janeiro, pelo envolvimento com os políticos de esquerda.            

Chego ao Rio para uma conversa, após a realização de uma “Convenção Negra” na 

Associação Brasileira de Imprensa. Os ânimos estão inflamados. Solano Trindade ainda lidera 

mas é grande a oposição, cada um com suas tendências, Agnaldo Camargo, Abdias do 

Nascimento, representam uma tendência política de Direta, Solano Trindade está na esquerda 

, conheci Raimundo Dantas, Abigail Moura , neutros e moderados, Ruth de Sousa, era apenas 

uma estreante como outros negros, ficaram nos meios termos. Eu advoguei o afastamento de 

todas as tendências para garantir a unidade de um movimento de maior profundidade dentro 

dos objetivos já a nossa vista.    

O Teatro Experimental do Negro vem nascendo a Revista Temário e Quilombo 

também embora sem a minha contribuição. Se bem que respeitado, senti-me marginalizado no 

movimento. 

Senti também que Solano estava comprometido com as esquerdas e partindo para a 



120 
 

 

Fundação do Partido Político dos Negros o que determinou da minha parte um artigo violento 

com a minha discordância.  

O Teatro Experimental do Negro, encena as pelas de Eugene O neill “O Imperador 

Jones”, e “Willam de Shakespeare”,    “Otelo e o Mouro de Veneza”, Abdias do Nascimento, 

dramaturgo, encena “Sortilégio – o Mistério negro, peça muito discutida, por mim 

principalmente, o conflito esperado se deu e as divergências continuaram. Solano fica entre o 

Rio e São Paulo, agora apoiado pela Associação dos homens de cor de São Paulo . Funda o 

Teatro Folclórico Brasileiro, dirigindo o elenco e prepara a viagem de exibição a Helsink.  

Orienta o Teatro Estudantil do Rio e de São Paulo, estivemos juntos, nesta ocasião a 

maré está muito turvada, as prisões se tornam freqüentes denunciando-se cada vez mais o seu 

comprometimento embora sem militância. Neste ultimo encontro, o Condestável está 

seriamente doente pelas prisões sofridas, maltratados e vida desregrada, enquanto a inspiração 

poética toma dimensões imensuráveis. 

Desejei trazê-lo para Recife, ele desejava vir, tenho encontro com os seus filhos 

Raquel, Liberato, Francisco, e sua ex-esposa Margarida, todos querem a sua volta, ele tem 

também saudade, mas não se decide voltar. Faz a mim uma entrega de uma pasta suja 

desajeitada com os seus melhores poemas que até hoje guardo com muito carinho, rabiscos, 

revistas de vidas efêmeras, uma segunda proclamação do Centro de Cultura Afro-Brasileiro, 

revivida por ele no Rio de Janeiro por ele, e a idéia do Livro que deveria ser feito por nos dois 

com a colaboração de outros intelectuais, terminado feiot por mim sozinho como última 

contribuição ao vitorioso, movimento Cultural Negro no Brasil . Digo vitorioso porque nosso 

principal objetivo era chegar com o negro, no Radio, no Cinema na Televisão, nas 

Universidades, perfeitamente conscientizados, de uma forma ou de outra pouco nos 

importando, existências ou formas de preconceitos, cabendo-lhe a tarefa de conscientemente 

engrentá-los, vencer dentro de si mesmo quaisquer complexos de inferioridade, com orgulho 

das suas raízes e das suas tradições, talvez com aquela filosofia do homem africano atual a 

filosofia da “Negritude” filosofia que ainda chegamos a discutir. 

Solano Trindade, não voltou ao Recife, não mais nos encontramos, de minha parte me 

aburguesei também , Agnaldo Camargo, faleceu muito antes  dele vitima de um desastre, 

Abdias do Nascimento, imigrou para o Estado unidos da América, O Mulato desapareceu do 

Cenário. Soube que passara muitos anos na Europa , abugerzando-se também Ruth de Souza 

fez sucesso. 

Somente o grande Condestável, o Aiga Negra, símbolo com que pretendi me associar 

as homenagens que estão lhe prestando permaneceu, no topo dos ideais que embalaram sua 



121 
 

 

vida. 

Dormiu e acordou morto num azilo de medicância em São Paulo. Disto tive muito 

pouca noticia, não revi os seus familiares, não sei realmente ao certo como tudo se passou.   

Hoje tenho desejo de dizer aos novos intelectuais desta geração como dissera Rolland 

aos da sua, quando se despedira . “E a vossa vez, sede maiores e mais felizes do que nós, fazei 

dos nossos corpos um degrau e ides para frente.. A vida é uma seqüência de mortos de 

ressurreições”.  

A beleza do seu talento poético poderá se sentir e medir nesses três poemas que 

selecionei: “Viva a Rapaziada da Canela Suja”, “Canção a Minha cidade Natal” e “Louvação 

a Bahia”. 

                     J. V. Rodrigues Lima (Vicente Lima) 

 

 

ANEXO 04 

 Arte Negra no Recife é cinqüentenário do Centro de Cultura Afro-Brasileiro - 1936- 

1986  

Solano Trindade, poesias e cinqüentenário do C.C.A.B. 

 

O tão decantado e internacionalmente conhecido pela sua arte, poeta SOLANO 

TRINDADE, é nascido aqui mesmo no  legendário Pátio do Terço, bairro de São José e 

criador do CENTRO DE CULTURA AFRO BRASIELRIA, no ano de 1936, juntamente com 

o professor José Vicente Rodrigues Lima, jornalista Luiz Luna, José Albuquerque Melo, 

Gerson Monteiro de Lima e Miguel Barros, mais conhecido como “Barros, o Mulato, gaúcho 

integrante e fundador da Frente Negra Pelotense. 

Somente o Prof. José Vicente Lima aqui em Recife e Miguel Barros, o Mulato, são os 

que ainda restam para comemorar o Cinqüentenário da mais antiga manifestação sócio 

cultural negra em todo o país. Sua precursora e inspiradora, a Frente Negra Pelotense, diluui-

se ante a repressão e fatos outros  que teve de enfrentar em sua gloriosa trajetória. As que 

surgiram mais para a frente, mais com todo respeito à   estrutura e organização que o amor e 

dedicação à causa do negro conseguiu estabelecer, não passam de lindas crianças e fogosas 

adolescentes diante do “Cinquentão” Centro de Cultura Afro Brasileira. 

“Numa noite recifense, numa casa do Pátio do Terço, sentados ao redor de uma mesa 

forrada com a toalha branca”, relembra o Prof. José Vicente, nascia o Centro de Cultura Afro-

Brasileira, que naquele momento veio ao mundo com a denominação de “Frente Negra 



122 
 

 

Pernambucana ” logo concertada para atual C.C.A.B. para não ser lembrada como uma 

simples réplica de sua co-irmã gaúcha . Era o orgulho e vaidade pernambucanas que já se 

faziam presentes naquele momento.  

Tendo como presidente no seu cinqüentenário o Advogado EDVALDO RAMOS, 

Procurador Federal da Previdência e candidato à Deputado pelo Partido Socialista Brasileiro, 

o C.C.A.B. apresenta como acervo de realizações inúmeras iniciativas de cunho cultural 

ligadas ao Negro Brasileiro, entre as quais destaca a criação e redação do Projeto de Lei que 

cria o Conselho de Detramitação na Câmara Municipal do Recife, por iniciativa parlamentar 

do vereador Luiz Néri, matéria que deve ser votada e aprovada ainda neste mês de agosto/86; 

apresentação de manifestações culturais incluindo Maracatus, Afoxés, Capoeiras, etc.; 

palestras, representações em diversos eventos, inclusive os Congressos Nacionais Afro 

Brasileiros de 1937 e 1983, e II Congresso da Tradição dos Orixás; edição dos Livros 

“Cantares do Meu Povo” de Solano Trindade; “Xangô” (1937) de José Vicente; “Poemas 

Negras” (1941) de Solano Trindade; “Seis Tempos” de Poesia” de Solano Trindade; “Poemas 

de Vida Simples”, de Solano Trindade; “Rumba Negra” de José Vicente, “Associações 

Culturais, Os Negros e os Partidos Políticos”, José Vicente. 

O C.C.A. B promoveu no Rio de Janeiro em 1946 a “Convenção Negra no Brasil 

numa iniciativa de Solano Trindade, que fez a presença do “Centro” na Antiga Capital 

Federal, tendo para tão importante realização e imprescindível cooperação de Aguinaldo 

Camargo, Rute de Souza e Abdias do Nascimento. 

Tão grande acervo não seria contido num pequeno ensaio. Deixa o Centro de Cultura 

Afro Brasileira suas realizações do passado e inicia hoje o revolucionário programa do seu “I 

Centenário” . Sabem os que hoje fazem o C.C.A.B. que a vida é efêmera , entretanto o ideário 

é plenamente infinito. EDVALDO RAMOS e demais construtores desse trabalho em favor da 

cultura Negra receberam essa relíquia das mãos de Solano Trindade, de José Vicente, de 

Barros, o Mulato, fechando os primeiros cinqüenta anos de sua criação, tendo a tarefa de 

social e estrutural que levará o Negro à uma completa emancipação no campo econômico e 

maior respeitabilidade na conjuntura laboral com maiores oportunidades de emprego e 

elevação social. 

Convidamos a todos para começar hoje e agora, o “PROGRAMA DO I 

CENTENÁRIO’ do Centro de Cultura Afro Brasileira”. 

Com os sinceros Agradecimentos da - COMISSÃO DE CINQUENTENÁRIO DO 

C.C.A. B.  

 



123 
 

 

ANEXO 05 

Discurso do representante da Frente Negra Pelotente – 1º Congresso Afro-Brasileiro- 

1934 - Recife 

                                                                                                 Miguel de Barros  

 

Porta-vóz da Frente Negra Pelotense, organização representativa da raça Ethiopica do 

Rio Grande, vim dizer-vos do idealismo que perpassa pelos negros do sul, seu sentimento de 

reivindicação, de seu desejo de tornar a vida de seus novos e futuros descendentes, menos 

atribulada, em ambiente nacional, mais sincero e honesto, mais digno e fraternal, para que 

seus filhos, possam ingressar com facilidade, nas espheras cultas, contribuindo pelo futuro do 

Brasil. 

A Frente Negra Pelotense entidade que tem por lemma: União, cultura e Igualdade, 

que devem ser invocadas, quanto se inicia um movimento, portentoso e inedito do 

levantamento moral, intellectual e social do negro; de uma raça entregue á si mesma e que não 

tem outra cousa sinão sua extraordinaria capacidade de trabalho e intelligencia virgem, que 

deve e merece ser cultivada. Para que essa massa, que foi na submissão, sempre dirigida sem 

a menor noção de humanidade, impedida de sair do marasmo da inactividade; embargada nos 

passos para uma arrancada sublime e patriótica, que viria fortalecer, de uma vez todas, uma 

terra, que se pouco fez, foi somente porque essa grande maioria da população brasileira, vive 

a parte, no analphabetismo e que necessita de segunda abolição, que desenvolva a mente, para 

que se interesse , pelos problemas que lhe dizem respeito , que levara ao caminho 

extraordinario que conduz a evolução humana.  

De todas as iniciativas pelo progresso do Brasil, nenhuma, vem tanto solucionar esta 

necessidade, como a da organização da gente negra. É este o caminho que devem seguir, 

todos aquelles que se interessam pelas cousas que nos dizem respeito. 

Raça de um passado glorioso, de figuras que affirmaram sua possibilidades, hoje 

postas fora de duvidas pela sciencia.  

Ma a sciencia e os nossos poucos que sobresahiram, nada podem contra a má vontade, 

intolerancia  emfim todos os attributos em opposição á rasão, frutos exclusivos de 

inconscientes irreprimidos, que foram transmittidos pelos que  ostentaram o chicote. 

Á este inconsciente não basta o raciocinio, a affirmação scientifica, expoentes com seu 

valor, nada disto chega, para sublimal-o. 

É preciso uma grande avalanche, um despertar magestoso, empolgante, um resurgir, 

gigantesco. Uma evolução colectiva que se imponha. 



124 
 

 

Uma marca iniciada da própria raça, com a resolução nítida dos capacitados, pois até 

hoje pouco de nós se haviam lembrado sem que houvesse, entretanto uma actividade, que 

viesse tornar prática qualquer cousa ao bem commum. 

Muitas tentativas já por nós se haviam feito, na ancia de oragnização e mentalidade; 

sentindo a dôr com a intensidade da victima, como só ella pode avaliar. 

Esperançosos sempre, de melhores dias. Atacados pelos pessimistas, nosso ideal são, 

prossegue a lauta. 

De Pelotas nasceu o movimento abolicionista do Rio Grande. Canabarro com “A voz 

do Escravo”, lançou a semente, que deveria conquistar a victoria da primeira libertação da 

descendência africana. Depois deste ciclo, o da abolição, não terminou com elle, a idéa que 

dos pretos até então se fazia. “Obrigado pelo desenvolvimento natural, foram os senhores 

obrigados a atenuar o tratamento, mas, nem por isso, deixamos de lêr o annuncio de “Precisa-

se de um branco ou branca”. Ao homem de côr, só lhe trocaram papeis. 

   É elle quem constroe. Seus musculos desenvolvidos, demosntram sua acção, mas é 

preciso, que ao traquejo material, junte-se a capacidade de pensar, raciocinar, deduzir, 

dominar vicios, ambicionar, para conseguir uma directriz elevada, para suprimmir exploração, 

preconceitos, desigualdade. 

Muito debatida tem sido a existencia ou não do preconceito. Nós que sentimos, 

combatemos juntos e principalmente, contra o atrazo da descendência Afro-brasileira. 

A cada passo, vem contra nós a demonstração chocante da selecção racial. Temos 

ainda, no sul, a prohibição da entrada em certos lugares publicos, theatros, cafés, barbeiros, 

colégios etc.  

Em todas as classes, desde o proletariado, onde no ganha pão diário, se misturaram 

todos os trabalhadores, o preto, será esquecido, ou irá para a cosinha, em uma festa que o 

branco improvisar; até á classe alta, onde o intellectual negro teve de ingressar, contribuindo 

com seu esforço, para o meio onde vive, afastado de seus irmãos, que como ele também 

soffrem, parias do cancro preconceituoso.   

No commercio, no funccionalismo, o preto vegeta em porteiros, continuos, etc. Surge 

sempre a expressão do pistolão que ao solicitar emprego, diz: É meu sobrinho intelligente e.... 

é branco. A mulher é a ama, domestica costureira. Actualmente onde a mulher pode exercer 

sua actividade, é no funcionalismo, no professorado. 

Muitas jovens ethiopes que se diplomaram educadoras lutam para conseguir lecionar e 

tem que o fazer particularmente na impossibilidade de trabalhar para o Estado. 

A maioria desiste, vendo os exemplos dolorosos e vão para a costura condição máxima 



125 
 

 

que pode desejar a mulher que possue os “considerados” característicos da descendência 

africana.  

“A campanha para a raça e a nacionalidade deve ser de organização e tambem de 

reverencia para com nossos antepassados”. A maioria brasileira, tem em suas veias o sangue 

afro, dos construtores de nossa terra. Com honestidade, sinceridade, devemos ter amor filial, 

para nossos avós, que tanto sofferam. Sejamos dignos acceitando nossa herança.  

Pela unificação e educação trabalhamos. Com a consciencia do que somos, desejamos 

ser unidos e instruídos, sentindo a paralisação secular de nossa Raça foi que fundamos a 

F.N.P. e proclamamos seus ideaes, se espalharam pelo rio Grande, fazendo despertar uma 

collectividade adormecida; como tambem trabalha nossa gente em S. Paulo.   

Sem fazer a mínima restricção com respeito á raças, para fazerem parte de nossa 

organização damos toda amplidão á ella, demosntrando, que não queremos selecção, mas sim 

suprimil-a e equiparar nossa gente pelo desenvolvimento intellectual. 

A Frente Negra Pelotense, da plaga de Marcilio Dias, cumprimenta o I Congresso 

Africano-Brasileiro, da terra pernambucana de Henrique Dias, com um amplexo sincero, pela 

Grandeza da Raça.  

 


