
REVISTA DO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS —
LITERATURA BRASILEIRA DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ

A SEDUÇÃO DO ESTRANGEIRO E A CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE 

NACIONAL: IRACEMA, LENDA DO CEARÁ, DE JOSÉ DE ALENCAR

SARAH FORTE1

Resumo
 Este ensaio tem por objeto a obra Iracema, Lenda do Ceará, de 1865, do escritor José 
de  Alencar.  O  objetivo  é  analisar  o  encantamento  e  a  sedução  que  o  personagem 
Martim, português e cristão, desperta sobre o elemento indígena, encarnado na índia 
tabajara Iracema, personificação da América,  que se entrega com medo e desejo ao 
estrangeiro,  sacrificando-se pelo amor.  Para realizarmos essa análise,  pontuaremos o 
caráter  “exótico”  da  América,  dissertaremos  acerca  do  projeto  estético-literário  de 
Alencar e destacaremos algumas passagens do romance que julgamos relevantes para 
apontar a “sedução” do estrangeiro e a construção da identidade nacional.
 
Palavras-chave
José de Alencar, Identidade, Romantismo
 
Abstract
This essay focuses on Iracema, Lenda do Ceará, wrote in 1865, by José de Alencar. The 
objective  was  to  assess  the  seduction  and  enchantment  that  the  character  Martin, 
portuguese and christian, awake on the indigenous element, embodied in  tabajara india 
Iracema, the personification of America, who gives herself with fear and desire to the 
foreign, sacrificing herself for love. To make this analysis, we recognized the nature of 
"exotic"  of  America ,  expounded on the  aesthetic  and literary Alencar's  project  and 
highlight passages of the novel we consider relevant to point the "seduction" of the 
foreign and the construction of national identity.

Keywords
José de Alencar, Identity, Romanticism

1 Mestre em Literatura Brasileira pelo Programa de Pós-Graduação em Letras – UFC.

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.3



Diante dela e todo a contemplá-la,  está um guerreiro estranho,  se é guerreiro e não 
algum mau espírito da floresta. Tem nas faces o branco das areias que bordam o mar, 
nos olhos o azul triste das águas profundas. Ignotas armas e tecidos ignotos cobrem-lhe 
o corpo.  [...]  – Venho de bem longe,  filha das  florestas.  Venho das  terras  que teus 
irmãos já possuíram, e hoje têm os meus.2

 Este ensaio tem por objeto de estudo a obra  Iracema, Lenda do Ceará, de 

1865, do escritor José de Alencar. O objetivo é analisar o encantamento e a sedução que 

o personagem Martim, português e cristão, representante do “velho” mundo, desperta 

sobre  o  elemento  indígena,  encarnado  na  índia  tabajara  Iracema,  personificação  da 

América, do Brasil, do “novo” mundo, exótico e misterioso, que se entrega com medo e 

desejo ao estrangeiro, sacrificando-se pelo amor, uma vez que a virgem de Tupã padece 

e prostra-se de saudades. Para realizarmos essa análise, pontuaremos o caráter “exótico” 

da América, dissertaremos acerca do projeto estético-literário de Alencar e destacaremos 

algumas passagens do romance que julgamos relevantes para apontar a “sedução” do 

estrangeiro e a construção da identidade nacional. Julga-se importante elucidar que ao 

falarmos em sedução do estrangeiro não estamos afirmando que Martim seja o sedutor 

da  narrativa  alencariana,  pois  sabemos  que  esse  papel  de  sedutora  cabe  à  Iracema. 

Compreendemos o guerreiro, modelo de masculinidade branca dominadora, como um 

“gatilho” para as estratégias de sedução que Iracema exerce.

 A América,  continente  desconhecido  até  início  do  século  XVI,  inspirava 

fantasias exóticas. Cristóvão Colombo, em suas Cartas, indica que os “desbravadores” 

não  conseguiram,  inicialmente,  separar  o  americano  do  asiático.  Acreditava-se  na 

Europa que finalmente os homens haviam descoberto o caminho para a Índia3. Ao passo 

que  o  “novo  mundo”  é  conhecido,  surgem  produções  intelectuais  que  intentam 

investigá-lo, impulsionadas pelo interesse de penetrar num universo “primitivo”, como 

a  obra  de  Girolano  Benzoni,  intitulada  A História  do  mundo  novo,  os  Ensaios,  de 

Montaigne,  autor  que  se  alimentou dos  textos  que  versavam sobre  a  atração  que  a 

América exerceu sobre os habitantes do “velho mundo”.

Tal  interesse  é  que  Núñez,  em “O Elemento  Latino-Americano  em Outras 

Literaturas”, aponta como “o fenômeno de incorporação do elemento americano”4. Diz 

2  ALENCAR, José de. Iracema. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1988, p. 16.
3  Cf. NÚÑEZ, Estuardo. “O Elemento Latino-Americano em Outras Literaturas” in.:  América Latina 

em sua Literatura.[Coord. e Introd.: César Fernández Moreno]. São Paulo: Perspectiva, 1972.
4  Idem, p. 85.

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.4



Núñez:

Nesta primeira fase da difusão do específico da América no mundo europeu, pode-se 
apreciar uma idealização inicial do elemento americano, com base em algumas notícias 
certas ou falsas, desconexas ou isoladas. Revela-se nesta idealização uma ânsia européia 
de superar sua própria realidade e forjar um mundo ideal na realidade distante, talvez 
uma espécie de refúgio contra suas próprias misérias e restrições.  É a etapa em que 
paulatinamente se forja um conjunto de testemunhos sobre o elemento americano, que 
enriquece a curiosidade e o afã expansivo do homem europeu, mas em que o verossímil 
não cede ainda lugar ao real.5

O processo de independência política dos países latino-americanos no século 

XIX constitui um dos marcos transformadores da história, uma vez que alçou a América 

a um novo patamar. De inicial palco de aventuras pitorescas, nosso continente assume 

caráter actancial, pois não é mais somente fonte de inspiração ou um objeto passível de 

estudos científicos, mas também paisagem que quer se construir como nação, detentora 

de status identitário e discurso próprio, com dramas pertinentes e característicos de um 

mundo nascente. Neste contexto, o escritor romântico foi de importância fundamental à 

tentativa de afirmação do continente, ou melhor, para a audição da voz que emergia da 

América, para a retirada do véu que a encobria. Isso porque há no cerne do Romantismo 

o conceito de missão do escritor. O romântico não escreve por um impulso diletante, 

mas,  sobretudo, em obediência a um destino maior,  digno de um Prometeu,  o herói 

civilizador, aquele que usurpou o fogo divino para dá-lo à humanidade. Vejamos o que 

diz Candido a respeito do conceito de missão: ““A contribuição típica do Romantismo 

para a caracterização literária do escritor é o conceito de missão. [...] para todos, a nítida 

representação de um destino superior, regido por uma vocação superior”6 (p. 25b). 

Para Moraes, em “José de Alencar e a organização do campo intelectual do 

Segundo Império”:

Na  América  Latina  e,  particularmente,  no  Brasil,  os  princípios  da  Ilustração  e  do 
Liberalismo condensaram-se, sobretudo, em torno dos movimentos independentistas. A 
necessidade de criar uma identidade brasileira foi a principal tarefa em que intelectuais 
e artistas investiram, pois acreditavam que tinham a missão de construir uma pátria por 
intermédio da arte, da ciência e da política. Para tanto, era preciso descobrir valores que 
pudessem dar sustentação a essa identidade: a natureza, o índio, a idealização de um 
passado heróico mostram como as imagens brasileiras, geradas ao longo do século XIX, 

5  Idem, p. 86.
6   CANDIDO, Antonio. Formação da Literatura Brasileira. 7.ed. . Belo Horizonte: Itatiaia, 1993, 2 v, 
p.25b. 

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.5



podem ser entendidas como objetivação desse ideário.7

 
 O  projeto  estético-literário  alencariano  estava  imbuído  do  propósito  de 

oferecer  a  nossa  terra  um passado  histórico  infiltrado  de  glória,  romance  e  lances 

heróicos.  Procedamos  a  uma  revisão  do  nosso  Romantismo.  Os  primeiros  ecos  do 

movimento romântico em nossas letras coincidem com a ebulição sócio-histórica que a 

Independência  provocou  em  alguns  setores  da  sociedade  brasileira.  Candido  cita  a 

poesia “A Flor Saudade” (1814), de Borges de Barros, como um dos primeiros sinais da 

alma romântica:

 Vem  cá,  minha  companheira,/Vem,  triste  e  mimosa  flor,/Se  tens  de  saudade  o 
nome,/Da saudade eu tenho a dor.

Recebe este frio beijo,/ Beijo da melancolia,/ Tem d’amor toda a doçura,/ Mas não o 
ardor d’alegria.8

 De acordo com Candido, esta poesia constitui “verdadeiro paradigma do que 

seria uma das notas características do Romantismo brasileiro inicial [...] verdadeiro eixo 

em torno do qual  gira  toda uma  transformação literária,  ponto inicial  duma linha 

poética fadada ao êxito mais duradouro”9(grifo nosso). Atentemos para as palavras em 

negrito, pois elas definem o que veio a ser o Romantismo em nosso país, uma renovação 

literária. Uma renovação que continuou a seu modo o movimento de conscientização, 

enxertando numa tradição já existente nossos valores, por isso Candido reitera que o 

movimento foi local e universal, pois apresentou dois aspectos: o nacionalismo literário 

e  o  Romantismo  propriamente  dito.  No  que  diz  respeito  ao  nacionalismo  literário, 

observa-se o nativismo, que é o sentimento de amor pelo país, associado ao patriotismo, 

o amor pela nação, imbuído do intuito de dotá-la de uma literatura independente. Em 

relação ao segundo aspecto,  nossas manifestações românticas são tributárias de uma 

estética já cultivada no velho mundo, apresentando, portanto, pontos de aproximação, 

como certas características gerais: o sentimento de vago na alma, a solidão irremediável, 

o desconsolo de sentir que a palavra não é capaz de exprimir a dor cósmica que dilacera 

a alma, o amor pelo que é noturno e sombrio, a natureza refletindo os sentimentos do 

eu-lírico e a idéia da escrita como verdadeira missão diante do inexorável destino do 

7  MORAES, Vera Lúcia Albuquerque de. “José de Alencar e a organização do campo intelectual do 
Segundo Império.” in: Entre Narciso e Eros: a construção do discurso amoroso em José de Alencar.  
Fortaleza: Edições UFC, 2005. 

8  CANDIDO, Op.cit., p. 270a. 
9  Idem, p. 270a.

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.6



mundo.

Se no Arcadismo vimos um baile de mitos da Antiguidade Clássica, com um 

léxico  rebuscado,  tendendo  para  a  perfeição,  para  o  equilíbrio,  no  Romantismo 

presenciaremos  a  criação  literária  invadida  pelas  torrentes  das  emoções  até  então 

contidas, o rebentar de uma posição espiritual vazada em versos que buscavam o ponto 

de  evasão  do  equilíbrio,  a  desmedida  das  coisas,  ou  melhor,  um  novo  equilíbrio. 

Vejamos o que diz Candido:

O Arcadismo se  irmanava aos  dois  séculos  anteriores  pelo culto  da tradição  greco-
romana; aceitava o significado literário da mitologia e da história clássica; aceitava a 
hierarquia  dos  gêneros  e  a  universalidade  das  convenções  eruditas.  O Romantismo, 
porém, revoca tudo a novo juízo: concebe de maneira nova o papel do artista e o sentido 
da obra de arte, pretendendo liquidar a convenção universalista dos herdeiros de Grécia 
e  Roma,  em  benefício  de  um  sentimento  novo,  embebido  de  inspirações  locais, 
procurando o único em lugar do perene.10

 É  durante  a  Independência,  conforme  já  afirmamos,  que  o  Romantismo 

encontra período propício para seu florescimento. Destaquemos a seguinte observação 

de Candido:

[...] o Romantismo no Brasil foi episódio do grande processo de tomada de consciência 
nacional,  constituindo  um  aspecto  do  movimento  de  independência.  Afirmar  a 
autonomia no setor literário significava cortar mais um liame com a mãe Pátria. Para 
isto foi necessário uma elaboração que se veio realizando desde o período joanino, e 
apenas terminou no início do Segundo Reinado, graças em grande parte ao Romantismo 
que, importando em ruptura com o passado, chegou num momento em que era bem-
vindo tudo que fosse mudança. O Classicismo terminou por ser assimilado à Colônia, o 
Romantismo  à  Independência  –  embora  um  continuasse  a  seu  modo  o  mesmo 
movimento, iniciado pelo outro, de realização da vida intelectual e artística nesta parte 
da América, continuando o processo de incorporação à civilização do Ocidente.11 

         
 Ao sentimento de conscientização nacional,  relaciona-se a eleição do índio 

como símbolo da nossa identidade. O indianismo surge na literatura como uma maneira 

de nos equiparar às literaturas européias, no sentido de forjar uma identidade. Se na 

Europa  pululavam  guerreiros  corajosos  e  galantes,  que  mediante  força  e  virtude 

conseguiam ultrapassar obstáculos, vencer os vilões e salvar as donzelas, imaculadas 

jovens, aqui precisávamos de ficções “genéricas”, que pudessem engendrar em nosso 

incipiente  processo  de  construção  de  uma identidade  nacional  algo  originário  desta 

terra,  um personagem capaz  de  reunir  em si  aspectos  definidores  da  “brasilidade”. 

10  Idem, p. 22b. 
11  Idem, p. 281a.

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.7



Quem poderia ser este herói? Ora, aquele que era o habitante inicial destas paragens: 

ninguém mais ninguém menos que o Índio! Vejamos o que diz Candido:

Assim como Walter  Scott  fascinou a imaginação  da Europa com os seus castelos  e 
cavaleiros, Alencar fixou um dos mais caros modelos da sensibilidade brasileira: o do 
índio  ideal,  elaborado  por  Gonçalves  Dias,  mas  lançado  por  ele  na  própria  vida 
quotidiana.  As Iracemas,  Ubirajaras,  Aracis,  Peris,  que todos os  anos,  há quase  um 
século,  vão  semeando  em  batistérios  e  registros  civis  a  ‘mentirada  gentil’  do 
indianismo, traduzem a vontade profunda do brasileiro de perpetuar a convenção, que 
dá a um país de mestiços o álibi duma raça heróica, e a uma nação de história curta, a 
profundidade do tempo lendário.12

 
 De acordo com Heron de Alencar, em ensaio intitulado “José de Alencar e a 

ficção romântica”, constante no VII volume de  A Literatura no Brasil,  o autor de  O 

guarani  acreditava que a vida primitiva dos indígenas fosse excelente material para o 

romance histórico brasileiro. Utilizar a figura do índio e a exuberante natureza do país 

em formação eram excelentes artifícios para fugir ao colonialismo cultural, formando 

assim a idéia de nação brasileira, contextualizada na noção de América.

 Freitas, em As idéias literárias de Alencar: um programa nacionalizante, diz 

que:

Se para os escritores do Velho Mundo, a América foi fonte de criação ou evasão da 
civilização,  para  os  escritores  românticos  sul-americanos,  a  América  foi  o 
deslumbramento da posse, o orgulho do berço, logo, a afirmação de uma identidade de 
povo que tem raízes, de onde brotará uma literatura original. Foi um estado de espírito, 
uma consciência  nacional  dos valores de terra  e  de povo, antes preteridos.  Foi  uma 
poética  de  prioridade  temática,  cujos  princípios  poder-se-iam  resumir  em  um 
paisagismo descritivo com ramificações histórico-sociais.13

 Num contexto como o do século XIX, para o qual confluía o choque entre dois 

mundos:  o  “velho”,  dominador,  metrópole,  e  o  “novo”,  colônia,  que  mesmo  após 

independência precisava firmar-se como nação, o projeto estético-literário de Alencar 

inova  o  panorama cultural  da  ex-colônia,  resolvendo  muitos  dos  problemas  outrora 

apontados em sua crítica à  Confederação dos Tamoios. Apesar de não ter recebido o 

devido reconhecimento da crítica, à época em que foi lançado, mas tendo sido aclamado 

pelo público, Iracema reorganiza a nossa tradição literária. As inovações desse singelo 

livro atingem os planos da forma e do conteúdo. No que diz respeito à forma, não é 

12  CANDIDO,  Antonio.  Formação  da  Literatura  Brasileira.  7.ed.  Vol.  1.  Belo  Horizonte/  Rio  de 
Janeiro: Editora Itatiaia [s.a], p. 202.

13  FREITAS,  Euclides.  As  idéias  literárias  de  Alencar:  Um  programa  nacionalizante.  Fortaleza: 
Secretaria de Cultura e Desporto, 1986.

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.8



possível classificar a lenda da virgem dos lábios de mel nos estreitos limites de um só 

gênero ou muito menos apontá-la tão somente como prosa, já que o discurso que é 

vertido na composição é eivado de recursos poéticos e plásticos, num estilo pictórico. 

Vejamos o que diz Braga Montenegro:

Em  Iracema  encontramos  como  que  a  substância  de  todas  as  grandes  virtudes 
romanescas  e poéticas de José de Alencar,  e por isso mesmo, porque é um livro de 
composição original,  não há como submetê-lo a uma definição genérica precisa. [...] 
estamos diante de um poema, e como em todo poema o conteúdo se concentra a cada 
passo  na  magia  do  ritmo e  na  graça  da  imagem,  na  melodia  autônoma e  na  auto-
suficiência de cada frase; fragmentada ou inacabada que ficasse a obra, nem por isso 
perderia o seu encanto.[...] Iracema não é nem um poema, nem um romance, nem uma 
epopéia.  É  uma  novela  de  gênero  intermediário  ou  misto,  isto  é,  uma  composição 
ambígua de romanesco e inspiração poética.14 

  Martim Soares Moreno, personagem histórico, é mergulhado nas águas da 

ficção e emerge como o guerreiro branco, o estrangeiro que provoca fascínio, ira, medo. 

Todos os sentimentos contraditórios que os índios devem ter nutrido quando da chegada 

dos habitantes do velho mundo. Martim e Iracema, representantes de universos díspares, 

têm  seu  primeiro  encontro  já  marcado  pela  dor.  É  interessante  apontar  que  nesse 

primeiro encontro Martim está desorientado, perdido na floresta, e quem lhe orienta é 

Iracema:

O sentimento que ele pôs nos olhos e no rosto, não sei eu. Porém a virgem lançou de si 
o arco e a uiraçaba, e correu para o guerreiro, sentida da mágoa que causara. A mão que 
rápida ferira, estancou mais rápida e compassiva o sangue que gotejava. Depois Iracema 
quebrou a flecha homicida; deu a haste ao desconhecido, guardando consigo a ponta 
farpada. [...] – Bem-vindo seja o estrangeiro aos campos dos tabajaras,  senhores das 
aldeias, e à cabana de Araquém, pai de Iracema.15

 A força onomástica está presente e representa uma das características da prosa 

alencariana.  Se Iracema seria anagrama de América,  conforme sugerido por Afrânio 

Peixoto, Martim remete-nos a Marte, o deus da guerra, símbolo da energia masculina, 

destruidora, conquistadora, bélica, sugerindo-nos o poderio do colonizador português 

em paragens inóspitas. Vejamos o que diz Lurker em seu Dicionário de Simbologia:

[...] Na Astrologia [Marte] era considerado essência e símbolo cósmico do ainda hoje 
assim denominado ser “marcial” (agressividade, agudeza, dinamismo), provavelmente 

14  MONTENEGRO, Braga. in:  ALENCAR, José de.  Iracema: Lenda do Ceará. Fortaleza:  Edições 
UFC, 1985.  (Edição  fac-similar  da  Edição  Comemorativa  do Centenário. Rev. e Pref. por 
Braga Montenegro – 1965).

15  ALENCAR, José de. Iracema. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1988, p. 16

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.9



devido a seu brilho avermelhado ferruginoso [...] e seu aparente movimento retrógrado, 
dando a idéia de movimento autônomo. Na tradição astrológica Marte é considerado 
astro  ameaçador  (cf.  “Marte  rege  a  hora”  no  Wallenstein,  de  Schiller).  Suas 
correspondências  terrestres  são,  entre  os  homens,  os  violentos,  os  soldados  e  os 
carrascos;  lobos, raposas e linces entre os animais. [...]  A vesícula e órgãos genitais 
masculinos  são  atribuídos  a  Marte  na  medicina  astrológica.  Na  Alquimia,  a 
contrapartida de Marte é o ferro.16

 A figura  do  guerreiro  branco  seduz  Iracema,  não  no  sentido  da  sedução 

intencional, deliberada, mas sim uma sedução sutil, diríamos natural, fruto do impacto e 

encantamento que o desconhecido exerce. Após dar ao estrangeiro a primeira prenda de 

seu  contrariado  amor  –  a  haste  da  fecha  que  lhe  feriu  –  oferece  ao  homem  sua 

virgindade, seu segredo.

 É interessante assinalar que Iracema vale-se de “subterfúgios”, “estratégias”, 

para seduzir o guerreiro. Franchetti diz que:

Iracema comete várias faltas contra o seu lugar religioso e contra a religião da tribo: ela 
profana  o  bosque,  para  lá  levando  o  estrangeiro;  profana  o  segredo  da  jurema, 
oferecendo o licor em situação não-prevista pelo ritual; profana o seu corpo de virgem 
consagrada;  e,  por fim, comete a profanação máxima, ao oficiar os ritos sabendo-se 
impura  e,  portanto,  proibida  de  o  fazer.  Embora  Martim  também  seja  culpado  de 
profanação, pois violou as regras da hospitalidade, da forma como as coisas se passam 
no  romance  cabe  a  Iracema  toda  a  responsabilidade  pelos  atos  que  levarão  ao  seu 
afastamento da tribo e à perseguição de Martim.[...] É Iracema que surge como culpada 
de infração à sua lei, duplamente: por oferecer a Martim o licor sagrado e por entregar-
se a ele, quando ele estava sob o efeito da droga e, portanto, sem condições de perceber 
a realidade do que acontecia, crendo viver apenas um sonho.17 

Numa das passagens, em que Martim procura Iracema de modo mais incisivo, 

ele está drogado, pois acabara de verter de uma “taça agreste” um licor da terra e sente 

“nos olhos o sono da morte”. Taça agreste dada pela virgem. Essa atmosfera de feitiço, 

de embriaguez no que concerne ao encontro da virgem com o guerreiro é sintomática de 

uma prosa poética que estava ancorada a um projeto literário que visava construir o 

passado histórico da nação. Iracema é plena de virtudes, mas trai seu povo, abandona 

sua terra, transgride normas. Observemos esta passagem: “Iracema soltou-se dos braços 

do mancebo e olhou-o com tristeza: - Guerreiro branco, Iracema é filha do pajé e guarda 

o segredo da jurema. O guerreiro que possuísse a virgem de Tupã morreria.”18

A virgem de Tupã está consciente do papel social que desempenha para seu 

16 LURKER, Manfred. Dicionário de Símbologia. Trad.: Mario Krauss, Vera Barkow. 2.ed. São Paulo: 
Martins Fontes, 2003, p.422.
17  Apresentação: FRANCHETTI, Paulo. in: ALENCAR, José de. Iracema: Lenda do Ceará. São Paulo: 

Ateliê Editorial, 2006, p. 32.
18  ALENCAR, José de. Iracema. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1988, p. 23.

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.10



povo, mas isso não a impede de abandonar tudo e todos por Martim, o que nos sugere 

que em nosso passado histórico forjado nas letras o elemento estrangeiro dominou e 

conquistou o novo mundo pela  paixão servil  que inspirou.  O estrangeiro mudou os 

valores da nação, engendrando na terra uma nova vida, pela qual Iracema pagou com 

sofrimento. Se Iracema abandona sua vida por amor, Martim, apesar de amar a virgem 

dos  lábios  de mel,  ainda suspira  por sua terra  natal  e,  como suspeita  Iracema,  pela 

“virgem branca”. No capítulo XXIV, Martim participa de um ritual, no qual ganha um 

novo nome –  Coatiabo – o guerreiro pintado. Martim passa a levar em seu corpo as 

cores  da  nação,  porém,  é  válido  destacar  com Silviano  Santiago  que  esse  ritual  é 

superficial,  restringindo-se tão somente à pele de Martim, uma vez que finalizada a 

cerimônia  o português  não assume a religião  dos  índios,  nem tampouco muda seus 

gestos.19

  O amor que a índia nutre pelo português é servil:

Desejava abrigá-lo contra todo perigo, recolhê-lo em si como em um asilo impenetrável. 
Acompanhando o pensamento, seus braços cingiam a cabeça do guerreiro e a apertavam 
ao seio. Mas quando passou a alegria de o ver salvo dos perigos da noite, entrou-a mais 
viva inquietação, com a lembrança dos novos perigos que iam surgir.
- O amor de Iracema é como o vento dos areais: mata a flor das árvores, suspirou a 
virgem.
E afastou-se lentamente.20

 A construção da identidade nacional em Iracema é marcada pelo sacrifício e 

sacrifício implica sofrimento.  Iracema sofre.  Martim sofre.  É o que aponta Bosi em 

Dialética da Colonização: “[...] a entrega do índio ao branco é incondicional, faz-se de 

corpo e alma, implicando sacrifício e abandono da sua pertença à tribo de origem. Uma 

partida sem retorno.”21 Moacir, o primeiro cearense, aqui não permanece. E o narrador 

lança aos leitores a questão: “Havia ai a predestinação de uma raça?” O estrangeiro, 

após  encanto  inicial,  é  incorporado  a  terra  –  Iracema  –  deixando  de  ser  elemento 

estranho e passando a constituí-la. 

Em Iracema, Alencar construiu poeticamente um passado em que a sedução do 

estrangeiro foi tão forte que arrebatou a virgem dos lábios de mel de seu povo, fazendo-

a  iniciar  uma  nova  geração  com  Moacir,  o  filho  da  dor,  símbolo  dos  primeiros 

brasileiros,  frutos  do  velho  e  do  novo  mundo:  “Tu  é  Moacir,  o  nascido  de  meu 

19  Idem, p. 46. (Nota 55).
20  Idem, p. 23.
21  BOSI, Alfredo. Dialética da Colonização. São Paulo: Companhia das Letras, 1992, p. 178.

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.11



sofrimento.”22 Desse modo, o guerreiro branco e a virgem dos lábios de mel são os 

personagens de um distante passado lendário, que se ancora a um passado real de uma 

nação que foi “desbravada” pela violência e construída mediante domínio. Mas  tudo 

passa sobre a terra.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALENCAR, José de. Iracema. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1988.
BOSI, Alfredo. Dialética da Colonização. São Paulo: Companhia das Letras, 1992.
CANDIDO,  Antonio.  Formação  da  Literatura  Brasileira.  7.  ed.  Belo  Horizonte: 
Itatiaia, 1993, 2 v. 
__________. Formação da Literatura Brasileira. 7.ed. Vol. 1. Belo Horizonte/ Rio de 
Janeiro: Editora Itatiaia [s.a], p. 202.
FRANCHETTI, Paulo. In: ALENCAR, José de. Iracema: Lenda do Ceará. São Paulo: 
Ateliê Editorial, 2006.
FREITAS,  Euclides.  As  idéias  literárias  de  Alencar:  Um  programa  nacionalizante. 
Fortaleza: Secretaria de Cultura e Desporto, 1986.
MONTENEGRO, Braga. In: ALENCAR, José de. Iracema: Lenda do Ceará. Fortaleza: 
Edições UFC, 1985. (Edição fac-similar da Edição Comemorativa do Centenário. Rev. e 
Pref. por Braga Montenegro – 1965).
MORAES, Vera Lúcia Albuquerque de. “José de Alencar e a organização do campo 
intelectual do Segundo Império.” in: Entre Narciso e Eros: a construção do discurso  
amoroso em José de Alencar. Fortaleza: Edições UFC, 2005. 
NÚÑEZ, Estuardo. “O Elemento latino-americano em outras literaturas.” In:  América 
Latina  em sua Literatura.  [Coord.  e  Introd.:  César  Fernández  Moreno].  São  Paulo: 
Perspectiva, 1972.

22  ALENCAR, José de. Iracema. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1988, p. 53.

Entrelaces 2 • agosto de 2008 • p.12


