
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO BRASILEIRA 

 

 

 

 

 

JON ANDERSON MACHADO CAVALCANTE 

 

 

 

 

 

 

A ESPIRITUALIDADE NAS RELAÇÕES INTERGERACIONAIS DOS TREMEMBÉ 

EM ITAREMA – CEARÁ. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2016 



JON ANDERSON MACHADO CAVALCANTE 

 

 

 

 

 

 

 

A ESPIRITUALIDADE NAS RELAÇÕES INTERGERACIONAIS DOS TREMEMBÉ EM 

ITAREMA – CEARÁ. 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Curso de Doutorado em 

Educação Brasileira da Faculdade de 

Educação da Universidade Federal do Ceará, 

como parte dos requisitos para obtenção do 

título de Doutor em Educação. Área de 

Concentração: Movimentos Sociais, Educação 

Popular e Escola. 

Orientador: Profº. Dr. João Batista de 

Albuquerque Figueiredo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2016 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação 
Universidade Federal do Ceará 

Biblioteca Universitária 
Gerada automaticamente pelo módulo Catalog, mediante os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

 
 

Cavalcante, Jon Anderson Machado. 
A espiritualidade nas relações intergeracionais dos Tremembé em Itarema – Ceará / Jon Anderson 

Machado Cavalcante. – 2016. 
333 f. : il. color. 

 
Tese (doutorado) – Universidade Federal do Ceará, Faculdade de Educação, Programa de Pós-Graduação 

em Educação, Fortaleza, 2016. 
Orientação: Prof. Dr. Profº. Dr. João Batista de Albuquerque Figueiredo. 

 
1. Espiritualidade. 2.  Encanto. 3. Intergeracionalidade. 4. Tremembé. I. Título.  

CDD 370 



JON ANDERSON MACHADO CAVALCANTE 

 

A ESPIRITUALIDADE NAS RELAÇÕES INTERGERACIONAIS DOS TREMEMBÉ EM 

ITAREMA – CEARÁ. 

 

Tese de Doutorado apresentada ao Programa 

de Pós-Graduação em Educação Brasileira, da 

Faculdade de Educação da Universidade 

Federal do Ceará, como requisito parcial para 

obtenção do Título de Doutor em Educação. 

Área de Concentração: Movimentos Sociais, 

Educação Popular e Escola. 

 

 

Aprovada em: 19/12/2016 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

____________________________________________________ 

Profº. Dr. João Batista de Albuquerque Figueiredo (Orientador) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

___________________________________________________ 

Profª. Dra. Sandra Haydée Petit 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

____________________________________________________ 

Profª. Dra. Ercília Maria Braga de Olinda 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

Universidade Estadual do Ceará (UECE) 

 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. James Ferreira Moura Júnior 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB) 

 

___________________________________________________ 

Profª. Dra. Jóina Freitas Borges 

Universidade Federal do Piauí (UFPI) 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos Tremembé de Itarema. 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 Aos Tremembé que participaram desta pesquisa, com quem aprendi acerca da 

existência e da história do Ceará e que tão bem me acolheram durante as visitas ao 

Aldeamento de Almofala. 

 A Lorena, companheira generosa e forte, à minha família pelo apoio dado ao longo da 

pesquisa. 

 Ao Mazim, amigo e parceiro de visitas e de pesquisa em Itarema. Ao Maclécio, amigo 

e parceiro de Doutoramento. Ao GEAD com quem fiz boas amizades e tive muitos 

aprendizados. Ao Prof. Dr. João Figueiredo, parceiro desta caminhada, que sinalizou com 

pontos importante para este estudo.  

 Aos Professores/as das bancas de qualificação e de defesa que tanto enriqueceram 

minha percepção e compreensão quanto a este trabalho e temática. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

 

Esta pesquisa tem como objeto de estudo a inscrição da Espiritualidade nas relações 

intergeracionais de jovens professores e de idosos Tremembé residentes das três das 

localidades nas quais encontram-se uma escola indígena: de Almofala, da Passagem Rasa e da 

Tapera. Volta-se para a compreensão das experiências e das mediações escolares e 

comunitárias nas quais o tema da espiritualidade torna-se presente nessas distintas gerações. 

Traz como indicadores dessa temática os Encantados, a Natureza, o Torém e a Medicina 

Tradicional Tremembé, conteúdos estes abordados em disciplinas das escolas indígenas. 

Como fundamentação teórica, ancora-se nas discussões epistemológicas da Colonialidade do 

Poder e do Saber de Quijano e de Figueiredo, e da Educação Dialógica de Paulo Freire. A 

intergeracionalidade é pensada a partir de Mannheim, e interlocuções contemporâneas dos 

estudos sociológicos e culturais de Sarmento, de Bhabha, de Weller e, no campo da educação, 

Tomizaki. A espiritualidade é a categoria formulada a partir da inserção em campo e de 

estudo bibliográfico dos quais foi confeccionado um mosaico conceptual com suas principais 

características: originada dos afetos e da experiência, produtora de sentidos de sacralização da 

vida, de saberes acerca dos mistérios da existência. A Pesquisa Narrativa é a proposta 

metodológica visualizada por valorizar as significações da experiência. Foram realizadas 

entrevistas episódicas com professores, em cada escola, que ministram disciplinas que 

abordam direta ou indiretamente essa temática, e com Velhas Lideranças que contribuem 

junto à escola com esse tema. A Hermenêutica de Profundidade de John Thompson foi o 

referencial metodológico de interpretação dos constructos. Desse exercício de apreensão, 

encontrou-se três universos temáticos de Interpretação do Encanto, que expressam a 

semântica da Espiritualidade entre as gerações: a Natureza, a Medicina Tradicional e o 

Torém. 

 

Palavras-chave: Espiritualidade. Encanto. Intergeracionalidade. Tremembé. 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

This research has the object of study the inscription of Spirituality in the intergenerational 

relations of young teachers and elderly Tremembé residents of the three localities in which 

they are an indigenous school: of Almofala, of Passage Rasa and of Tapera. We return to the 

understanding of the experiences and the school and community mediations in which the 

theme of spirituality becomes present in these different generations. The Encantados, 

Natureza, Torém and Tremembé Traditional Medicine are indicators of this theme, which are 

addressed in the disciplines of indigenous schools. As theoretical foundation, it anchors itself 

in the epistemological discussions of the Coloniality of the Power and the Knowledge of 

Quijano and of Figueiredo, and of the Dialogical Education of Paulo Freire. 

Intergenerationality is thought from Mannheim, and contemporary interlocutions of the 

sociological and cultural studies of Sarmento, Bhabha, Weller and, in the field of education, 

Tomizaki. Spirituality is the category formulated from the insertion in the field and from a 

bibliographic study of which a conceptual mosaic with its main characteristics was created: 

originated from affections and experience, producing senses of sacralization of life, 

knowledge about the mysteries of existence. The Narrative Research is the methodological 

proposal visualized by valuing the significations of the experience. Episodic interviews were 

conducted with teachers in each school, who teach courses that directly or indirectly address 

this subject, and with Old Leaderships that contribute to the school with this theme. John 

Thompson's Depth Hermeneutics was the methodological framework for interpreting the 

constructs. From this exercise of apprehension, three thematic universes of Interpretation of 

the Charm were found, which express the semantics of Spirituality between the generations: 

Nature, Traditional Medicine and Torém. 

 

Keywords: Spirituality. Encanto. Intergenerationality. Tremembé. 

 

 

 

 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 01: Mosaico Ethosmetodológico.................... ..............................................................22 

Figura 02: Interconexões dos momentos da pesquisa...............................................................28 

Figura 03: Interconexões dos instrumentos da pesquisa...........................................................34 

Figura 04: O fluxo do exercício desta Hermenêutica Profunda Pluritópica.............................41 

Figura 05: Faixas da XII Marcha Tremembé em Almofala......................................................65 

Figura 06: Concentração em frente ao Cemitério de Almofala................................................66 

Figura 07: Uma forma simbólica intercultural..........................................................................80 

Figura 08: Geração e suas unidades geracionais.......................................................................92 

Figura 09: Intergeracionalidade................................................................................................93 

Figura 10: Relações entre Religiosidade e Espiritualidade.....................................................117 

Figura 11: Concentração em frente ao Cemitério II...............................................................120 

Figura 12: Chegada da XII Marcha Tremembé na Igreja de Almofala..................................121 

Figura 13: Mosaico Conceptual da Espiritualidade................................................................133 

Figura 14: Imagem da metáfora conceptual do trançado intergeracional...............................137 

Figura 15: Imagem da metáfora conceptual Uru da Intergeracionalidade..............................138 

Figura 16: Maracá como chacoalhar da experiência e cujas sementes brotam saberes..........140 

Figura 17: Saberes-sementes do Maracá do Encanto “Obra da Natureza” ............................144 

Figura 18: Saberes-sementes do Maracá “Nossos Encantados, Nossos Ancestrais” .............147 

Figura 19: Dinâmicas interculturais e intergeracionais...........................................................163 

Figura 20: A Experiência e as condições ontológicas.............................................................170 

Figura 21: Experiência e Movimento Praxiológico ...............................................................191 

Figura 22: Mosaico conceptual geral da pesquisa..................................................................193 

Figura 23: Saberes-sementes do Maracá “A língua da Tradição dos Antigos” .....................199 

Figura 24: Saberes-sementes do “Maracá do Trabaio” ..........................................................205 

Figura 25: Trançados Intergeracionais Narrativa Zé Domingo..............................................206 

Figura 26: Trançados Intergeracionais Narrativa Maria Bela.................................................209 

Figura 27: Saberes-sementes do Maracá do “Ensiná” ...........................................................212 

Figura 28: Trançados Intergeracionais Narrativa Maria Bela II.............................................213 

Figura 29: Saberes-sementes do Maracá “Os dois lados” ......................................................222 

Figura 30: Trançados Intergeracionais Narrativa “Os dois lados” ........................................222 

Figura 31: Saberes-sementes do Maracá “Morada dos Encantados” .....................................229       



Figura 32: Trançados Intergeracionais Narrativa Joelma.......................................................229 

Figura 33: Saberes-sementes de Ligação com o Encanto.......................................................230 

Figura 34: Saberes-sementes do Maracá “Coisa Encantada no Juazeiro” .............................234 

Figura 35: Trançado Intergeracional Narrativa “Coisa Encantada no Juazeiro” ...................234 

Figura 36: Saberes-sementes do Maracá “Morada dos Troncos Velhos” ..............................238 

Figura 37: Trançado Intergeracional Narrativa “Morada dos Troncos Velhos” ....................238 

Figura 38: Saberes-sementes do Maracá “Eis que o Juazeiro falou” .....................................243 

Figura 39: Trançado Intergeracional Narrativa “Eis que o Juazeiro falou” ...........................243 

Figura 40: Saberes-sementes dos Maracás do Encanto da Natureza .....................................256 

Figura 41: Uru dosTrançados Intergeracionais do Encanto da Natureza...............................257 

Figura 42: Saberes-sementes do Maracá “Descobertas, Experiências e Ligações” ..............263 

Figura 43: Trançado Intergeracional Narrativa “Descobertas, Experiências e Ligações” ....263 

Figura 44: Saberes-sementes do Maracá “Torém, Força Maior dos Encantados” ................269 

Figura 45: Trançados Intergeracionais Narrativa “Torém, Força Maior dos Encantados” ...269 

Figura 46: Saberes-sementes do Maracá Torém em Homenagem a Raimundinha................282 

Figura 47: Trançado Intergeracional Narrativa “Torém em Homenagem a Raimundinha”  .282 

Figura 48: Saberes-sementes do Maracá “Torém Ritual Sagrado” ........................................288 

Figura 49: Trançado Intergeracional Narrativa “Torém Ritual Sagrado” ..............................288 

Figura 50: Saberes-sementes do Maracá do Encanto do Torém.............................................290 

Figura 51: Uru dos Trançados Intergeracionais do Encanto do Torém..................................290 

Figura 52: Saberes-sementes dos Maracás do “Adoecer e do Atacar dessas coisas” ............302  

Figura 53: Trançados Intergeracionais das Narrativas de Dona Elita e de Maria Bela..........302 

Figura 54: Saberes-sementes do Maracá “Morada Antiga – Sítio Arqueológico” ................306 

Figura 55: Trançados Intergeracionais Narrativa “Visita ao Sítio Arqueológico” ................306 

Figura 56: Saberes-sementes dos Maracás do Encanto na Medicina Tradicional..................319 

Figura 57: Uru dos Trançados Intergeracionais do Encanto na Medicina Tradicional..........319 

 

LISTA DE TABELAS 

Tabela 01 – Momentos do Percurso da Pesquisa......................................................................27 

 

 

 



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

MITS – Magistérios Indígena Tremembé Superior 

MISI-PITAKAJÀ – Magistério Indígena Superior Intercultural – etnias: Pitaguary, Tapeba, 

Kanindé, Jenipapo-Kanindé e Anacé 

UECE – Universidade Estadual do Ceará 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................... 13 

1.1 O debulhar da temática em experiências .................................................................... 14 

1.2 As nuances desse mosaico ethosmetodológico ............................................................ 21 

1.2.1 Reconstruindo o percurso da pesquisa ................................................................................. 26 

1.2.2. A Visita Dialógica e a Etnovisita: o ethos da metodologia ................................................. 30 

1.2.3. O debulhar em Entre.vistas e Episódios .............................................................................. 33 

1.2.4. Um exercício de Hermenêutica Profunda Pluritópica ......................................................... 37 

2 OS TREMEMBÉ E O GIRO DESCOLONIAL ............................................................... 42 

2.1. As prerrogativas pós-coloniais ............................................................................................... 42 

2.2. Das “prerrogativas pós-coloniais” ao “giro descolonial” ......................................... 45 

2.3  Os Tremembé: apontamentos históricos do seu passado e presente ....................... 59 

3 TRANÇADOS INTERCULTURAIS E INTERGERACIONAIS TREMEMBÉ .......... 67 

3.1. Olhares sobre as dinâmicas interculturais ................................................................ 67 

3.1.1. A concepção simbólica de cultura ....................................................................................... 68 

3.1.2. A concepção “estrutural” de cultura .................................................................................... 72 

3.1.3. Os Entrelugares e a Interculturalidade .................................................................. 74 

3.2 Olhares sobre as dinâmicas entre gerações ................................................................ 80 

4 DA RELIGIOSIDADE À ESPIRITUALIDADE (D)E ENCANTO ............................... 94 

4.1 O pensar epistêmico pós-colonial sobre a Religião .................................................... 98 

4.2 A Religiosidade na América Latina .......................................................................... 104 

4.3 Um Mosaico Conceptual Descolonial da Espiritualidade ....................................... 129 

4.4 Saberes-sementes dos Maracás do Encanto e da Espiritualidade Tremembé ...... 135 

4.4.1. As Metáforas conceptuais deste estudo ............................................................................. 135 

4.4.2. “os que já, que foram, e voltam e ensinam, aqueles que eles vê que pode ensiná” ........... 140 



4.4.3. “porque eles não são, não são personagens que ninguém veja, eles são, ai é onde, o nome 

intepretador, os nossos encantados” ............................................................................................ 144 

5 UM MOSAICO COM NARRATIVAS, MEDIAÇÕES E EXPERIÊNCIAS: A 

INTERGERACIONALIDADE DE PROFESSORES E VELHAS LIDERANÇAS ...... 149 

5.1. Narrativa, Mediação e Experiência .......................................................................... 149 

5.2. Entre narrativas, ações mediadas ............................................................................. 157 

5.3 Entre mediações, experiências ................................................................................... 168 

5.3.1. As contribuições mediante Larrosa e Benjamin ................................................................ 174 

5.3.2. As contribuições mediante Teixeira e Dewey ................................................................... 179 

5.3.3. Arranjos entre Mediações, Experiências e Intergeracionalidade....................................... 186 

5.4 Um Mosaico Conceptual da Experiência .................................................................. 190 

5.5. Entre Professores e Velhas Lideranças Tremembé: experiências de 

Espiritualidade .................................................................................................................. 194 

5.5.1. Os trançados geracionais de Velhas Lideranças Tremembé ............................................. 194 

5.5.2. Os trançados geracionais dos ramos de Professores.......................................................... 213 

6 NATUREZA, INTERGERACIONALIDADE E ESPIRITUALIDADE ...................... 223 

6.1. “Aqui foi Morada dos Encantado, foi Morada dos Troncos Velhos” ................... 225 

6.2. “A gente sente que tem algo aí nesse cajueiro...alguma coisa encantada” ........... 231 

6.3 A Construção da Escola da Tapera em duas Histórias: “A Morada dos nossos 

Troncos Velhos” e “Foram derrubar lá este Juazeiro, eis que o Juazeiro falou” ....... 234 

6.5. A inscrição da Espiritualidade na Intergeracionalidade das Aulas de Campo .... 247 

6.6. A inscrição da Espiritualidade na Intergeracionalidade das Experiências da 

construção da Escola da Tapera ...................................................................................... 253 

7 TORÉM, INTERGERACIONALIDADE E ESPIRITUALIDADE ............................. 258 

7.1. Descobertas, Experiências e Ligação ....................................................................... 258 

7.2. “o ritual sagrado que é o Torém, nós percebemos que é a força maior dos nossos 

encantados, antepassados, ela está ali dentro” ............................................................... 264 

7. 3. O Torém em Homenagem a Raimundinha ............................................................. 270 



7.4 O ritual sagrado do Torém ........................................................................................ 283 

7.5. A Inscrição da Espiritualidade em Mediações Intergeracionais pela Temática do 

Torém ................................................................................................................................. 289 

8 MEDICINA TRADICIONAL, INTERGERACIONALIDADE E ESPIRITUALIDADE

 ................................................................................................................................................ 291 

8.1. “Quando eu tinha cinco anos, eu fiquei doente” ..................................................... 293 

8.2 “Antes de oito anos, começou a me atacar essas coisas” ......................................... 297 

8.3 Experiência no Sitio Arqueológico – MITS .............................................................. 303 

8.4 Experiências em Escolas Tremembé ......................................................................... 307 

8.5 A Espiritualidade em Mediações Intergeracionais da Medicina Tradicional ....... 318 

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................ 320 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 324 

 

 



13 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Através deste estudo, trago os aprendizados frutos das andanças movidas por um 

compromisso e desejo de experienciar um processo de pesquisa descolonial sobre o tema da 

‘espiritualidade’ no/do povo Tremembé, presente no litoral oeste do Ceará, particularmente, 

de Almofala, na cidade de Itarema.  

Nesse intuito, trago nessas páginas os efeitos do debulhar de um questionamento 

acerca de como o tema espiritualidade adentra nas relações intergeracionais, escolares e 

comunitárias, de professores, participantes do MITS1, e de velhas Lideranças Tremembé. Em 

específico, residentes das localidades da Praia, da Tapera e da Passagem Rasa. 

Mediante essa pergunta, lancei meu olhar para as relações e as socializações existentes 

entre essas gerações, mediadas por artefatos culturais identificados semanticamente por elas 

como relacionados à Espiritualidade Tremembé.   

E por fim, como tais mediações de significados e de saberes produzem e são 

produzidas nas experiências educativas escolares e/ou comunitárias de tais sujeitos 

geracionais e étnicos. 

Com essas perguntas encaminhei as andanças de construção dessa pesquisa, das quais 

germinou uma ideia que trago, agora, no momento derradeiro de escrita, como a tese que 

atravessa este trabalho: a Intergeracionalidade é mediadora e integrante da Espiritualidade, ou 

das experiências produzidas e produtoras de sua semântica intercultural, assim como, as 

experiências de Espiritualidade são mediadoras das dinâmicas geracionais e étnicas 

Tremembé. 

Mas como cheguei a essas questões? Que acontecimentos despertaram essa 

curiosidade epistemológica (FREIRE,1996) a ponto de voltar-me para esta temática no 

decorrer desses quatro anos, tão longos para quem os percorreu, sobretudo os primeiros 

passos, e tão curtos se considerarmos a amplitude e complexidade dessa temática? 

Assim, a compreensão da confecção desse estudo teve para aquilo que consistiu em 

suas condições de possibilidade, alguns passos dados já em minha graduação e perpetuados 

em diferentes momentos de minha trajetória existencial,  acadêmica e profissional, sobre a 

qual teço as considerações abaixo para contextualizar o surgimento dessas questões. 

                                                           
1 Magistério Indígena Tremembé Superior 



14 

 

1.1 O debulhar da temática em experiências 

  

Por volta de 2001, enquanto estudante do curso de Psicologia da Universidade Federal 

do Ceará (UFC) acompanhei algumas atividades do Curso de Magistério para Professores 

Indígenas, com a coordenação, por parte da UFC, da Professora Sandra Petit, que vim a ter, 

posteriormente, como minha orientadora de TCC e de Mestrado. 

Nessa experiência, tive meu primeiro contato com os desafios da educação como 

instrumento de fortalecimento de saberes firmados por e delineadores de uma etnicidade. 

Despertou-me a concepção de que a instituição “escola” deveria ser pensada de modo aberto à 

comunidade envolvente e aos seus saberes e histórias.  

Ainda nesse acontecimento, pude entender um pouco acerca das lutas pela demarcação 

das terras indígenas e pelas Escolas Diferenciadas dos povos indígenas do Ceará. Nesse 

aspecto, pude entender da existência e da perspectiva dessa escola voltada para a afirmação 

étnica desses povos, e como algo só possível com a luta dos mesmos, em um processo cheio 

de complexos desafios originados por sua inerente dinâmica intercultural. 

  Conheci, nessa oportunidade, a aldeia do povo Pitaguary (em Maracanaú e Pacatuba). 

Dessa visita, recordo uma fala dita por um dos índios, em uma reunião com outras etnias do 

Ceará, que ecoou em minha memória e se soma aos afetos que me mobilizam para a feitura 

deste projeto. Ele relatou que, durante um encontro dos povos indígenas na região centro-

oeste do nosso país, fora questionado por um dos participantes, por não ter a “aparência” de 

índio. Como resposta, ele afirmou que, se ele andava com roupas e falava a língua do branco, 

era porque seu povo teve que resistir e lutar no litoral contra a invasão dos portugueses e que 

essa luta teria garantido a sobrevivência dos índios que habitavam ou fugiram para o interior 

do continente. Ouvindo as palavras e as feições desse índio, percebi que sua identidade se 

configurava não, restritamente, por elementos inscritos na exterioridade aberta à nossa 

percepção visual, mas por algo que, só tempo depois pude entender um pouco, se construía 

nos sentidos de sua história, os significados partilhados em seu viver, os saberes de si e do seu 

mundo. Como uma semente que espera circunstâncias férteis para germinar, a questão da 

produção de saberes e do reconhecimento étnico veio a aparecer novamente em 2003, quando, 

para a realização de um trabalho na disciplina de Psicologia Social, entrevistei junto com 

amigos/as da graduação em Psicologia, o Pajé Babosa da tribo dos Pitaguary em Monguba, 

município de Pacatuba – CE.  



15 

 

No transcorrer da conversa com o Pajé, chamou-me a atenção quando ele revelou que 

os médicos do Posto de Saúde cuidavam do corpo físico e ele, do espiritual. Ainda nessa 

conversa, quando perguntei sobre o que seria saúde, o pajé pediu a minha caneta e caderno e 

desenhou um copo, e disse, enquanto continuava o desenho, que as pessoas são como um 

copo com água que na sua superfície flutuam as coisas ruins, a saúde seria colocarmos mais 

água nesse copo para que as coisas ruins subissem e saíssem, ficando apenas a água.  

Confesso que tal definição de saúde acompanhou toda minha caminhada profissional 

como metáfora aglutinadora da polissemia das práticas de cuidado nas quais me inseri. E 

representou, para mim um outro pensar e outra lógica que não tinha tido contato em toda a 

minha graduação. Ainda nessa visita à aldeia, observei a relação significativa do pajé e de sua 

esposa com outros moradores, entre os quais, alguns jovens. Uma professora da escola da 

comunidade também enfatizou a valorização de saberes específicos da cultura Pitaguary nos 

conteúdos ministrados em sala de aula. 

Entre esses saberes partilhados por pessoas como o cacique, o pajé e a professora na 

escola, ela ressaltou o toré, uma dança ritualística resgatada no processo de luta do povo 

Pitaguary (e de outras etnias, como por exemplo, os Tapeba de Caucaia). Mais uma vez, 

configurava-se uma relação profunda entre saberes ditos tradicionais, formas de resistência e 

as mutações da identidade. No interior desses saberes, percebi que transitava ora explícita, ora 

implicitamente, os temas da religiosidade e da espiritualidade. Nesse aspecto, as referidas 

temáticas envolviam saberes que permeavam os modos de compreensão e conexão com o 

existir pessoal e comunitário, e transcendia dos olhares sobre as histórias de vida de cada 

morador/a para as da coletividade. Assim, as aprendizagens oriundas desses encontros 

lapidaram as imagens formadoras de minhas indagações e implicações com a temática 

‘indígena’.  

Posteriormente, já graduado em Psicologia e atuando profissionalmente nas áreas de 

Psicologia Comunitária e Educacional em diferentes políticas públicas do município de 

Fortaleza, constatei o quanto a religiosidade e a espiritualidade se inseriam nos modos de vida 

de moradores, em suas lutas reivindicatórias, em suas iniciativas solidárias e em sua 

esperança. Destaco também a vivência no mestrado em Educação Brasileira pela UFC, de 

2008 a 2011, quando entrei descobri diferentes articulações da dimensão espiritual com 

desafios da educação. Em especial, refiro-me às pesquisas acerca dos temas: a educação 

ambiental e os orixás (RODRIGUES, 2011) e juventude e Africanidades (SANTOS, 2011).  



16 

 

Ambas imprimiram à religiosidade e à espiritualidade, em suas manifestações 

africanas e afrobrasileiras, de modo a valorizar os saberes ancestrais na constituição das 

identidades e na construção do conhecimento. Por sua vez, outro aparecimento na experiência 

do mestrado foram as relações intergeracionais que emergiram durante a construção de minha 

dissertação acerca dos saberes sobre participação produzidos por crianças, adolescentes e 

adultos conselheiros/as do Orçamento Participativo de Fortaleza-CE.  

Nesse estudo, busquei integrar as gerações em um olhar voltado para os saberes que 

surgem nas fronteiras, nos interstícios desses grupos. Daí a especificidade do atual objeto de 

pesquisa, caracterizado pelos saberes produzidos nas fronteiras desses grupos geracionais – 

professores e velhas lideranças- evitando um olhar a buscar uma essência e homogeneidade 

sobre o tema da espiritualidade “naturais” a cada geração. Pelo contrário, parto da 

compreensão de que as identidades pessoais e coletivas se dão nos tensionamentos de 

fronteira, dos entrelugares que, por um lado, resultam da desconstrução de lugares fixos para a 

identidade, e por outro, marcam o modo de produção de saberes em nosso contexto pós-

colonial. 

Em janeiro de 2012, retornei ao curso de Psicologia da UFC, enquanto professor 

efetivo do setor de Metodologias de Pesquisa. Assim, pude me reencontrar com os povos 

indígenas do Ceará, por meio dos cursos de magistério intercultural indígena, coordenados 

pelo Professor Babi Fonteles, meu colega e parceiro de setor. Conheci então a aldeia dos 

Jenipapo-kanindé em março de 2012, na realização de um módulo do curso MISI-

PITAKAJÁ2. No intervalo de uma exposição do Prof. Babi Fonteles, conversei com alguns 

estudantes que descreveram os desafios de sua condição de docente, pois tinham que inserir 

elementos ‘culturais’ de sua tradição indígena junto aos conteúdos concernentes às demais 

escolas, do “homem branco”.  

Intrigante foi a ênfase dada por elas a esse contato com as crianças e adolescentes, que, 

segunda as professoras indígenas, representavam a continuidade de seus traços culturais. Essa 

fala fortaleceu minha compreensão de que as relações intergeracionais constituem o cotidiano 

e os significados acerca de seus espaços, tempos e relações. E que era necessário não apenas 

identificar como cada grupo geracional produz seus saberes, mas, sobretudo, de que modo, 

nas interações entre gerações, vão se estabelecendo aprendizagens, limites e são comungados 

sentimentos e idéias diversos que constituem cada pessoa e sua coletividade étnica.  

                                                           
2 Magistério Indígena Superior Intercultural – etnias: Pitaguary, Tapeba, Kanindé, Jenipapo-kanindé e Anacé.  



17 

 

Em abril do mesmo ano, participei de um seminário organizado pelos professores da 

escola Tremembé, participantes do Magistério Indígena Tremembé Superior3 (MITS). No 

transcorrer desse seminário, acompanhei atentamente as falas do cacique e do pajé da tribo 

Tremembé. A atividade foi inicializada com um canto puxado pelo cacique. Em sua prece, 

alusões a elementos da história da tribo, da natureza e dos antepassados. 

Quase que simultaneamente ao início desse momento de abertura, uma jovem, que 

estava em um terreno vizinho ao pátio onde ocorria o encontro, passou a gritar e a contrair 

parte de seu corpo, sendo ajudada por uma outra jovem. Lembro de ter olhado curioso com o 

intuito de saber o que estava acontecendo, pois aquele grito rompera o silencio parcial da 

oração. Com certa tranquilidade, o pajé sinalizou para uma das mulheres presentes para ir até 

a jovem. As pessoas estavam em um misto de concentração no ritual de iniciação das 

atividades da manhã e de atenção à jovem, mas como se fosse algo habitual, ordinário.  

De onde eu estava, vi a mulher se aproximar da jovem, segurar suas mãos e pronunciar 

palavras com os olhos fechados, enquanto a jovem (com o apoio de outra menina) ouvia e 

expressava corporalmente, o que para mim, parecia ser aflição. Ao redor das duas, alguns 

poucos jovens e crianças observavam à cena em silêncio. Então, ouvi o rapaz sentado ao meu 

lado comentando que os ‘encantados’ se manifestaram logo que o cacique iniciou a oração. 

Perguntei então para ele se era comum isso acontecer, e ele disse que sim, que era muito forte 

entre os Tremembé a presença dos encantados em atividades como aquela. Daí, continuei 

indagando se já tinha acontecido isso com aquela jovem, e ele disse que sim, e que teria já 

ocorrido de outras formas com outras pessoas.  

Nesse instante, o pajé, ainda no ritual de abertura das atividades, referiu-se ao que 

acontecia com a jovem como algo que fazia parte dos Tremembé, era a presença dos 

encantado ali na reunião e que por isso era bom isso está acontecendo, pois significava que os 

antepassados estavam também participando da reunião. As pessoas ouviram atentamente e 

tive a impressão de que não estavam tão surpresas quanto eu. Minutos depois a jovem estava 

sentada, acompanhada de outros jovens e a mulher que havia feito a reza, voltara para o pátio 

da reunião, mas logo em seguida pedira licença a todos pois estava muito cansada e iria 

descansar em casa. Vi, nesse acontecimento, uma situação que me gerou estranhamento mas 

                                                           
3 No referido curso, algumas disciplinas são ministradas pelos próprios Tremembé, por serem reconhecidos 

como legítimos detentores de certos saberes presentes no currículo desse curso. Um exemplo peculiar, a 

disciplina “Torém: Ciência, Filosofia e Espiritualidade Tremembé” ministrada pelo cacique João Venança e o 

Pajé Luís Cabôclo 



18 

 

que ficou patente a sensação de que para aquelas pessoas ali era algo familiar, uma situação 

‘codificável’ que, inclusive, não levou a um ruptura, por exemplo, do ritual iniciado. Naquela 

manhã tive, portanto, uma experiência em que se corporificou a pertinência do tema da 

espiritualidade junto aos Tremembé e de suas constituições na vida comunitária e nas relações 

intergeracionais. 

Desse modo, os espaços-tempos nos quais a ‘ad-miração dessas questões adquiriram 

feição, voz e cor foram concernentes às relações estabelecidas nas aproximações e inserções 

comunitárias desenvolvidas a partir de 2012, e mais intensamente no decorrer de 2013, 2015 e 

2016. Nesse aspecto, as atividades relativas ao MITS foram a “porta de entrada” para o 

cotidiano das relações escolares-comunitárias dos Tremembé. Em relação ao MITS, destaco, 

em 2012, as defesas dos trabalhos de conclusão de curso (TCC) e os eventos de colação de 

grau dos professores como bastante oportunos para uma proximidade inicial com professores 

e lideranças. Quanto às práticas escolares-comunitárias a inserção possibilitou uma maior 

familiarização com educadores e lideranças residentes na Praia, na Passagem Rasa e na 

Tapera. Dentre essas atividades, destaco também, em setembro de 2013, a X Marcha de 

Resistência e Autonomia do Povo Tremembé, com grande participação das escolas, em 

protesto contra a degradação ambiental e implantação de parques eólicos no aldeamento de 

Almofala. 

Em 2014, outro acontecimento foi bastante oportuno para minha compreensão dessa 

dinâmica escola e comunidade, quando participei como ouvinte na visita à escola da Praia do 

Curso de Extensão denominado Encontro de Saberes sobre Cura, organizado pela 

Universidade Estadual do Ceará (UECE), do qual participaram o cacique, o pajé e lideranças 

das localidades do aldeamento. Assim ocorreu nos demais anos, em que, nas sucessivas 

visitas a essas escolas e comunidades, pude participar de diferentes ações desenvolvidas por 

professores/as – Seminário Uru da Diversidade de Saberes Tremembé e o Seminário sobre o 

Currículo das Escolas Diferenciadas- ou pelo conjunto dos moradores e lideranças do 

aldeamento de Almofala. Nessas atividades, o tema e o recorte desta pesquisa emergiram e 

foram melhor delimitados para sua transformação em um objeto de pesquisa. Tais cenários 

proporcionaram uma percepção de minha parte mais contextualizada acerca dessas escolas e 

das comunidades Tremembé da Praia, da Passagem Rasa e da Tapera, o que me permitiu 

melhor situá-las no complexo campo temático da educação e da intergeracionalidade.  

No início desta pesquisa, identifiquei intuitivamente a pertinência desse 

questionamento acerca da Espiritualidade já que essa temática perpassava tanto os discurso de 



19 

 

sua luta por reconhecimento étnico (por exemplo: a sacralização da natureza diante de grandes 

empreendimentos locais que geram desmatamento), como se fez presente como um conteúdo 

presente e relevante seja nos TCC´s do MITS (nas relações com o Lagamar, o mangue e o 

mar; nas práticas de Cura de sua Medicina Tradicional; e nas histórias dos Encantados etc), 

seja nas ações escolares de educação diferenciada Tremembé.  

Além disso, tanto nos TCC´s, como na Marcha Tremembé e no Curso Encontro de 

Saberes de Cura, a referência aos saberes dos mais velhos, a presença de idosos/as junto aos 

professores nas escolas e em outras atividades da mobilização política desse povo, reforçaram 

a pertinência deste estudo sobre a intergeracionalidade dessas e nessas interações. 

Então, diante dessas percepções, é que segui durante esses anos em visitas a essas 

comunidades Tremembé com as seguintes interrogações: como a espiritualidade se inscreve 

na intergeracionalidade dos Tremembé? Como se dão as experiências da espiritualidade nas 

e entre as diferentes gerações? Em que mediações escolares e comunitárias os saberes 

acerca da espiritualidade são produzidos?  

A relevância dessas perguntas encontra ressonância na fala do cacique Tremembé, na 

atividade de defesa dos TCC´s do MITS, a apontar suas preocupações em torno da formação 

de novas lideranças e da participação dos jovens na dinâmica comunitária na medida em que 

surgem mudanças oriundas da chegada de novas tecnologias (computador, internet etc.), das 

novas formas de consumo e dos efeitos da urbanização.  

Esses elementos trazidos pelo cacique e percebidos também por mim na fala de 

professores e nas outras atividades mencionadas fortaleceu-me a percepção sobre as possíveis 

tensões e mudanças, presentes ao longo da história dos Tremembé. Aspectos esses que, no 

decorrer da caminhada da pesquisa, pude compreender como próprios da etnicidade, 

entendida como movimento e transformação cultural nas e pelas interações anunciadoras das 

fronteiras junto a outros povos.  

Desse modo, as relações entre as diferentes gerações em torno dessas novas demandas 

compõem o cenário de expressão e de produção de saberes sobre a espiritualidade. Processos 

que, inegavelmente, de algum modo repercutiam em suas mobilizações políticas, suas ações 

educacionais e afirmações étnicas.    

Diante disso, em um levantamento bibliográfico, de caráter exploratório, entre 2012 e 

2013, em torno de pesquisas sobre a espiritualidade dos Tremembé, ou temas correlatos, 

permitiu-me encontrar dois estudos com os quais pude entender melhor dessas questões e do 

recorte desta pesquisa: um sobre sua relação com a natureza, neste caso, a pesquisa 



20 

 

antropológica, O Encanto das Águas, de Gerson Junior (2006), e outro de Juliana Gondim 

(2009) acerca das práticas de cura e a afirmação identitária dos Tremembé de Almofala.  

Esta última envolve uma descrição das relações entre corpo e ritual, reforçando a 

necessidade de maiores investigações sobre a dimensão espiritual desse povo, o que com este 

estudo tento contribuir a partir desses enfoque nas fronteiras geracionais. Enfim, a temática, 

repensada e reafirmada a cada contato preliminar com Itarema, para a negociação da 

realização desta pesquisa mostrou-se crucial para a confecção de um objeto de estudo mais 

contextualizado com a história de luta de seus territórios (simbólicos, relacionais e 

comunitários), por uma educação e saúde diferenciadas. Não foram, portanto, perguntas 

alheias às tramas concretas dos sujeitos participante desta pesquisa.  

Ressalto ainda as contribuições do Prof. Dr. João Figueiredo em seus estudos sobre 

educação ambiental dialógica e sobre a colonialidade do saber e do poder. Assim como as do 

Grupo de Pesquisa em Educação Ambiental Dialógica – GEAD, em sua complexa polifonia, 

através da qual a ‘opção descolonial” como horizonte epistêmico e ético-político me foi 

apresentada e cultivada.  

Tal perspectiva pós-colonial se concretizou na compreensão de que a construção de 

saberes se dá nas fronteiras das gerações, ou os entrelugares (BHABHA, 1998) dos quais 

participam professores e lideranças Tremembé.  

Assim, o objetivo geral desta pesquisa foi: Compreender a inscrição da 

espiritualidade na intergeracionalidade de professores e de velhas Lideranças 

Tremembé. 

Desse modo, os objetivos específicos foram os seguintes:  

1. Descrever as experiências intergeracionais nas quais surgem saberes sobre a 

espiritualidade; 

2. Identificar as mediações escolares e comunitárias relativas à espiritualidade 

vividas por professores Tremembé; 

3. Identificar as mediações escolares e comunitárias da espiritualidade vividas 

por Lideranças Tremembé; 

4. Analisar o ingresso da espiritualidade nas experiências dessas mediações 

intergeracionais. 

 

 



21 

 

1.2 As nuances desse mosaico ethosmetodológico  

 

Para partilhar, com quem lê este trabalho, aquilo que se aponta como “metodologia” 

da pesquisa realizada, creio ser importante indicar alguns aspectos que me fizeram pensar a 

essa relevante parte do estudo em termos de um mosaico, ou seja, uma construção inventiva 

composta por peças de diversas origens e características, cujos sentidos surgem das posições 

que elas ocupam em relação umas às outras e ao todo.  

É com essa imagem dinâmica do mosaico, inacabado em sua polissemia, porém tecido 

ao longo desses anos de doutorado de modo a produzir em si feições anunciadoras de uma 

estética e ética em construção, que acredito ser melhor expressa a metodologia desta pesquisa. 

De minha curiosidade e interesse artíticos pelos mosaicos, que com certeza 

contribuíram para a proposição dessa metáfora, parto para as ideias de Trombetta (2006), que 

identifica nos mosaicos uma fonte de estudo arqueológico pois sua produção é datada desde a 

Antiguidade e através desse tipo de artefato os sujeitos de diferentes sociedades (egípcios, 

gauleses, romanos, palestinos etc) retratavam seu mundo, a si e aos outros.  

Assim, de acordo com a autora, os mosaicos possuíam, desde esse período, grande 

valor simbólico e comunicacional. Temáticas como o tempo -da natureza e da eternidade, bem 

como representações dos modelos de governo e posições sociais, faziam-se presentes nos 

mosaicos (TROMBETTA, 2006).  

Sobre tais aspectos, a autora indica que: “O tempo relativo e o universal, o imutável e 

o constantemente renovado marcam presença nos mosaicos antigos. [...] Aspirações 

particulares unem-se assim ao cosmológico e ao simbólico e, consequentemente, aos 

múltiplos sentidos do tempo no mosaico antigo” (TROMBETTA, 2006, p. 69). 

O mosaico, enquanto criação humana, emerge desde época remota com valor 

comunicativo junto aos sujeitos por símbolos do tempo e dos nexos com ele, almejados por 

grupos e indivíduos. De todo modo, o que vale a esta pesquisa são as mediações envoltas na 

fabricação do mosaico em si, a pressupor significados pessoais e coletivos a se imprimir na 

imagem criada, no seu modo de construção, na estética de cada época, e, sobretudo, na 

relação dos sujeitos com seu mundo. O Mosaico, a composição inventiva dos aspectos 

metodológicos desta pesquisa, é um arranjo que teço dos tempos, espaços e experiências que 

compuseram esta pesquisa. Possu valor comunicativo, surge das e nas fronteiras das relações 

que experienciei como pesquisador, sejam elas interculturais e/ou intergeracionais.  



22 

 

Por isso, expressa tanto o contexto sociohistórico desse processo- a implicações e as 

questões que emergem ao e por desenvolver um estudo com os Tremembé nesta época-, 

quanto os aprendizados e saberes que trago em minha trajetória pessoal e acadêmica junto à 

temática desta pesquisa. A imagem abaixo, constitui assim, um mosaico ethosmetodológico 

pois em seu centro figura não apenas o modo de caminhar na e para a apreensão do tema de 

pesquisa, mas princípios epistêmicos e ético-políticos que orientaram, com todas as 

contradições desse exercício, o debulhar deste trabalho como um todo. Deles, irradiam 

palavras-chave tecidas nas e após as visitas a Almofala como indicadoras do delineamento da 

pesquisa (Narrativa), de instrumentos (entrevista), de compreensão das narrativas (Leituras) e 

de modo de estar em campo (vivência). 

Figura 01:  Mosaico Ethosmetodológico 

 

 

 

 

 

 

 

 

            Fonte: Elaboração do autor. 

Entre essas palavras-chave emergem outras que anunciam aquilo que brota, não 

somente, mas principalmente dos processos de produção e de apreensão associados às quatro 

palavras originadoras do arranjo metodológico deste estudo: Narrativa, Entrevista, Vivência e 

Leitura. Essas segundas palavras – episódios, categorias, metáforas e significados-, aludem ao 

teor e às formas originárias das elaborações teóricas, das interpretações e das reflexões que 

surgiram, no decorrer com ou a partir de cada palavra-chave. 

Essa síntese inventiva, que mostro neste instante da escrita, foi tecida intuitiva e 

intencionalmente, pautada nos princípios que busquei cultivar ao longo dessa caminhada. 

Como próprio, portanto, de todo exercício de apreensão, mediado pelo diálogo e pela 

alteridade, ocorreu de modo a produzir mais indagações e inquietações do que respostas e 

quietude, pois, como detalharei posteriormente, pautou-se por problematizações, conforme 

Freire (1987) e Walsh (2008), a transitar das categorias teóricas (quanto a seu potencial 

descolonial) até ao modo de expressar minhas interpretações acerca das narrativas.  

 
categorias  episódios

s 

Narrativas 

diálogo 

VISITAS 

alteridade 

Entrevistas Leituras 

significados metáforas 

Vivências 



23 

 

Como os mosaicos a que Trombetta (2006) se refere, este configura os tempos, 

espaços e processos que constituíram esta pesquisa. E a não linearidade do mesmo é 

proposital, para que quem venha a ler estas linhas, possa acessar essa dimensão complexa 

deste momento de escrita e de ressignificação da experiência de campo.  

Dessa forma é que passo para a apresentação das características básicas dessa 

Ethosmetodologia, de suas afinidades de delineamento, técnicas e analíticas, que em 

composição epistêmica com o “Giro Descolonial” (WALSH, 2008; LANDER, 2005), 

expressam minhas escolhas e aspirações cultivadas nesta pesquisa. 

Assim, compreendo que esta pesquisa situa-se no campo das pesquisas qualitativas 

pois trilhei um estudo acerca da produção de significados relativos a uma problemática – a 

inscrição da espiritualidade na intergeracionalidade das relações escolares e comunitárias de 

professores e de Velhas Lideranças Tremembé-, em seu cenário “existencial”, seu contexto 

histórico e social. 

Ainda nesse aspecto, com as contribuições das discussões epistêmicas e metodológicas 

no GEAD, percebo que a vinculação junto às perspectivas qualitativas envolve também a 

adoção, segundo Flick (2000), de um olhar a pressupor que a complexidade do objeto de 

estudo deve ser a referência maior para definição dos arranjos metódicos da pesquisa.  

Trata-se do chamado ‘princípio da abertura’, no qual aponta-se que as metodologias 

devem estar adequadas ao objeto, sem uma rigidez metódica, o que não implica na falta de 

rigor metodológico. Tal apontamento indica que o objeto de estudo, conforme a pesquisa é 

realizada, ganha novos contornos e cores, ou seja, deve se tornar mais situado e 

contextualizado (FLICK, 2000). Mas, ao meu ver, não menos complexo e desafiador.   

Outro aspecto a considerar, de acordo com Flick (2000), é a postura compreensiva 

diante desse fenômeno, marcadamente humano, para acessar seus processos e nuanças. Com 

isso, acredito ter me aproximado mais das contradições e paradoxos, do que de causalidades e 

generalizações. Além disso, o autor entende que as informações produzidas durante a 

pesquisa são interpretadas, ou de outra forma, não são, predominantemente, por si evidentes. 

Isso implica na não neutralidade no meu fazer enquanto pesquisador diante dos constructos da 

pesquisa, há uma mediação pela linguagem e pela historicidade da situação de pesquisa.  

Tais aspectos implicam nos limites e nas possibilidades de meu entendimento, seja 

pelas escolhas teóricas ou metodológicas, ou pelas apropriações possíveis das linguagens e 

dos sentidos que pude entrar em contato.  



24 

 

Quanto ao horizonte epistemológico que permeia a metodologia deste estudo, ressalto 

as discussões sobre a Colonialidade do Poder e do Saber (WALSH, 2010) pelas quais, 

conforme apresentarei, pretendo não reproduzir as cisões e as classificações subalternizantes 

próprias da modernidade nos momentos de produção e de interpretação dos constructos.  

Para isso, o exercício do diálogo (FREIRE, 1987) foi substancial de modo a promover 

uma reflexividade sobre e na processualidade do ato de pesquisa. Tendo, sobretudo, como 

alvo o tema e as atividades produzidas de inserção e para assunção de narrativas. Como esta 

pesquisa traz uma temática eminentemente relacional, experiencial e significativa, o 

delineamento considerado por mim mais permeável a essas características foi o da Pesquisa 

Narrativa. De acordo com Creswell (2014), tal proposta metodológica se adequa bastante a 

objetos de estudo nos quais priorizam-se as elaborações dos sujeitos acerca de acontecimentos 

de suas vidas, as significações de sua experiência, o como e o modo como as pessoas vivem 

dados fenômenos. As narrativas produzidas pelos sujeitos tornam-se textos à visa da 

compreensão do pesquisador que assume uma postura interpretativa, mediada por categorias 

teóricas e pelos saberes da experiência vivida em campo. 

 Neste estudo, o foco esteve, portanto, nas narrativas de professores de escolas das 

comunidades Tremembé que ministram disciplinas que abordam, direta ou indiretamente, 

conforme a indicação de seus pares, o tema da espiritualidade. E no contar de velhas 

lideranças do aldeamento, assim como também, dos chamados Troncos Velhos, participantes 

e/ou presentes nas práticas educacionais escolares-comunitárias, relacionadas a essa temática.  

Desde o primeiro contato para negociação da realização da pesquisa, no segundo 

semestre de 2012, foi possível visualizar a existência de, pelo menos, dois grupos etários 

participantes de ações e de acontecimentos educacionais no interior das práticas escolares e 

comunitárias. O dos professores de escolas Tremembé, participantes do MITS, e o dos mais 

velhos, identificados como lideranças na e da comunidade. 

Presenciar algumas das apresentações dos TCC´s do MITS foi crucial para o 

surgimento da impressão inicial da intergeracionalidade nas relações entre esses grupos e 

indivíduos. Em certa medida, a realização da tese sempre envolveu a confirmação e o 

detalhamento acerca dessa hipótese de trabalho: as práticas educacionais em torno do tema 

espiritualidade constituem, também, dinâmicas geracionais. Assim, com a inserção em campo, 

pude encontrar critérios identificadores dessa pertença geracional e cheguei à proposição em 

entrevistar, pelo menos, dois professores em cada escola (Almofala, Passagem Rasa e Tapera) 

que foi possível aproximar-me durante o desenrolar dos anos desta pesquisa.  



25 

 

Quanto à unidade geracional de professores, cheguei aos seguintes aspectos históricos 

e estruturais (SARMENTO, 2005): maior de 18 anos, ser professor/a da escola Tremembé, 

participante nas localidades do aldeamento e ter vivido experiências de escolarização e do 

MITS. Este último representa um traço relevante dentro da geração de professores da escola 

diferenciada, pois destaca acontecimentos vividos em sua formação a ressoar nas práticas 

educacionais em questão.  

Por outro lado, estão as lideranças mais velhas nas e das referidas comunidades que, 

em consonância com Sarmento (2005), podem ser caracterizadas pelos seguintes aspectos: ter, 

em média, mais de 50 anos, não ter ou ter tido uma breve escolarização, participante de 

práticas educacionais relativas à espiritualidade nas escolas, ser identificado pelos professores 

e pela comunidade como portador de saberes sobre essa temática. Também foi possível 

perceber, quanto a cada uma das escolas, a existência de, pelo menos, duas velhas lideranças, 

referências para os/as professores/as, que possuem tais aspectos anunciadores de uma 

apropriação de artefatos culturais afirmadores de sua etnicidade e lugar geracional. 

Quanto às escolas que pude conhecer e se tornaram parte deste estudo, o aspecto 

preponderante para a sua participação nessa pesquisa foram: serem escolas de comunidades 

com características geográficas e históricas distintas: a Escola Indígena Tremembé Maria 

Venância, de Almofala, próxima à praia e à zona urbana; a Escola Índígena Tremembé de 

Passagem Rasa, próxima a um rio e a empreendimentos de Energia Eólica; e a Escola 

Indígena Tremembé de Tapera, na região mais conhecida como a ‘mata’, bastante próxima a 

uma empresa de venda de côco, com a qual os Tremembé travam uma disputa pela 

demarcação da terra. Além disso, com a inserção em campo iniciada mais plenamente em 

2013, somou-se o fato de que, tais escolas, estão a desenvolver atividades pedagógicas 

relativas à Educação Diferenciada Indígena.  

Diante do recorte intergeracional deste estudo, busquei identificar práticas 

diferenciadas a expressar a temática e a relação aqui enfocadas, e isso tornou-se critério para 

minha aproximação desses contextos escolares-comunitários. Destaco que também tive uma 

significativa vivência junto a alguns moradores e professoras da comunidade da Varjota, que 

contribuíram aos objetivos deste estudo, mas devido, principalmente, aos limites de minha 

disponibilidade de visitas, não consegui conhecer melhor a mesma. Por isso, não abordei 

plenamente a escola Tremembé da Varjota nas linhas que se seguem. 

 Então, a identificação, nas três escolas mencionadas, de um intercambio contínuo 

entre professores e estudantes com moradores, sobretudo os mais velhos, foi fundamental para 



26 

 

minha perseverança junto a elas. Em todas as três, e inclusive na da Varjota, foi perceptível a 

participação de Velhas Lideranças nas atividades escolares, seja ao serem, por exemplo, 

entrevistados/as pelos estudantes para a realização de uma tarefa de classe, seja indo à escola 

contar suas experiências e histórias do lugar, dos antepassados e das lutas, costumes e 

transformações. Por fim, ressalto que a boa receptividade à temática da pesquisa tornou-se um 

fator importante para a visualização de sua realização junto às gerações nas quatro 

localidades. Vale destacar que não tive a pretensão de um estudo comparativo entre as 

escolas, mas de uma apreensão das diferentes expressões das experiências, das mediações e 

dos saberes em cada uma, o que dirá mais acerca dessa totalidade, o Povo Tremembé. 

 

1.2.1 Reconstruindo o percurso da pesquisa 

 

 A fim de sistematizar o percurso no qual esta pesquisa adquiriu forma e indagações, ao 

longo dos anos em que se desenrolou, aponto os seguintes momentos a expressar o que houve 

de pertinente em termos da criação de novos arranjos metodológicos e de vivências plenas de 

significações acerca do tema da espiritualidade. São eles: momentos de aproximação, de 

inserção e de interlocução.  

O primeiro refere-se à entrada junto à comunidade, à escola ou a uma rezadeira, 

liderança, professor/a, e à busca por apresentar a proposta da pesquisa, convidar para 

participação e pactuação quanto às ações a realizar. Envolvia, de minha parte, uma postura 

explicativa dos objetivos e procedimentos do estudo e de sensibilidade para compreender 

possíveis dúvidas ou indagações das pessoas acerca de o quê especificamente abordar dessa 

temática. O segundo, indica situações e experiências resultantes da aproximação ou mediante 

as quais, ela foi proporcionada novamente. O sentido da inserção gira em torno do adentrar 

em ações escolares e/ou comunitárias e nas primeiras intercomunicações com os sujeitos 

geracionais. Em termos de postura, de modo geral, mais observava e escutava, pois o caráter 

de ingresso convidava a conhecer melhor o universo temático e vocabular (FREIRE, 1987) 

circulantes nas ações conforme nelas participava (Marcha Tremembé, Visita a escola ou à 

casa de algum morador).  

O terceiro, entendo as experiências nas quais tanto pude acessar narrações e descrições 

dos/as participantes do estudo, como minha fala, na forma de uma pergunta, uma dúvida, a 

partilha de alguma percepção ou aprendizado meu no percurso caminhado. Neste momento, a 



27 

 

terminologia interlocuções também engloba os contatos entre lugares de enunciação 

geracionais, étnicos e políticos distintos, os entrelugares (BHABHA, 1998) nos quais essas 

significações tornaram-se comunicáveis e sentidas. Dessa maneira, apesar de sua feição 

cronológica existente, destaco que em todos os anos em que este estudo se desenvolveu, tais 

momentos, em certa medida, estiveram presentes. Principalmente, porque eles emergiram nas 

e pelas relações a se formar casual ou intencionalmente a cada visita, observação participativa 

ou vivência de uma ação comunitária e entrevista. Na tabela abaixo, elenco esses três 

momentos, com as suas características e as técnicas correspondentes, bem como as ações 

escolares e/ou comunitárias pelas quais emergiu esse percurso. Aponto também os anos ou 

períodos em que um dado momento se tornou mais predominante nas idas a campo que os 

demais, embora ainda existentes, mas de modo secundário. 

Tabela 01 – Momentos do Percurso da Pesquisa 

MOMENTOS DO PERCURSO DA PESQUISA 

APROXIMAÇÃO INSERÇÃO INTERLOCUÇÃO 

Características principais 

- apresentação da pesquisa; 

- pactuação para realização; 

- adentramento nas ações; 

- primeiras intercomunicações 

- acesso às narrativas; 

- partilhas de dúvidas e 

aprendizados; 

Períodos preponderantes 

Entre 2012 e 2013 Entre 2013, 2014 e 2015 Entre 2015 e 2016 

Técnicas e acontecimentos  

- Presença em reunião de 

orientação de TCC do MITS; 

- visitas a lideranças Troncos 

Velhos, e a professores/as nas 

escolas ou casas; 

- entrevistas preliminares com 

professores/as e Troncos 

Velhos; 

- visitas às casas de 

professores e lideranças 

Tremembé; 

- entrevista episódica 

individual ou em grupo; 

- Presença e observação em 

atividades de disciplinas 

escolares sobre o tema; 

- Observação das defesas de 

TCC´s do MITS; 

- Participação na Colação de 

Grau do MITS; 

- Presença e observação na 

Marcha Tremembé; 

- Seminário Uru da 

Diversidade de Saberes 

Tremembé; 

- Seminário sobre o currículo 

da Escola Diferenciada; 

- Presença e observação na 

Marcha Tremembé; 

- Presença e observação na 

Marcha Tremembé; 

- Assembléia Tremembé; 

- Comemoração Dia do Índio; 

Fonte: Elaboração do autor 



28 

 

 Em consonância com o princípio da abertura, o tema desta pesquisa adquiriu novas 

feições preponderantes no decorrer dos anos, o que culminou no ano de 2015 em uma melhor 

elaboração do recorte dos objetivos e um maior entendimento de aspectos básicos da 

intergeracionalidade Tremembé. No entanto, no que pese, sob um olhar panorâmico, o 

encadeamento cronológico de momentos, o que denota os desdobramentos de cada um, essa 

sucessão não se dá da mesma forma nos diversos tempos particulares.  

Se, foi pela aproximação que se inauguraram as possibilidades para uma inserção e 

interlocução, ao me inserir é que conheci e passei a participar de certas ações, o que 

proporcionou encontrar novos sujeitos e acontecimentos potentes no que tange aos objetivos 

da pesquisa, e diante dos quais fomentei outras aproximações. Ou, com a aproximação 

emergiu uma familiaridade junto às pessoas e eventos, de modo a progredir logo para uma 

interlocução mais dialógica. O cerne é que não necessariamente um momento levou ao outro 

na ordem acima exposta, mas sempre se conectaram pela abertura de outras possibilidades de 

interação pertinentes aos objetivos deste estudo, sobretudo, relativas às mediações e às 

experiências geracionais vinculadas, direta ou indiretamente, à espiritualidade.  

No quadro abaixo, tento explicitar essa compreensão das direções diversas e não 

necessariamente lineares, adquiridas pelos momentos, que embora tenham tido um 

encadeamento com características preponderantes, no tempo cronológico dos anos, também 

comportaram variações outras, condizentes com a complexidade dos encontros, dos contatos e 

das participações possíveis. 

                        Figura 02 – Interconexões dos momentos da pesquisa 

 

 

 

 

 

             Fonte: Elaboração do autor 

Dessa maneira, há duas leituras que pretendo favorecer com essa imagem acima. Uma 

é a da multidireção das conexões de cada momento, o que afasta a interpretação de que 

invariavelmente as aproximações foram seguidas de inserções e estas de interlocuções. Na 

realidade, experimentei, ao longo desse percurso, processos em que de uma interlocução 

brotou uma reinserção, ou, em outros casos, de uma aproximação resultou já uma 

interlocução. A segunda leitura que intenciono facilitar com essa imagem é de que tais 

INTERCONEXÕES DOS MOMENTOS DA PESQUISA 

Aproximação 

Inserção Interlocução 



29 

 

momentos não devem ser vistos como excludentes, fechados em si mesmos. As fronteiras 

semiabertas e próximas denotam que tais sentidos produzidos por mim para esses momentos, 

emergem da percepção de distintas características nas relações e contatos estabelecidos em 

cada comunidade e grupo geracional.  

Identifiquei, portanto, na diacronia do percurso geral de pesquisa, preponderâncias que 

foram traduzidas no encadeamento dos momentos de aproximação, de inserção e de 

interlocução. Porém compreendi na dimensão sincrônica dos tempos particulares, a 

multidireção e interdependência dos momentos, vistos não como fases evolutivas, mas 

processos complexos, interinfluentes. A minha insistência em explicar isso, tem como 

objetivo demonstrar que as experiências em campo, no percurso da pesquisa, não seguiram a 

uma lógica única e linear. O que implica dizer que as técnicas, a confecção do problema de 

pesquisa e o arranjo metodológico não estavam dados, apenas a espera de serem aplicados, 

mas sim, foram cultivados em conformidade com as experiências de campo e a reflexividade 

desse processo. Esses momentos não surgiram de uma programação absolutamente prévia 

feita por mim, mas a partir das iniciativas minhas e dos participantes, das disponibilidades de 

tempo, das curiosidades minhas e deles em torno da temática e das orientações quanto aos 

caminhos pelos quais eu chegaria às pessoas e a ações reconhecidas pelos grupos geracionais 

referentes à espiritualidade. Foi uma tessitura que contou com minhas implicações de 

pesquisador por um lado, e do outro, com as dos moradores frente à temática. Esses 

momentos foram categorizados nas idas e vindas, não apenas geográficas, mas das 

interpretações dos caminhos, dos lugares e das prosas emergentes nos percursos em cada 

escola e comunidade.  

Assim, ao fazer essa reflexão retrospectiva, de modo geral, o momento de 

aproximação se fez intensamente presente nos primeiros contatos junto ao conjunto das 

comunidades Tremembé, na defesa de TCC do MITS, às escolas da Praia, Passagem Rasa e 

Tapera, e aos professores e lideranças Troncos Velhos. O momento de inserção surgiu 

destacadamente na observação participativa de algumas Marchas Tremembé, do Seminário 

Uru da Diversidade de Saberes Tremembé e nas entrevistas preliminares junto a sujeitos de 

cada grupo geracional. Já o momento de interlocução foi predominante na realização das 

entrevistas episódicas individuais ou em grupo, na observação participativa de atividades 

escolares explicitamente voltadas para essa temática (módulo sobre Torém e Espiritualidade 

do ensino médio da Praia). 

 



30 

 

1.2.2. A Visita Dialógica e a Etnovisita: o ethos da metodologia 

 

A palavra “visita” vem do latim “visitare” que significa “ir a ver”. Envolve, 

deslocamento, contato e, potencialmente, olhares. Indica assim, em última instância, um 

movimento de constituição de saberes e de disposições diante da alteridade. Foi no decorrer 

de minha caminhada profissional como psicólogo e da pesquisa de mestrado que me deparei 

com os aspectos éticos e políticos a sempre transitar no ato da visita, seja esta domiciliar, 

escolar ou comunitária.  

Passei a esboçar uma proposição que denominei de “dialógica” para a visita, inspirado 

pelas ideias de Freire (1987) e da Psicologia Comunitária (GÓIS, 2003). Seriam essa a 

dialogicidade como condição política para a educação pela práxis e a relevância do cotidiano 

e do lugar de moradia na produção do sujeito. 

 Já intuía nessas experiências que a visita em si, poderia assumir uma feição 

“bancária”, no sentido empregado por Freire (1987), na qual o visitante se deslocaria para 

depositar seus saberes nos visitados, tornados objetos dessa ação e não sujeitos em interação. 

O ato de visita, nessa postura “bancária”, vira mera instrução, mais próxima às concepções 

educacionais de armazenamento, a desconsiderar as teias de significações do mundo dos 

visitados e suas aprendizagens e saberes existentes (BRANDÃO, 1981).  

Há, portanto, uma inegável propensão a um teor colonialista em uma visita que nega a 

alteridade do outro e de si, ao centrar-se na lógica instrumental de informações ou de 

procedimentos. Nesse sentido que, diante das experiências profissionais e de pesquisa 

acadêmica, colhi indícios de dialogicidade nas/para as visitas realizadas. 

 A apropriação ecológica aparece quando deixamo-nos afetar pela e na ecologia 

complexa do lugar em suas potenciais impressões deixadas no corpo do visitante. Com isso, 

introduzo a ideia de que a visita deve proporcionar uma mínima percepção e sensibilidade 

diante do contexto relacional com diversos seres viventes ou aparentemente não viventes.  

E não reproduzir uma abstração pré-concebida acerca do lugar, uma disposição de 

visita que desconsidera o percurso até o local, a separar cenário de sujeito, o entorno da 

moradia em si.  

O segundo aspecto indica a mudança de sentido do modo de conceber a si mesmo e ao 

outro. Tanto visitante como visitado podem, na dialogicidade de sua relação, reconstruir suas 

imagens de si na medida que também o fazem quanto ao outro. O terceiro elemento, que trago 

para o contexto de pesquisa, tem a ver com uma melhor compreensão acerca das visões de 



31 

 

mundo e de projetos existenciais, que conforme a partilha desenvolvida na situação de visita, 

tornam-se mais entendíveis entre os sujeitos, com uma diminuição de falsas expectativas ou 

estereótipos.  

 Ainda em consonância com o que foi sistematizado por mim durante a pesquisa de 

mestrado, a visita, domiciliar, escolar e/ou comunitária, o caráter inventivo desse processo 

reside na artesania da comunicação junto às pessoas/grupos, da participação em 

acontecimentos locais, bem como dos traçados pelas comunidades e escolas.  

Esses elementos seguem a perspectiva do primeiro momento do Círculo de Cultura, 

formulado por Freire (1987), redimensionado em Góis (2003) e, sobretudo, Brandão (1985) 

como um momento de levantamento do universo vocabular, significativo e existencial dos 

sujeitos em suas realidades concretas. Daí que, em muitas dessas visitas, que delas e nelas 

emergiram, principalmente, os momentos de aproximação e de inserção, não havia: 

questionários nem roteiros predeterminados para a pesquisa. Se houvesse, eles 

seriam como uma cartilha. Trariam pronto o ponto de vista dos pesquisadores. Há 

perguntas sobre a vida, sobre os modos de ver e compreender o mundo. Perguntas 

que emergem de uma vivência que começa ali (BRANDÃO, 1985, p. 25). 

 

 Não estou a dizer que o ato de visitar era desprovido de um mínimo foco ou 

motivação. Obviamente, o problema e os objetivos da pesquisa estavam suficientemente 

delineados, e eram eles que partilhava junto às pessoas. No entanto, interessava-me mais as 

indagações a brotar na própria situação de visita. Pois um dos grandes propósitos deste estudo 

era cultivar, dentro do possível, relações francas e significativas com cada grupo geracional.  

Nesse horizonte, aquilo que se forja com o levantamento não são homens-objetos, nem 

é uma “realidade neutra”: “São os pensamentos-linguagens das pessoas. São as falas que, a 

seu modo, desvelam o mundo e contêm, para a pesquisa, os temas geradores falados através 

das palavras geradoras” (BRANDÃO, 1985, p. 27). 

 A visita dialógica, portanto, foi base metodológica do estudo de campo e para a 

produção de constructos para este estudo. Ela surgiu de uma necessidade, pelo limitado tempo 

que tínhamos disponível para realizar uma etnografia ou observação-participante. E da 

potencialização dos encontros, ao menos, uma vez por mês, durantes três dias com uma ou 

pelas escolas e/ou comunidades da praia e da mata. Em cada visita, articulávamos, a partir das 

convivências efetivadas, um lugar, uma pessoa ou um evento no qual adentraríamos na visita 

seguinte.  



32 

 

Dessa forma, a processualidade se fez presente em boa parte desse percurso iniciado 

em 2012, mesmo ao considerar os períodos em que estive mais distante, durante o ano, ou, em 

especial, em 2014, devido às dificuldades em conciliar as atividades de trabalho e de estudo.   

Então, essa dimensão de processo foi sentida e proporcionou sentidos (direções e 

significações) para e na itinerança junto aos lugares e aos participantes de cada 

geracionalidade. Os próprios períodos de “quebra” dessa processualidade tornavam evidentes 

a sensação de um percurso em construção e contínuo, que se materializava tanto na 

inquietação quando, por força maior, não pude ir a um acontecimento relevante à temática da 

pesquisa, quanto, inclusive, na vontade de continuar uma conversa, reaver as pessoas ou até 

reencontrar a vista do por-do-sol a se mostrar entre as folhas de um cajueiro ou no reflexo das 

serenas águas do mar de Almofala. 

A visita tornou-se dialógica por essa processualidade a permitir vivências e 

intercomunicações, mas, sobretudo, pela assunção da alteridade nas relações criadas. O 

diálogo, aqui pensado a partir de Freire (1987), não se reduz ao ato comunicativo, embora seja 

este fundamental par aquele. Envolve o conflito, por sua assunção em situações, por vezes 

limites, nas quais a viabilidade histórica e ontológica do humano é posta em xeque (FREIRE, 

1987).  

Seja por decorrência de relações de opressão, a expressar a colonialidade, seja do 

exercício decolonial a instaurar outras possibilidades para a humanização e, principalmente, 

para a vida e a existência. Ressalto, por outro lado, que o diálogo como condição de e para 

humanização em um horizonte ecológico e não antropocêntrico, é parte da disposição humana 

diante da realidade, não de aderência, mas de admiração (FREIRE, 1996). Disso resulta que a 

condição humana engloba esse modo de estar no mundo, só possível conforme significamos e 

indagamos a realidade e a nós mesmos.  

Nesse aspecto, a dialogicidade está nessa disposição diante do outro e de si mesmo. 

Uma postura condizente com a acepção de nossa inconclusão ou inacabamento, que, perante a 

dramaticidade do contexto histórico e social em que nos deparamos, exige-nos o engajamento 

nessa complexa práxis de libertação (FREIRE, 1987).  

Em certa medida, foram etnovisitas pois nelas e por elas a etnicidade adquiriu 

contéudo e forma. Sobre esse ponto, em acordo com a concepção de Barth, Arruti (2014) 

compreende que “o grupo étnico não está baseado nem na ocupação de territórios exclusivos, 

nem no isolamento, mas na reafirmação contínua de sua diferença na relação e em relação aos 

outros” (p. 206). 



33 

 

Pelas, no decorrer das e nas visitas, pude acessar e ser parte do exercício adscritivo em 

que a etnicidade Tremembé realiza as significações, as identificações e as distinções que 

promoveram a tessitura de uma imagem complexa e dinâmica, medidadora da comunicação 

entre visitados e visitantes, e cujo teor faz referência às relações geracionais, comunitárias e 

pessoais. A própria condição de estrangeiro no ato da visita colocou-me adentro dos enlaces 

de significações existentes e criados por conta do convite à participação na pesquisa acerca da 

espiritualidade. A etnicidade nas visitas tornou-se presente tanto nas narrações acerca das 

experiências intergeracionais e relativas à espiritualidade, quanto na convivência em ações 

escolares (aulas de campo, rodas de conversa com Velhas Lideranças) e comunitárias 

(Marcha, Seminários e Assembléia).  

Acredito, que mesmo se não tivesse emergido uma dialogicidade nas relações 

cultivadas entre visitante e visitados, ainda assim estas seriam etnovisitas, pois nelas se 

instaurariam os processos de adscrição e autoadscrição formadores do teor étnico das ações, 

das experiências e significações de cada grupo geracional.  

Assim, ao ampliar esse debate, compreendo que, ao ser perpassada historicamente pela 

colonialidade, a etnicidade, inclusive em outros cenários, poderá refletir em suas feições seus 

parâmetros de classificação e hierarquização de poder, de ser, de saber e do viver. O que torna 

toda “ida a ver”, todo gesto de olhar, uma possibilidade de cristalização ou de admiração da 

alteridade a permear o outro, a ação e a experiência.  

Faz do deslocar-se ao outro, uma experiência de implicações éticas e políticas, seja em 

seus indícios dialógicos, seja nos “bancários”. Porém, entre os perigos e as oportunidades 

sinalizadas acima, encontrei na visita a condição para o surgimento dos cenários nos quais o 

contato com o outro, a convivência em certos instantes do dia e a conversa em torno de 

narrativas da espiritualidade tornaram-se possíveis. 

1.2.3. O debulhar em Entre.vistas e Episódios  

 

Por se tratar de uma pesquisa Narrativa, o instrumento metodológico prioritário é a 

entrevista orientada para a assunção de narrações acerca das mediações escolares e 

comunitárias dos grupos geracionais de professores/as e de Velhas Lideranças, nas quais 

emergem suas experiências em torno da espiritualidade. Mas como emergiram as entrevistas, 

em princípio, abertas, e posteriormente, episódicas? Para explicitar a dinâmica das conexões 



34 

 

entre os instrumentos desta pesquisa, apresento a imagem abaixo que possui as técnicas e suas 

relações de influência. 

Figura 03 – Interconexões dos instrumentos de pesquisa 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Elaboração do autor 

Conforme o esquema, a entrevista episódica é a técnica resultante da  convergência 

entre e dos instrumentos eminentemente de aproximação e de interlocução. Para chegar às 

situações de entrevista individuais e em grupo, primeiramente, realizei visitas, seja para uma 

observação participativa de eventos (Marcha, Seminários, Assembléia etc), ou de vivências de 

ações escolares ou comunitárias (aulas de campo pelas lagoas, casas de lideranças/pajés ou 

rodas de conversa na escola) para entrar em contato com os sujeitos de cada grupo geracional.  

As visitas podem ser entendidas como os instrumentos de base para todos os demais, 

pois possuíram um caráter disparador das interações, das condições de possibilidade para os 

momentos de aproximação, de inserção e de interlocução. Inicialmente, com as primeiras 

inserções nas comunidades, quando eu e Mazim íamos para realizar entrevistas preliminares 

com algumas lideranças mais velhas das comunidades citadas, observamos possíveis limites 

se mantivéssemos uma rigidez nos procedimentos, na postura adotada pelo entrevistador.  

 Nesse sentido, observamos que a entrevista aberta ou informal por se instituir em uma 

conversa seria mais potente para esse contato preliminar com as pessoas pois facilitaria a 

troca de ideias e diluiria a formalidade desse encontro, de modo a todos estarmos mais 

espontâneos e autênticos (GIL, 2010; DUARTE, 2005).  

Além disso, optamos por essa técnica pois desejávamos explicar e pactuar a realização 

da pesquisa, conhecer melhor o universo simbólico dos Tremembé e, mediante esses aspectos, 

elaborar de forma mais contextualizada nosso problema e objetivos de pesquisa. E assim 

foram essas interlocuções de caráter exploratório. No decorrer dessas primeiras entrevistas 

vimos a potencialidade dessa postura mais aberta/informal para a comunicação franca e 

INTERCONEXÕES DOS INSTRUMENTOS DE PESQUISA 

OBSERVAÇAO 

PARTICIPATIVA 

ENTREVISTA 

EPISÓDICA 

VISITAS 

VIVÊNCIA 



35 

 

espontânea. Com essa experiência, vimo-nos também dentro da proposta da entrevista em 

profundidade, entendida como uma: 

técnica qualitativa que explora um assunto a partir de informações, percepções e 

experiências de informantes. [...] Entre as principais qualidades dessa abordagem 

está a flexibilidade de permitir ao informante definir os termos da resposta e ao 

entrevistador ajustar livremente as perguntas. [...] busca, com base em teorias e 

pressupostos definidos pelo investigador, recolher respostas a partir da experiência 

subjetiva de uma fonte (DUARTE, 2005, p. 28) 

Ou seja, se a postura e o horizonte maior nessas entrevistas, as qualificavam como 

abertas ou informais, seu alcance possibilitou um contato com a experiência vivida dos/as 

moradores/as das comunidades Tremembé, assim como conhecermos seus termos da resposta 

(do vocabulário e temáticas existenciais, à aquilo que pretendem e podem partilhar) e termos 

mais liberdade para refazer ou criar perguntas. Dessa maneira, pelo próprio desenrolar das 

elaborações dos recortes de nossos estudos, sentimos a necessidade de integrar a essa postura 

mais comunicativa na entrevista com o acréscimo de perguntas disparadoras de narrações em 

torno de nossas temáticas específicas. De modo geral, interessava-me as narrativas de 

mediações escolares e comunitárias nas quais a intergeracionalidade se fazia presente, e, entre 

elas, as de experiências nas quais a espiritualidade surgia como tema principal. 

 Diante desse desafio, imaginei, de início, que a entrevista narrativa seria a técnica 

mais apropriada, pois seu horizonte maior de produção de narrações obviamente seria bastante 

condizente com o teor, inclusive, teórico desta pesquisa – a experiência e a mediação como as 

categorias que articulam interculturalidade, intergeracionalidade e espiritualidade. Porém, ao 

conhecer mais dos procedimentos e da postura empregada nessa técnica, entendi que perderia 

em termos da intercomunicação com os/as professores/as e da possibilidade de enfocar 

situações concretas, conhecidas junto a professores e aos Troncos Velhos, que diziam respeito 

ao tema da espiritualidade. Por isso, após as interlocuções preliminares, procurei técnicas que 

mantivessem o princípio básico de assunção de narrativas via entrevistas, mas que 

possibilitassem uma maior flexibilidade na interação com os/as participantes e um enfoque 

maior, por intermédio das perguntas junto a entrevistados, quanto aos acontecimentos vividos 

em que o tema em estudo se mostrou pujante para os mesmos.  

 Foi nessa busca que entrei em contato com a chamada entrevista episódica exposta por 

Flick (2000) sobre a qual aponta os seguintes critérios para sua realização: a) a articulação de 

solicitações a sujeitos específicos a narrar acontecimentos de suas experiências com 

indagações para o entendimento de concepções dos mesmos intrínsecas à temática; b) a 

abordagem de situações ou episódios vividos pelos sujeitos que caracterizam suas 



36 

 

experiências; c) proporcionar a seleção, por parte do entrevistado, do que e de como contar 

tais acontecimentos, não necessariamente por uma narrativa em si. 

 Perante esses parâmetros elencados por Flick (2000), na entrevista episódica 

identifiquei elementos metodológicos mais condizentes com os objetivos deste estudo, 

calcados nas mediações e nas experiências em que a espiritualidade se inscreve em relações 

intergeracionais Tremembé. Ao voltar-se aos episódios e às concepções trazidas pelos sujeitos 

acerca desses acontecimentos, essa modalidade de entrevista convergiu inclusive no que se 

refere a aspectos de suas fases preconizadas por Flick (2000).  

A aproximação preliminar junto ao campo, para aprimoramento dos objetivos da 

pesquisa e de que perguntas disparadoras da interação e das narrações seriam mais 

pertinentes, mostrou-se compatível com a primeira fase indicada pelo autor. A segunda etapa, 

cujo horizonte é a familiarização do entrevistado com o tipo de entrevista e de perguntas 

referentes ao tema, ocorreu em todas aquelas realizadas já no momento exploratório inicial.  

Inclusive, trago que essas duas primeiras fases se deram, seja no período de 

aproximações preliminares em 2013, ou nas inserções em campo posteriores, em visitas a 

cada participante (nas escolas ou em suas casas), nas quais buscávamos tão somente o convite 

e a explicação quanto aos temas e aos momentos da pesquisa. Só posteriormente é que as 

entrevistas propriamente ditas eram realizadas. Com isso, acreditamos ter valorizado mais o 

processo de reconhecimento mútuo entre nós, pesquisadores estrangeiros e os Tremembé. 

Ressalto também que a essas visitas e entrevistas acompanhavam-se de nossa 

participação em ações das comunidades e dessas três escolas Tremembé. Sobre elas, a 

presença nas defesas dos TCC´s e das celebrações de colação de grau do MITS´s, entre 2012 e 

2013; em boa parte das Marchas Tremembé a ocorrer no dia 07 de setembro desde então; e no 

cotidiano escolar e comunitário que adentramos, inicialmente, para fins de efetivação das duas 

fases elencadas por Flick (2000). Ainda quanto às contribuições referentes às fases da 

entrevista episódica, que não me pretendi adotar mecanicamente, mas absorver suas 

potências, as terceira e quarta fase de Flick (2000) se fizeram presentes nas visitas 

mencionadas, nas entrevistas propriamente ditas e até nas observações participativas nas 

ações citadas. Essas duas fases dizem respeito “a concepção do entrevistado sobre o tema e 

sua biografia com relação a ele” (FLICK, 2000, p. 119) e “o sentido que o assunto tem para a 

vida cotidiana do entrevistado” (p. 120).  

Tais premissas da entrevista episódica não foram apropriadas por mim como “fases”, 

mas referências teóricas que indicam os aspectos relacionais e significativos alvos dessa 



37 

 

técnica de estudo. A terceira me proporcionou a abertura a, na situação de entrevista, convidar 

a narrações sobre a espiritualidade nas experiências geracionais, e a indagar quanto às 

concepções que os sujeitos trazem a cerca dessa temática e de suas práticas educacionais. 

O quarto pressuposto me fez estar atento às significações explicitas e implícitas nas 

narrativas e descrições de concepções surgidas nas entrevistas. Em especial, aos nexos 

sinalizados, via sentidos, entre as experiências relacionadas à espiritualidade e ao cotidiano 

das gerações em questão. Esses aspectos exigiram mais do que a formulação de perguntas, 

mas o exercício da escuta dos modos de apreensão dos sujeitos, dos enredos tecidos pelos 

indivíduos e grupos geracionais sobre suas experiências.  

Os locais para realização das entrevistas, a princípio, foram a escola ou a residência 

dos participantes, de acordo com o que facilitou sua expressão e disponibilidade. Quanto aos 

cuidados éticos na pesquisa, foram consideradas as diretrizes para pesquisa com seres 

humanos conforme as resoluções atuais das pesquisas em Ciências Humanas. Além disso, a 

pesquisa foi cadastrada na plataforma brasil com o número CAAE 49655915.9.0005054. 

1.2.4. Um exercício de Hermenêutica Profunda Pluritópica 

 

 O entendimento dos constructos – as narrativas, principalmente-, foi tecida a partir dos 

pressupostos da Hermenêutica de Profundidade (HP), uma metodologia de análise cultural 

proposta por Thompson (1995). A escolha dessa perspectiva interpretativa ocorreu devido à 

sua congruência com a postura compreensiva adotada para este estudo, na medida em que 

compreender o que o Outro diz e partilha nas narrativas de seus episódios vivenciados, traz 

consigo um exercício hermenêutico mediado pela linguagem e por todas as mediações (ações 

e afetos) tecidos nas relações construídas no decorrer das visitas.  

Além disso, a HP me pareceu bastante oportuna por ser uma hermenêutica voltada 

para investigações sócio-históricas, que buscam o entendimento das condições de 

possibilidade da produção, da transmissão e da apropriação das formas simbólicas. E, 

também, parte de dois pressupostos fundamentais para este estudo: “o objeto de nossas 

investigações é, ele mesmo, um território pré-interpretado” (THOMPSON, 1995, p. 358) e 

“os sujeitos que constituem o campo-sujeito-objeto são, como os próprios analistas sociais, 

sujeitos capazes de compreender, de refletir e de agir fundamentados nessa compreensão e 

reflexão” (THOMPSON, 1995, p. 359). 



38 

 

Essas ideias políticas e epistemológicas tornam possível uma interlocução com os 

referenciais da Colonialidade do Poder e do Saber (WALSH, 2008) e de Santos (2010) que 

afirmam a relação de tradução nas análises histórico e culturais, o que exige uma 

Hermenêutica Diatópica (SANTOS, 2010) ou Pluritópica (MIGNOLO, 2008), que afirmam 

os lugares de enunciação da alteridade no ato de compreensão das experiências e dos saberes 

do Outro, sem a reprodução das cisões constituintes da modernidade. 

Assim, desenvolvo este trabalho com a busca de adoção da radicalidade desses 

pressupostos indicados por Thompson (1995), de modo que as narrativas episódicas não 

apenas contam um acontecimento, mas expressam visões de mundo, ethos, posições sociais, 

expectativas, enfim, enunciações que, conforme Freire (1987), envolvem, potencialmente, a 

denuncia e o anúncio do mundo e do humano. Ao voltar-me para as narrativas, invisto em um 

exercício de apreensão complexo, pois tanto busco os vestígios semânticos da Espiritualidade 

nas relações intergeracionais, como os modos de enunciação de cada geração, sem pretensões 

generalistas, mas que alcancem suas características delineadoras de seus laços, experiências e 

posições etárias. Dessa maneira, o processo interpretativo da HP, sob os atravessamentos das 

discussões da Descolonialidade (FIGUEIREDO, 2010), possuiu as seguintes etapas de acordo 

com o proposto por Thompson (1995): primeiro, a análise sócio-histórica que abordará os 

contextos nos quais as mediações e experiências relatadas nas narrativas se deram.  

Neste caso, aproximo-me de uma modalidade dessa análise que consiste em 

“identificar e descrever as situações espaço-temporais específicas em que as formas 

simbólicas são produzidas e recebidas” (THOMPSON, 1995, p. 366). Os momentos deste 

modo de análise emergem neste estudo seja nas discussões acerca da história dos Tremembé, 

da religiosidade na América Latina e, em específico, das interações a compor os episódios 

narrados pelos/as participantes e as posições geracionais neles e deles constituintes.  

Em segundo, a HP implica em uma análise discursiva, neste caso, mais precisamente, 

a ‘análise narrativa temática’ que indicará os temas trazidos pelo participante (CRESWELL, 

2014). Aqui, faço uma conexão com a ideia de tema-gerador de Freire (1987), pleno de 

significações para aqueles que o pronunciam e são por eles pronunciados, de modo a emergir, 

portanto, nos e dos enredos das narrativas. Para exercitar essa parte da Hermenêutica 

Profunda, foi necessário optar, dentre as várias narrativas que tive a oportunidade de escutar 

nas visitas, aquelas que melhor atendiam aos objetivos específicos desta pesquisa. 

Primeiramente, ao de descrever as experiências intergeracionais nas quais surgem saberes 

sobre a espiritualidade, pois o enfoque deste estudo está nas dinâmicas intergeracionais nas e 



39 

 

pelas quais a semântica e saberes relacionados à espiritualidade são identificados por 

professores/as e velhas lideranças.  

Com esse objetivo específico, voltei-me para as experiências contadas por cada sujeito 

geracional em que o tema deste trabalho emergia. Dessa maneira, algumas narrações e 

histórias que pude entrar em contato no decorrer das visitas de aproximação e de inserção, 

apesar de tão ricas de significações quanto as que trouxe para estas linhas, não adentraram 

nesta parte escrita da pesquisa, pois, em alguns casos, não traziam explicitamente aspectos 

geracionais de modo suficiente para melhor abordar nas análises. Isso demonstra a fertilidade 

para novos estudos em torno dessa temática. Assim, tendo o objetivo específico acima como 

linha central para a delimitação das narrativas a priorizar nesse momento da HP, outros a ela 

se articularam e dizem respeito às mediações a compor as relações entre gerações e suas 

experiências de espiritualidade, são elas: identificar as mediações escolares e comunitárias 

relativas à espiritualidade vividas por professores e aquelas vividas por velhas lideranças 

Tremembé. Com o enlace desses objetivos, já indico compreender que as experiências 

relativas à espiritualidade são constituídas por mediações, por um lado, semióticas, por 

envolverem a apropriações da linguagem e de significados, e por outro, educacionais, por 

envolverem relações entre gerações e interétnicas, seja na escola e/ou na comunidade. 

Essa ação, portanto, de filtragem, em que peneirei as muitas e diversas linhas e fluxos 

de textos orais foi realizada na medida em que presenciava, transcrevia e lia as narrativas 

originadas nas visitas às localidades de Almofala. Esse enlace dos objetivos, tal qual os fios 

de um trançado, permitiram, como no manuseio da urupema, a filtragem da parte mais densa 

de sinais e vestígios semânticos e experienciais em torno da temática. Nesse sentido, essa 

comparação com o uso da urupema nas farinhadas- que pude presenciar na Varjota junto à 

família da professora Nova e à do pajé Luís Caboclo- é bastante oportuna, pois as funções, a 

constituição e a apropriação dos Tremembé desse objeto propiciam nexos pertinentes para o 

entendimento desse momento da Hermenêutica Profunda de análise das narrativas. 

é um elemento indispensável em uma casa de farinha, na farinhada, pois a mesma 

serve para peneirar massa, goma e borra de mandioca, que nosso povo tem tradição 

de fazer. É feita da casca da cana e de bambu, suas laterais são feitas com madeira e 

amarrada com o fio do algodão. A urupema hoje vem sendo substituída por outro 

material que é o arame. Sua durabilidade é bem menor do que a feita de materiais 

naturais (SANTOS, SANTOS, 2012, p. 34) 

 

 A esse momento Urupema refiro-me, portanto, ao exercício de peneirar e encontrar os 

sinais e indícios da semântica da espiritualidade em mediações intergeracionais, e dessa 

maneira, caminhar no horizonte da análise da narrativa como segunda condição de artesania 



40 

 

dessa Hermeneutica Profunda Diatópica. Com isso, os objetivos específicos, ao serem 

entrelaçados, tornaram-se os aspectos orientadores do olhar junto aos sinais semânticos da 

espiritualidade – o que se revelou como “encanto”- e dos indícios de mediações 

intergeracionais - escolares e/ou comunitárias-  nas e das experiências narradas por 

professores e velhas lideranças. Destaco que esse papel “orientador” dos objetivos específicos 

não veio a priori mas concomitante às compreensões, interrogações e inquietações nas visitas. 

Afinal, os próprios objetivos específicos foram reconstruídos no desenrolar dos quatro anos 

de aproximações, inserções e interlocuções junto a narradores/as das experiências 

aglutinadoras da espiritualidade e da intergeracionalidade.  

Essa artesania se deu em consonância com o Paradigma Indicíario de Ginzburg 

(1989), a meu ver, por dois aspectos, em primeiro, porque o exercício descolonial, por não ser 

hegemônico, traz formas simbólicas interculturais cuja semântica não é facilmente 

codificável a corpos atravessados pela colonialidade, como o deste pesquisador, assim, os 

sinais e indícios da espiritualidade, do encanto, estão vivíveis e invisíveis nas narrativas, nos 

enredos dos acontecimentos vividos por e entre professores/as e velhas lideranças. Em 

segundo, pela peculiaridade desses saberes, reveladores de um ethos, de cosmogonias e 

ancestralidade, que não estão necessariamente passíveis de entendimento por parte de um 

estrangeiro, como este pesquisador. Dessa forma, a processualidade das visitas, das inserções 

e interlocuções criadas, do diálogo exercitado nas situações de conversa e de entrevista, foram 

fundamentais para uma melhor apreensão, nas narrativas, de temas-geradores e saberes 

relativos à espiritualidade, bem como dos seus modos de ingresso na intergeracionalidade. 

Os indícios dessa inscrição foram, ainda em consonância com a função da Urupema, 

identificados no fluxo semântico de encadeamento dos enredos dos episódios relativos à 

espiritualidade, através do horizonte de análise exposta por Flannery (2011) dos componentes 

das narrativas, que chamo de Curtas ou Longas Histórias, segundo a extensão das mesmas. Os 

referidos componentes da narrativa, originalmente formulados por Labov, trago para esse 

movimento analítico de peneiração, conforme a exposição de Flannery (2011), para melhor 

identificar e compreender as partes das histórias e, sobretudo, os sinais das experiências de 

espiritualidade e das mediações intergeracionais a transitar pelas narrações. 

Por fim, a Interpretação/re-interpretação, na qual, em acordo com Thompson (1995), 

como pesquisador busco uma compreensão dos modos de interpretação prévios dos sujeitos e 

de seus aspectos históricos e sociais. Com ela, expresso o exercício de apreensão por meio de 

metáforas conceptuais que traduzem e são traduções provisórias e inventivas do que aprendi 



41 

 

nesta experiência. As metáforas conceptuais, segundo Sardinha (2007), implicam em um 

modo de conceitualização de uma dada experiência a partir da linguagem de outro domínio 

experiencial, não necessariamente de modo consciente. Neste caso, as metáforas debulhadas 

por mim surgiram principalmente no decorrer do processo Urupema anteriormente descrito. 

São, nesse sentido, convencionais às mediações sociais nas quais emergem, portanto, 

trago elas a partir de alguns insights no decorrer da pesquisa, seja nas visitas- ao alimentarem 

de conteúdo vivencial e simbólico o pensar acerca do tema de pesquisa-, seja neste momento 

mais intenso de escrita, mobilizado com a Urupema do fluxo de contação das histórias. 

Além disso, ainda sobre as metáforas conceptuais que debulhei nessa e com a leitura 

profunda indiciária (outra metáfora conceptual), destaco, através de um cruzamento entre as 

explanações de Sardinha (2007) e Walsh (2008), serem elas interculturais, pois refletem a 

artesania envolta nos entrelugares dos modos de apropriação do mundo e, inclusive, de 

racionalidades constituintes da realidade. Por fim, posso apontar que a categoria teórica 

‘Espiritualidade’ acompanhou a escuta na entrevista e o olhar na compreensão desde o início 

do processo de produção das narrativas, e com ela foi possível visualizar outras três grandes 

categorias empíricas: Natureza, Torém e Medicina Tradicional, pois foram as significações 

identificadas na própria denominação das disciplinas nas escolas e entrevistas.  

O esquema abaixo sintetiza as ideias deste tópico de modo a mostrar como os 

momentos da Hermenêutica Profunda de Thompson (1995) são apropriados e contribuem para 

a compreensão do tema desta pesquisa. Com isso, também anseio explicitar como penso as 

relações entre esses momentos e o exercício apreensivo a articular o Paradigma Indiciário 

com a Pluritopia dos diferentes lugares de enunciação geracionais – professores e velhas 

lideranças- e na pesquisa, o meu lugar de estrangeiro ao aldeamento de Almofala. 

Figura 04: O fluxo do exercício desta Hermenêutica Profunda Pluritópica 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Elaboração própria 

Análise Sócio-histórica e discursiva                    Interpretação e re-interpretação 

 

 

 

 

 

Experiências e mediações 

Intergeracionais 

URUPEMA 

Narrativas 

Semânticas 

do 

Encanto 

Apreensão das formas simbólicas 

interculturais e Criação de metáforas 

conceptuais da Espiritualidade 

Leitura 

Profunda 

Indiciária 



42 

 

2 OS TREMEMBÉ E O GIRO DESCOLONIAL 

 

2.1. As prerrogativas pós-coloniais 

 

 No decorrer do mestrado em educação, entrei em contato com os chamados estudos 

pós-coloniais através das leituras sobre a noção de entre-lugares de Homi Bhabha. Era parte 

de uma leitura em torno do método da Sociopoética. No entanto, foi no Doutorado em 

Educação, a partir das leituras junto ao Grupo de Educação Ambiental Dialógica – GEAD, 

que pude conhecer melhor acerca desse campo de estudos, bem como aprofundar meu olhar 

junto ao debate da colonialdiade. 

 Assim, logo pude me deparar com uma primeira questão muito difundida que é a 

polissemia deste termo, pós-colonialismo. Por vezes, a gerar equívocos como a ideia que a 

colonização foi plenamente superada, sem resultar em efeitos ou em transfigurações ainda 

vigentes. Em meio às várias aplicações dessa terminologia, percebo ser mais consensual seu 

surgimento no campo da crítica literária que se volta para o questionamento da centralidade 

ocidental e do discurso estruturante colonialista. 

Em uma aproximação pode-se caracterizá-lo, como o faz, por exemplo, a crítica 

literária Ania Loomba, como os discursos de constestação sobre a dominação 

colonial e os legados do colonialismo. Todavia, mais comumente, este termo é 

utilizado para designar uma corrente de pensamento recente e particular. Por pós-

colonialismo se identifica um “grupo” específico de intelectuais do “Terceiro 

Mundo”, que teriam ascendido às academias estadunidenses e europeias na década 

de 1980. Este “grupo” teria por objeto de estudo a crítica ao ocidentalismo e ao 

discurso colonial, mas o faria a partir da própria tradição europeia, retomando as 

perspectivas pós-estruturalistas contemporâneas (BARBOSA, 2012, p. 218). 

 Vejo que a ascensão de sujeitos oriundos de colônias ou ex-colônias a lugares 

legitimados de produção do conhecimento ocidental torna possível o acesso à critica das bases 

ontológicas e axiológicas ocidentais, destronadas de seu altar civilizador e presumivelmente 

único. Essa junção de estudos passa a visibilizar o traço colonial persistente não somente na 

literatura, mas na própria constituição das instituições e princípios orientadores do Ocidente. 

 A esse movimento insurgente no interior do mundo acadêmico concatenou-se uma 

série de mudanças sociais e políticas que aprofundaram o que Japiassu descreveu como a 

“crise da razão ocidental”, a percepção dos limites da racionalidade moderna enquanto 

modelo de conhecimento e de intervenção sobre um mundo em crise. É nesse sentido que 

visualizo os estudos pós-colonias, mediante o contexto histórico no e pelo qual emerge sua 

crítica peculiar: 



43 

 

Em contraposição ao avanço da produção econômica, a crítica pós-colonial aponta 

para o acirramento dos quadros de desigualdade social, com o agravamento dos 

abismos entre mundos abastados e mundos em situação de pobreza crônica, cujos 

saldos, já bastante conhecidos, avançam conclamando o surgimento de forças 

reparadoras e movimentos contestatórios. Verifica-se hoje um interesse crescente 

nas dinâmicas internas dos grupos sociais minoritários, suas inquietações e 

demandas compartilhadas, suas formas peculiares de convivência, de comprazer-se, 

de formar alianças, enfim (MARTINS, 2011, p. 01). 

 A presença de autores como Said, Spivak e Bhabha nos centros europeus proporciona 

a abordagem de novas temáticas – particulares aos seus cenários de origem-, ou de antigas 

questões em que passam a ser postos em evidência aspectos coloniais de sua problemática. 

Encontro em Chamecki (2010) o entendimento da convergência dos estudos dos três autores, 

uma “primeira vertente pós-colonialista”, no que concerne “à análise crítica da historiografia 

colonial e eurocêntrica” (p. 122) 

 Além disso, o descentramento das grandes narrativas possibilita o reconhecimento de 

modos de vida e de resistência pautados em outras lógicas culturais e epistêmicas. E esse 

último elemento, parece-me incontornável se pretendemos entender a crise dos modelos 

civilizatórios, os fluxos pelos quais tentam perseverar e as novas formações identitárias, com 

reivindicações e organicidades específicas. Desse modo, podemos iniciar como entendimento 

básico de que a “crítica pós-colonial”: 

Indica releitura da narrativa histórica sob outro viés, e um repensar das atuais 

instituições e relações sociais intra e inter povos, engendradas para atender aos 

anseios do colonialismo. Representa postura de rejeição a ilegítimas formas de poder 

e de dominação – fundadas na raça, nação, etnia, gênero, língua e conhecimento – e 

abertura a outras formas de ser, de saber, de organização da sociedade, e de 

convivência (CHAMECKI, 2010, p. 121). 

  A essas explanações iniciais que apontam algumas especificidades quanto aos estudos 

pós-coloniais, trago outros elementos que me chegaram via a leitura de Inocência Mata, 

autora são-tomense, residente em Portugal, que problematiza tanto o campo discursivo 

denominado de pós-colonial, quanto seus pressupostos e pretensões. 

 Nesse sentido, partilho a sistematização dessa autora por considera-la suficientemente 

esclarecedora e crítica em seu próprio território discursivo. Uma primeira informação que 

trago de Mata (2014) é referente à origem de “pós-colonial”: “Noção relativamente antiga, 

que remonta aos anos 1970, ela só adquire substância conceptual a partir dos anos 1980, no 

mundo anglo-saxônico, particularmente com o hoje datado livro The empire writes back to 

the center: theory and practice in post-colonial literatures” (p. 30). 

 Uma importante distinção que encontro na definição de Mata (2014) é que confere ao 

termo pós-colonial um sentido de contexto geopolítico em que se encontram certos povos, 



44 

 

países ou grupos marcados pelos efeitos culturais de sua experiência de colonização, seja 

colonizador ou colonizado. Como ressalta a própria autora, não se trata de uma noção 

cronológica da história desses lugares, indicadora de um período superado, mas da chamada 

“prerrogativa pós-colonial” a permear as existências coletivas e individuais.  

 Uma segunda distinção refere-se aos elementos que aproximam as diferentes 

iniciativas assim chamadas de “estudos pós-coloniais”: “é a construção de epistemologias que 

apontam para outros paradigmas metodológicos – que potenciam outras formas de 

racionalidade, racionalidades alternativas, outras epistemologias, do Sul, por exemplo – 

diferentes dos “clássicos” na análise cultural e literária” (MATA, 2014, p. 31). 

 Sobre esse ponto, observo que os autores, entre os quais situo Mata, trazem a 

disposição crítica de, a partir das experiências em seus lugares de origem, desbravar o modo 

hegemônico com que foram “lidos” por categorias coloniais, em boa parte, duais e lineares. 

Daí, o empenho da autora em mostrar que esses estudos ao mesmo que visibilizam, produzem 

estéticas pós-coloniais, ou seja, ao passo de sua desconstrução, tanto realçam, como 

reinventam codificações do mundo paradigmáticas (MATA, 2014). 

Nesse ponto, compreendo o enfoque no qual a autora insiste ser a direção desses 

estudos: “a atenção à análise das relações de poder, nas diversas áreas da atividade social 

caracterizada pela diferença: étnica, de raça, de classe, de gênero, de orientação sexual...” 

(MATA, 2014, p. 31). Com a sinalização acima da autora, apreendo como parte da 

“prerrogativa pós-colonial” a implicação e integração entre cultura e poder, ou seja, uma 

análise de processos culturais não pode abster-se ou negligenciar suas relações de poder 

inerentes e vice-versa. Essa questão se consolida pela tensão em torno da diferença presente 

na modernidade e, evidentemente, em sua face colonial, essencialista e binária. Um outro 

aspecto que considero relevante na e para a “prerrogativa pós-colonial” é o que Mata (2014) 

traz como fundamentos de uma “geocrítica do eurocentrismo”, que, pelas palavras da autora: 

pressupõe a instituição de um desvio em direção a uma gramática alternativa com 

categorias e perspectivas que neutralizem – ou, pelo menos, façam desvanecer – o 

peso das mediações metropolitanas da crítica das produções culturais dos “países 

periféricos”, de espaços periferizados, relegados a um lugar subalterno na produção 

contemporânea de conhecimento (p. 32).  

 Entendo que, ao assumir a geografia do espaço e tempo de onde enunciamos e 

adentramos nos fluxos de experiências e de produção de saberes, não apenas “científicos”, é 

fundamental para entendermos como nos situamos nas implicações entre cultura e poder. Por 

isso, com as delimitações que pude aprender de Mata (2014) acerca dos estudos pós-coloniais, 



45 

 

considero suas “prerrogativas” fontes importantes para pensar os processos culturais e 

políticos dos povos “indígenas” no Nordeste, pois, como nos diz a autora: “É este trabalho de 

desvelamento, que é também de desmistificação, que permite direcionar o nosso olhar para os 

(outros e novos) interstícios do poder...” (MATA, 2014, p. 31). 

 No sentido em que a autora desenvolve as noções de pós-colonial, elenco, portanto, 

três pontos chave com os quais anseio exercitar a construção deste trabalho: seu enfoque de 

análise (as fronteiras entre a cultura e o poder), sua pretensão (geocrítica do eurocentrismo) e 

o fundamento de seu objeto (as fronteiras da/e na diferença). Esses são os elementos básicos 

da perspectiva pós-colonial que interessa ao caminhar nesta pesquisa, pois, na medida em que, 

ao voltar-me ao campo de estudo acerca dos Índios no Nordeste, considero ser de fundamental 

importância uma concepção de cultura indissociável dos entendimentos das relações de poder 

a permeiar as relações dos sujeitos, em específico, de suas dinâmicas geracionais e étnicas. 

Pois ambas impossibilitam um olhar, por parte do pesquisador, dos sujeitos, dos grupos e 

povos como entes cristalizados, ahistoricos e homogêneos.  

Afinal, etnicidade e intergeracionalidade envolvem processos potencialmente 

singularizantes, heterogeneizantes e históricos. Prerrogativas que promovem interlocuções 

que situam este estudo em um exercício, complexo e, inclusive, contraditório, de busca por 

não reprodução de categorizações estereotipadas e discriminatórias sobre os povos indígenas 

do Nordeste, de seus processos identitários e étnicos, em suas nuances e multiplicidades.  

 

2.2. Das “prerrogativas pós-coloniais” ao “giro descolonial” 

 

 Durante o doutorado em Educação Brasileira, entrei em contato, via GEAD, com 

questionamentos ao paradigma moderno de modo a visibilizar e fundar outras racionalidades, 

estéticas e modos de vida em sua maioria desconsiderados pelas disciplinas e instituições do 

chamado sistema-mundo globalizado. Tais questões surgiram através da leitura dos estudos de 

autores/as de áreas do saber diversas a apontar a indissociável relação entre o 

empreendimento colonizador e a consolidação das instituições e da razão moderna.  

Esses autores/as proporcionaram uma ampliação e complexificação dos temas por 

mim até então estudados e vividos de certa forma.  Assim, chego ao trecho abaixo que resume 

de modo detalhado as características básicas desse grupo ao qual, até o momento, reporto-me:  

Hacia 1998 comienza a formarse um colectivo de pensamiento crítico en América 

Latina compuesto de una red interdisciplinar y multigeneracional de intelectuales 



46 

 

entre los que contaron los semiólogos Walter Mignolo y Zulma Palermo, los 

sociólogos Aníbal Quijano, Edgardo Lander, Ramon Grosfoguel y Agustín Lao-

Montes, la pedagoga Catherin Walsh, los antropólogos Arturo Escobar y Fernando 

Coronil y los filósofos Enrique Dussel, Santiago Castro-Gómez, Maria Lugano y 

Nelson Maldonado –Torres. Este grupo fue bautizado “proyecto 

modernidade/colonialidad” (P-M/C) dado que su tesis fundamental, que 

desafortunadamente tuvo su última reunión oficial en el año 2005, consiste en 

proponer la colonialidad y la modernidad como un par de conceptos inseparables, o 

mejor dicho, como dos fenômenos simultâneos y fundantes el uno del outro 

(MIRANDA ECHEVERRY, 2013, p. 95) 

 Confesso que as elaborações e as sistematizações sobre as implicações dessa parceria 

(modernidade/colonialidade) ajudaram-me na compreensão de aspectos já indicados nos 

estudos pós-coloniais e nas obras de Paulo Freire e de Martin-Baró (estas ainda no período da 

graduação em Psicologia). Conforme abordarei mais a adiante neste trabalho, faz-se presente 

na Psicologia da Libertação de Martin-Baró, particularmente, em sua proposta de análise 

psicossocial da religiosidade na América Latina. 

 Por essas contribuições na leitura que fazia desses autores já em minha graduação, é 

que, em concordância com Miranda Echeverry (2013), ressalto no projeto 

modernidade/colonialidade a relevância em se analisar essa imbricada relação e suas 

repercussões ético-políticas tanto na América Latina quanto em outras regiões como os 

continentes Africanos e Asiático. Dentre aquelas, desperta minha atenção às configurações 

históricas da relação com a alteridade que emanam e refletem as formas de constituição de 

instituições, de sociabilidades e de territórios. Do que resulta em uma apreensão da 

historicidade desse processo, do traçado colonial das fronteiras nas quais a alteridade é 

situada. Nesse sentido, trago a contribuição de Miranda Echeverry (2013) que demarca, nesse 

coletivo crítico na e da América Latina, um colaborativo esforço reflexivo que: 

tinha como eixo central a proposta descolonizadora, justificando que mesmo os 

estudos pós-coloniais não conseguiam transcender os laços da colonialidade. Essa 

crítica se justificou nos seguintes postulados: perspectiva verdadeiramente universal 

não pode se basear em universal abstrato, e sim em diálogo crítico que congregue 

diversos projetos políticos/ético/epistêmicos de um mundo pluriversal; crítica do 

colonialismo deve considerar o ponto de vista subalterno do “Sul-Global”, a partir 

do horizonte de seus corpos e lugares étnicos/raciais/sexuais subalternizados (p. 

122-123) 

 O horizonte descolonizador torna-se parte e supera a identificação e a análise da 

unidade modernidade/colonialidade. Daí o passo diferencial, visto nesse projeto, diante dos 

estudos pós-coloniais, ao trazer para o processo e seu fim a via descolonial. Apesar de que 

considero que, por exemplo, Mata (2014) traz em sua área específica, a crítica literária, 

elementos desses postulados, assim como Santos em sua Ecologia de Saberes. 



47 

 

Dessa maneira, em função do alcance do meu olhar, aponto o segundo postulado, em 

específico o trecho, “em diálogo crítico que congregue diversos projetos 

políticos/éticos/epistêmicos de um mundo pluriversal”, como o mais relevante porque articula 

o percurso e a “chegada” desse exercício descolonializante. Não um “fim”, pois, 

imageticamente, creio ser mais oportuna a significação de uma espiral, aberta à dialética e à 

complexidade, do que o círculo, ensimesmado, fechado. E um “exercício” que seja 

plenamente “apreensivo”, no duplo significado desta palavra, de inquietante e até receoso, por 

um lado, e de outro, apreender – apanhar e pegar (ação que sinaliza uma relação criada e 

intencional) ou captar profundamente, compreender. Um exercício pautado não na 

neutralidade da ciência moderna, mas no rigor da problematização crítica da colonialidade 

perseverante em seu próprio fazer. Para ilustrar alguns pontos importantes, nesta reflexão que 

estou a cultivar junto a esses autores, partilho o que considero ser fruto de tal exercício, e uma 

de minhas primeiras leituras, por isso, bastante marcada por estranhamentos em seu início. 

Refiro-me ao que Lander (2005) denomina de “eficácia neutralizadora” (p.8)  da ciência 

moderna e do pensamento neoliberal pela “naturalização das relações sociais”(p.8).  

Ele nos alerta da hegemonia produzida em nossa contemporaneidade, em que o projeto 

moderno e neoliberal, constitui “a” experiência civilizatória do e para o humano. Expressão 

de sua evolução social e de seu progresso científico, econômico e cultural. Com efeito, aquilo 

que não converge nesse curso “natural” das coisas, é pensado em termos periféricos e 

subalternizados. Para Lander (2005), as ciências sociais (também as humanas, as exatas e a 

saúde) possuem participação fundamental tanto para essa “eficácia neutralizadora” quanto 

para sua superação: 

A busca de alternativas à conformação profundamente excludente e desigual do 

mundo moderno exige um esforço de desconstrução do caráter universal e natural da 

sociedade capitalista-liberal. Isso requer o questionamento das pretensões de 

objetividade e neutralidade dos principais instrumentos de naturalização e 

legitimação dessa ordem social: o conjunto de saberes que conhecemos globalmente 

como ciências sociais (p. 08). 

 Ou seja, os saberes modernos trazem na rigidez e exclusividade de seus princípios 

metodológicos e nas suas fragmentações disciplinares a força mantenedora de uma visão 

naturalizadora de uma experiência particular, a sociedade capitalista e neoliberal, alçada a 

evidência modeladora universal do humano. Nesse sentido trago uma dimensão dos saberes 

modernos, apontada por Lander (2005), que implica na sua capacidade discursiva de 

neutralização de outras racionalidades e epistemologias. Ela refere-se às cisões incidentes no 



48 

 

mundo e na vida e refletidas nos saberes construídos acerca dessa dita “realidade”. São as 

“múltiplas separações do Ocidente” (p. 09).  

 Posso dizer que essas cisões apresentam-se nas seguintes relações: a) sagrado, humano 

e natureza; b) corpo e mente ou razão e mundo; c) separação da razão em ciência, a 

moralidade e a arte; d) especialistas e leigos. A cisão entre o sagrado, o humano e a natureza é 

descrita por Lander (2005) como originada na cosmovisão judaico-cristã, que dessacraliza a 

relação entre humanos e natureza, de modo que aquele possuiria direitos ilimitados de ação 

sobre essa. Enxergo no antropocentrismo próprio da modernidade a origem dessa separação 

com os demais seres vivos e do discurso legitimador da suposta superioridade da espécie 

humana frente às demais. Como efeito disso, está a inferiorização das racionalidades e das 

socialidades em que essa relação é pensada e se dá de forma mais horizontal e é, as vezes, por 

isso, sacralizada. Lanço a segunda cisão explanada por Lander (2005) que é a do corpo e 

mente/razão e mundo, que possuem em Descartes sua fonte mais relevante para a 

modernidade. Se observarmos, esta segunda cisão possui uma forte ligação com a primeira, 

pois uma implica na outra. A dessacralização da natureza possibilita sua tomada por parte do 

humano moderno, como um recurso a ser controlado e explorado. E assim também, segundo 

Lander (2005), podemos ver em relação ao corpo que, no curso em que a ciência moderna 

desenvolve-se, amplia sua ausência de significação (hoje, arrisco dizer, sua intermitência, 

fulgacidade). Condição mestra para sua adaptação ao modo de produção baseado no regime 

escravocrata e, posteriormente, industrial. 

Natureza e corpo desprovido de uma simbologia cosmogônica sacralizadora, portanto, 

passíveis de serem coisificados, de terem status de posse do humano (embora, 

contraditoriamente, este seja parte daqueles) e de adquirirem valor de compra. Nesse aspecto, 

é que também se desqualifica quem ou o que a eles se associa: as emoções e os sentimentos, 

as demais formas e modos de vida. O que me parece ser o alvo principal de Lander (2005) em 

seu texto, é a possibilidade com que a natureza e o corpo, ou melhor, o mundo torna-se objeto 

para as ciências modernas e, consequentemente, manipuláveis para e pela uma racionalidade 

que os retirará do plano da dignidade para o da utilidade. As outras duas divisões, c) 

separação da razão em ciência, a moralidade e a arte; d) especialistas e leigos, Lander 

(2005) nos traz por meio da reflexão de Habermas sobre as conceitualizações de Weber 

acerca da constituição da modernidade cultural. A separação acima referida proporciona o 

fortalecimento do discurso e a institucionalização de uma epistemologia, da moralidade e da 

justiça, e da arte como produto e objeto de crítica.  



49 

 

Em cada um desses casos, o que me chama a atenção, é, primeiro, seu desdobramento 

direto: a criação de especialismos e de um profissionalismo os quais alargarão as distâncias 

sociais e estreitarão as possibilidades de reconhecimento dos saberes da maioria da população. 

O desmembramento da razão moderna na ciência invoca a esta o lugar de validade da 

produção de conhecimento, reservando a outros espaços sociais, um status inferior (isso 

quando ainda é considerado um saber). Um efeito direto sobre esse ponto está no 

questionamento às tradições comunitárias, étnicas e geracionais.  

Percebo ser esse um ponto gerador de uma crise peculiar nas relações intergeracionais, 

interétnicas e intercomunitárias, pois quando um dos grupos ou sujeitos é identificado como 

não acadêmico, não científico, não moderno, torna-se sinônimo de atraso, de superstição ou 

de falta de rigor e lógica. O resultado mais devastador desse encastelamento da ciência 

moderna está na sua autoproclamação de método mais qualificado e efetivo para a produção 

do conhecimento e, logo, para intervenção no mundo. Com isso, vejo que outras lógicas, 

racionalidades e modos de vida, passam a ser objeto da ciência, mas não sujeitos. 

No que concerne ao surgimento de uma teoria da moral e da justiça, conforme Lander 

(2005), vejo como principal efeito a assunção do Estado e do Direito Moderno pautados na 

busca por uma racionalização da produção, dos bens, dos direitos e deveres dos ditos 

cidadãos. Sob o batismo da razão moderna, um modelo particular de governo, pautado em 

uma noção de Estado e de Direito, é evocado ao plano do universal e, dessa forma, 

paulatinamente, emerge uma noção de Democracia, suposta herança grega, impossível de 

recusa pelos povos habitantes dos continentes africano, asiático e americano.  

No Brasil colônia, visualizo a repressão às insurreições no Brasil colônia 

(Confederação dos Tamoios, Guerra dos Bárbaros, a Revolta no Maranhão etc) com objetivo 

de consolidação do domínio colonizador de Portugal, o que pressupõe no campo ideológico a 

exaltação de seu modelo civilizatório calcado no governo monárquico, no mercantilismo e no 

cristianismo missionário. No Brasil República, várias revoltas (Canudos, Caldeirão, 

Contestado, Revolta da Vacina, da Chibata etc) também se sucederam e, de modo geral, 

compreendo que traziam em si a não identificação com o modelo civilizatório anunciado com 

a república. A violência com que foram combatidos seja militar, seja ideologicamente, 

demonstra o olhar colonialista com que essa forma de governo foi imposta, a despeito das 

racionalidades, dos modos de vida e dos valores existentes, em suas mais variadas feições, na 

população. Entendo que esses conflitos, tornam visíveis as diferentes sociabilidades, 

organicidades e ethos presentes nas experiências históricas em que ocorreram. Expressam 



50 

 

insatisfações com os propósitos do regime republicano em construção, denotam um choque 

em que modos de existência entraram em rota de colisão.  

A violência perpetrada pelos governos da época é diretamente proporcional ao receio, 

ao incômodo e ao tratamento destinado pelas elites brasileiras ao Outro a frente de tais 

movimentos populares. Uma moralidade e justiça alicerçadas na suposta superioridade da 

razão moderna, são condições para a estruturação de um Estado suficientemente “legitimado” 

para agir de modo a garantir sua própria primazia sobre a sociedade. Trago então essa 

violência nos termos expressos por Guanaes (2015), como constitutiva do Estado Moderno e 

representação principal de sua colonialidade. 

Quanto à Arte, seu desmembramento da ciência, da moral e da justiça, proporciona 

alguns efeitos que repercutirão nas relações sociais e na historicidade inerente aos processos 

educativos. A arte é primeiramente excluída da razão moderna, dos cânones de sua 

metodologia e de sua linguagem exploratória. Nesse aspecto, o positivismo tem papel 

importante, embora não único, em afirmar a necessidade de uma linguagem objetiva para a 

ciência, o que implica, no distanciamento dessa em relação à polissemia das produções 

artísticas. Por outro lado, essa exclusão possibilita que a ciência e a indústria ocidentais à trate 

como objeto. Seja a ser ensinado, seja para ser analisado e reproduzido. A “cultura de massa” 

não seria possível sem essa aliança entre técnica-ciência-indústria. A Arte para ser estudada e 

reproduzida, torna-se fragmentada em especialidades: a dança, o teatro, a pintura etc.  

E a integração dessas “disciplinas” encontradas em tradições e em práticas de grupos 

étnicos, por exemplo, é vista como algo rudimentar ou exótico. Dessa forma, aqueles sujeitos 

detentores desses saberes também são vistos como “amadores” ou “populares”, como 

integrantes de um estágio anterior à Arte Moderna, não profissionais. As manifestações 

artísticas das dnominadas “culturas populares” são dualizadas com as da “cultura erudita”, 

esta sendo expressão de uma estética, de um gosto, de habilidades e técnicas mais “refinadas”. 

Com isso, observo que as manifestações artísticas identificadas pelos próprios grupos 

e sujeitos precisam ser entendidas sob outra ótica, longe dos efeitos dessas cisões. Acredito 

ser fundamental a análise e a compreensão do fenômeno artístico em sua peculiaridade 

estética e de seu inerente processo de criação, independente de seu envolvimento com a 

reprodução e/ou ruptura intencional com modelos vigentes em cada época. Junto a isso, somo 

a identificação dessa separação mencionada, suas repercussões na definição do que vem a ser 

o trabalho e o produto artístico em cada sociedade e período histórico, sem perder de vista a 

heterogeneidade desses processos. 



51 

 

 Nesse sentido, ressalto que as alternativas a essa, digamos, fragmentação e exploração 

capitalista da estética para fins exclusivos de consumo, podem ser encontradas em 

perspectivas dentro do próprio ocidente, mas adquirem potência no horizonte do projeto 

modernidade/colonialidade, já principalmente, nos estudos pós-coloniais. A Sociopoética, por 

exemplo, representa uma proposição de aproximação entre ciência e arte na produção do 

conhecimento, tanto na sua metodologia e análise, como na sua socialização. O 

desmembramento da razão, segundo Lander (2005), antes envolta em uma unidade na religião 

e na metafísica, passa a, na qualidade de razão moderna, configurar a Ciência, o Direito e a 

Arte Modernas. Como explanei, entre seus efeitos, está a negação de outras racionalidades e 

epistemologias, o que considero ser o teor fundante da violência como atitude frente à 

Alteridade. Junto a essas separações descritas por Lander (2005) articulo a idéia de Santos, 

sobre a lógica do pensamento abissal que se estrutura e é estruturado pelo “desperdício da 

experiência”, pela formação de ausências ou de estereotipias desqualificadoras de outras 

lógicas de existência cujo ethos exila-se ou é degredado à invisibilidade. 

Em sintonia com a lógica do pensamento abissal a que aludi a Santos, Lander (2005) 

reconhece, sob a contribuição de outras interlocuções, causas e efeitos dessas cisões que 

dificultam a sua leitura enquanto fenômeno histórico e político, uma experiência social 

particular que se universaliza ao instituir a homogeneização do “o” mundo Ocidental, 

moderno e capitalista em dualidade ao “Oriente”, “bárbaro” e “atrasado”. O que mais me 

chama a atenção no alcance dessa denúncia são as implicações nos modos de objetivação e de 

subjetivação dos sujeitos e da vida, nos quais ocorre a neutralização da Alteridade e a 

naturalização dessas relações (separações).  

Cria-se desta maneira, como assinalou Charles Taylor, uma fissura ontológica entre 

a razão e o mundo (Apffel-Marglin, 1996: 6), separação que não está presente em 

outras culturas (Apfell-Marglin, 1996: 7). Somente sobre a base destas separações – 

base de um conhecimento descorporizado e descontextualizado- é concebível esse 

tipo particular de conhecimento que pretende ser des-subjetivado (isto é, objetivo) e 

universal (LANDER, 2005, p 9-10). 

 A fissura ontológica entre razão e mundo, pressupõe uma dissociação antropocêntrica, 

entre o humano e a vida, de forma a ser condição para a chamada neutralidade científica, e 

simultaneamente, industrial. Ciência e indústria simbioticamente aliadas na promoção do 

mercado e do consumo. Assim, o saber moderno se consagra como “a” eficaz fonte de e para 

o conhecimento, e a norma legítima para a intervenção no mundo. Sem essa “base” a qual o 

autor acima refere-se não seria possível a concretização tão eficaz dessa lógica motora do 

sistema-mundo capitalista. A esse ponto, reitero com inquietação a importante participação 



52 

 

das chamadas ciências sociais, ou, de acordo com Santos, das ciências de modo geral, para a 

eficácia desse projeto. Vejo em concordância com os dois autores, o empenho dos saberes 

modernos na validação, através da formulação e da reprodução dessas separações, da 

universalização do pensamento neoliberal, do desenvolvimento da técnica auxiliar ao modo 

de produção industrial e da cisão ontológica do humano e da vida. No entato, relembro que 

esse processo tem o caráter histórico eurocêntrico, ou seja, há um poder associado a um logos 

com pretensões exclusivas, fechado a outros arranjos epistêmicos e cosmogônicos. Esse 

caráter se torna indispensável da reflexão acerca das separações anunciadas e sua relação com 

a formação da unidade modernidade/colonialidade, pois: 

A conquista ibérica do continente americano é o momento inaugural dos dois 

processos que articuladamente conformam a história posterior: a modernidade e a 

organização colonial do mundo. Com o início do colonialismo na América inicia-se 

não apenas a organização colonial do mundo mas – simultaneamente- a conquista 

colonial dos saberes, das linguagens, da memória (Mignolo, 1995) e do imaginário 

(Quijano, 1992). Dá-se início ao longo processo que culminará nos séculos XVIII e 

XIX e no qual, pela primeira vez, se organiza a totalidade do espaço e do tempo – 

todas as culturas, povos e territórios do planeta, presentes e passados- numa grande 

narrativa universal. Nessa narrativa, a Europa é- ou sempre foi- simultaneamente o 

centro geográfico e a culminação do movimento temporal (LANDER, 2005, p. 10) 

 Ora, observo que a fissura ontológica provocada pelas separações, expostas por 

Lander (2005), exigem a criação e reiteração de uma narrativa na qual as identidades possam 

ser situadas em uma hierarquia axiológica e epistêmica neutralizadora da Alteridade e 

naturalizadora das relações sociais. Nesse grande texto, vejo o dramático encontro entre 

personagens colonialmente estereotipados em ocidente moderno europeu e nos outros povos, 

saberes do planeta (LANDER, 2005).  

Quem enuncia, direta ou indiretamente, a narração, é, não a toa, o narrador (homem, 

adulto, letrado, branco, homossexual), o espaço da narrativa criada é desprovido de 

significação anterior, “fundado”, então, pelos desbravadores da “civilização”, cujo tempo, é o 

da cronologia linear e evolucionista do progresso ocidental. É nesse aspecto que Lander 

(2005) sinaliza a contribuição de Mignolo quanto à relevância “do lugar privilegiado do 

lugar de enunciação” do discurso da colonialidade. E de que é composto esse discurso? Para 

tal questão recorro à sistematização de Walsh (2008) a cerca da matriz colonial à qual o 

pensamento decolonial volta-se na ânsia de sua análise crítica e transformação. Sobre essa 

matriz, Walsh considera a definição de Quijano uma das mais precisas pois:  

apunta la permanencia conflictiva de la relación y domínio colonial –que iniciarion 

en 1492- y evidencia una estrutura o matriz de poder colonial que parte de los 

interesses de capitalismo en el marco de la modernidade y que cruce prácticamente 

todos los âmbitos de la vida (WALSH, 2008, 136).  



53 

 

A partir dessas premissas, ao meu ver, muito semelhantes às “prerrogativas pós-

coloniais” expostas por Mata (2014), Walsh avança na exposição daquilo que, conforme 

Quijano, podemos considerar os eixos entrelaçados de dominío da coloniadade: do Poder, do 

Saber, do Ser e, este acrescentado pela autora, do Viver. A colonialidade do poder, segundo a 

autora, constitui um sistema de classificação dos sujeitos e grupos, bem como de suas 

produções e relações. Envolve uma hierarquização baseada em parâmetros de raça e sexual, 

em cujo tôpo encontra-se a identidade “branco e masculino”. Nesse aspecto, já é possível 

observar, diante dessa primeira informação, que trata-se de uma noção sistêmica, que busca 

englobar a tudo e a todos, e denota necessariamente as relações entre as partes, as quais são 

classificadas em termos de valorativos. Assim, os critérios racial e sexual empregados 

refletem a referência ontológica colonial, de seu sistema semântico, institucional e relacional, 

voltada para a consolidação de um domínio, de um projeto, por isso, classificatório. 

Este es el uso de “raza” como patrón de poder conflictivo y permanente que desde la 

colônia hasta hoy há mantenido uma escala de identidades sociales con el blanco 

masculino en la cima y los índios y negros en los peldaños finales, éstas últimas 

como identidades homogéneas y negativas. Este patrón de poder ha servido los 

intereses tanto de la dominación social como de la explotación del trabajo bajo la 

hegemonia del capital (WALSH, 2008, p. 136). 

Com esse trecho, trago a compreensão de Mignolo da necessidade sistêmica 

classificatória da qual emergem as políticas identitárias. Com isso, a diferença não 

desaparece, mas é estereotipada, generalizada. Um padrão de poder que suscita e reflete um 

projeto político e civilizatório. Esse eixo de domínio da colonialidade é importante no estudo 

em que me proponho, pois perpassará as relações intergeracionais, interculturais e 

interétnicas, mesmo que nas práticas de resistência a essa hierarquia e de singularização frente 

a estereotipia. Ainda quanto à colonialidade do poder, alguns elementos lanço no que diz 

respeito ao tema da religiosidade. O parâmetro racial e sexual, em um sistema de classificação 

monolítico, que instaura um tôpo, ou um centro modelador, que se impõe e não somente local, 

mas globalmente.  

Acredito está ai a impossibilidade de pensar o projeto de expansão colonial, sem a 

participação missionária do Cristianismo, cuja noção de divino, em sua feição mais 

generalizada e útil à colonialidade, traduz-se em uma imagem masculina – patriarcal- e branca 

– em sua retratação habitual. O monoteísmo cumpulsório, a presença branca e masculina nos 

grandes cargos eclesiais e no imaginário do divino são elementos inclusivos desse padrão de 

poder. Obviamente, que não afirmo tais pontos de modo absoluto, mas em termos relacionais 

aos quais as várias outras feições identitárias são classificadas. Outro eixo de domínio que 



54 

 

trago para esta discussão, é a colonialidade do saber. Sobre ela, Walsh (2008) indica o 

centralismo do modelo ocidental europeu de racionalidade. Nesse aspecto, saber torna-se 

sinônimo de modernidade, em um processo social calcados em instituições e parâmetros de 

validade fundados pela e na lógica colonial-capitalista. Assim, Walsh (2008) apresenta a 

expressiva presença da colonialidade do saber no sistema educacional e no modelo de Estado-

nação, na medida em que a epistemologia e metodologia edificadoras da razão moderna 

governam o centro institucional da produção do conhecimento e condicionam a racionalização 

das ações estatais, conferindo a elas sua lógica inerente. 

Al atravesar el campo del saber, usándolo como dispositivo de dominación, la 

colonialidad penetra en y organice los marcos epistemológicos, academicistas y 

disciplinares. Por eso, opera hoy dentro del discurso de muchos intelectuales 

“progressistas” que se esfuerzan en desacreditar tanto las lógicas y racionalidades 

del conocer que historicamente (y aún) se encuentran entre muchos pueblos y 

comunidades ancestrales, como los emergentes intentos de construir y posicionar 

“pensamento proprios” de carácter decolonial (WALSH, 2008, p. 137). 

Essa desqualificação dos saberes outros, para além da modernidade, é crucial para a 

eficácia da neutralização dessas alternativas potencialmente ameaçadoras da razão colonial. 

Por isso, reitero a autora quando alude à presença da colonialidade do saber no amplo e 

complexo campo educacional, indicativa da magnitude dos desafios para o pensamento 

descolonial. É nesse aspecto que entendo a práxis na qual Freire (1987) constrói a Pedagogia 

do Oprimido um exercício nesse horizonte, pois considero ter ele em suas reflexões acerca da 

“educação bancária” e da “ação antidialógica” identificado esse domínio da colonialidade, 

negadora da palavra, da condição e do direito de pronunciá-la. 

Enxergo, também, em elaborações posteriores inspiradas no “círculo de cultura” e na 

“dialogicidade” de Freire (1987), como a Pesquisa-participante (Brandão), a Sociopoética 

(Petit) e a Pesquisa Engajada (Figueiredo), o imperativo do reconhecimento e respeito aos 

saberes prévios dos grupos e sujeitos. A abertura aos saberes de experiência feita e ao 

conhecimento que o oprimido possui da opressão traz à educação outras racionalidades e 

epistemologias, tornadas possíveis e potencializadas, de acordo com Freire (1987), quando 

ingressas na e da práxis de libertação. Passo assim para o eixo de domínio da colonialidade 

profundamente conexo aos dois citados: a do “ser”. Antes de expô-lo, ouso uma associação, 

sem pretensões absolutas, de que a colonialidade do poder relaciona-se preponderantemente à 

pólis- o lugar ou não-lugar político de cada um na sociedade. A do saber, ao logos- o 

conhecimento, seus caminhos de construção e critérios de validação e relevância. A do ser, 



55 

 

engloba, segundo Walsh (2008), a normatização ontológica da racionalidade moderna gestada 

nas instituições sociais. Nas palavras dessa autora: 

es la que se ejerce por médio de la inferiorización, subalternizacion y la 

deshumanización: a lo que Frantz Fanon (1999) se refiere como el trato de la “no 

existência”. Apunta la relación entre razón-racionalidad y humanidade: los más 

humanos son los que forman parte de la racionalidad formal – la racionalidad meio-

fin de Weber que es la racionalidad de la modernidad concebida a partir del 

individuo “civilizado” (WALSH, 2008, p. 138). 

Vejo que o entrelace entre os eixos de domínio da colonialidade é bastante estreito e as 

interconexões são várias e indissociáveis. Neste eixo específico identifico os processos de 

subalternização e de desumanização, os quais foram problematizados por Fanon e Memmi, 

em contextos de colonização, e por Freire em sua Pedagogia do Oprimido. Processos esses 

emergentes da tensão permanente entre colonizador e colonizado, das violências múltiplas 

habitantes e fundadoras desse espaço social e cultural cindido entre ambos. Mas processos 

cuja lógica também persiste, com suas metamorfoses históricas, nas políticas identitárias com 

suas premissas essencialistas e no etnocentrismo desqualificador da Alteridade. A 

essencialização da diferença, a tendência à estereotipia do outro, a invisibilidade étnica do 

branco, a naturalização da dualidade de gênero masculino-feminino e, principalmente, o 

silenciamento da voz e da palavra desse Outro são os componentes desse domínio do “ser”.  

Por isso, essa colonialidade caminha em parceria com a Poder e do Saber na medida 

em que é causa e efeito das demais. A norma ontológica da razão colonial moderna surge 

como critério para classificação hierárquica dos grupos e, ao mesmo tempo, como implicação 

dessa mesma estratificação sobre a existência humana. Dessa forma, chego ao eixo quarto 

desta exposição, a colonialidade da vida ou da mãe natureza. Esse ponto foi mais 

desenvolvido por Walsh (2008) que o situa do seguinte modo: “encuentra su base en la 

división binaria naturaleza/sociedad, descartando lo mágico-espiritual-social, la relación 

milenária entre mundos biofísicos, humanos y espirituales, incluyendo el de los ancestros, la 

que da sustento a los sistemas integrales de vida y a la humanidad misma” (p. 138) 

Entendo essa colonialidade direcionada para a dessacralização da territorialidade e da 

temporalidade existente, nos dizeres de Walsh (2008), em comunidades e movimentos 

ancestrais, cuja cosmovisão torna-se obstáculo a ser confrontado militar ou pedagogicamente. 

Processo este que envolve a desqualificação desses saberes, daqueles e das práticas em que 

são enunciados, e dos simbolismos que abrigam seu teor sagrado. 

Com isso, percebo que o empreendimento conjunto da colonização e modernidade não 

obteria sucesso se a cosmovisão dos povos fosse entendida como digna e legítima, ou seja, se, 



56 

 

estivesse no mesmo plano horizontal.  Mas, pelo contrário, como parte da separação entre 

razão e mundo, natureza e cultura, a colonialidade volta-se para a própria existência, para a 

vida e o viver. Questionar as relações sacralizadas dos povos, inserir a dualidade do sagrado e 

profano ocidental-europeu e exaltar a mitificação da ciência moderna são processos cruciais 

desse domínio. Daí a pertinência observada por Walsh (2008) da negação das cosmovisões 

sacralizadoras da natureza e da vida nos diferentes cantos do planeta: 

Al negar esta relación milenária, espiritual e integral, explotar y controlar la natureza 

y ressaltar el poder del individuo moderno civilizado (que aún se piensa com 

relación al blanco europeo o norteamericano) sobre el resto, como también los 

modelos de sociedad “modernas” y “racional” con sus raíces europeo-americanas y 

cristanas, este eje de la colonialidad há pretendido acabar con todo la base de vida de 

los pueblos ancestrales, tanto indígenas como afrodescendentes (p. 139). 

Esse eixo, assim como os demais, reflete as separações apontadas por Lander (2005) 

originadoras e reiteradas no e pelo par modernidade/colonialidade. As cisões entre mente e 

corpo, razão e emoção, humano e natureza projetam um lugar ausente de significação 

dignificante, permeado de ethos. Mas não por essa não existir dentro de outras cosmovisões 

ou mesmo dentro da própria história cultural europeia. E sim pela necessária negação de um 

ethos significador da natureza e da vida, que dificultaria a legitimação de sua redução a uma 

“matéria-prima” a serviço da produção e do consumo. À Alteridade é reservado o exílio, a 

migração em sentido de desterro. Sem a qual, não seria possível a afirmação do mesmo, dos 

centros da pólis, do logos, da ontologia e da vida. No entanto, creio ser importante ressaltar 

que os quatro eixos entrelaçados da colonialidade, embora fortalecedores da eficácia da 

naturalização universalização da experiência europeia, tem por sua qualidade, o conflito e a 

tensão como estados permanentes. Na ilustração de Fanon sobre a tensão permamente entre 

colono e colonizado, no retrato de Memmi do conflito do colonizado entre a atração e a 

repulsa pelo colonizador, e na leitura de Freire das mediações opressores-oprimidos, encontro 

esse estado contraditório e paradoxal, fonte da capilaridade colonial mas também das suas 

insurgências. Isso tudo torna, portanto, o fazer da produção do conhecimento, em seus 

diversos espaços e tempos, um exercício de apreensão, como disse anteriormente, no duplo 

sentido da análise e compreensão e da inquietação, receosa diante desse cenário e mobilizada 

pela busca de modos de re-existência.  

Modos esses, que acredito não serem possíveis pela atualização das separações 

elencadas por Lander (2005) nem das colonialidades explanadas por Walsh (2008), mas pela 

identificação e proposição de lógicas, de racionalidades integradoras, invisíveis, a princípio, 

ao abismo abissal criado pela e na modernidade/colonialidade. Um exercício que não traz em 



57 

 

seu centro, a eleição de altares para a ciência, para a moral e a justiça, para a arte, mas 

relações dialógicas entre saberes, descoloniais.  

É nesse ponto que me dirijo agora para os pressupostos e os efeitos do “giro 

descolonial”, conforme a sistematização de Chamecki (2010) e sua ênfase nos apontamentos 

de Mignolo acerca desse deslocamento ético, político e epistêmico necessário para a 

superação das múltiplas facetas da colonialidade. Desse modo, abordo aqui as ideias básicas 

desse exercício apreensivo do giro colonial, sua característica, seu surgimento e sua 

orientação. Comungo com o estudo de Chamecki (2010) que será a interlocução da qual 

absorvo estas sínteses. Adianto que serão suportes epistêmicos para esta pesquisa a busca em 

reaproximar os aspectos separados no e pelo projeto da modernidade – conforme Lander 

(2005)-, a análise crítica das faces de domínio da colonialidade– de acordo com Walsh (2008) 

e o exercício inventivo necessário ao giro e o pensamento descolonial- segundo Mignolo 

apud Chamecki (2010). Quanto ao Giro descolonial, enquanto movimento apreensivo:  

Caracteriza-se por sustentar que a crítica ao eurocentrismo moderno deve ser 

construída “de baixo”, do horizonte dos povos localizados no lado obscuro da 

modernidade, do contexto cultural e social daqueles que foram inferiorizados e 

vilipendiados pela normatização moderna, da experiência histórica das vítimas da 

faceta violenta da modernidade (CHAMECKI, 2010, p. 123). 

 Essa é a fonte de sua apreensão, partir do lócus subalternizado e desumanizado, de 

suas experiências, seus ethos, saberes e sociabilidades, de modo a não só dá visibilidade essas 

racionalidades exiladas dos cânones da razão moderna, mas contribuir para e na 

desconstrução dos pilares da divisão abissal (SANTOS, 2010) fonte do seu desterro. Nesse 

aspecto, entendo que a Pedagogia do Oprimido de Paulo Freire antecipa as bases ética, 

política e educacional do giro descolonial, pois fundamenta uma opção pelos exilados e 

desterrados do mundo dual da modernidade/colonialidade.  

Sua proposição em partir dos saberes prévios dos sujeitos envoltos nas cadeias da 

opressão, dos temas-geradores das situações-limite de suas vidas, da postura dialógica e não 

paternalista ou bancária frente a esses saberes e sujeitos, inegavelmente, move-se no sentido 

do giro descolonial. Assim, também observo a Psicologia da Libertação, inaugurada por 

Martin-Baró em convergência com a característica mestra do giro descolonial, ao buscar, 

inspirada também em Freire (1987), um saber e fazer profissional pautado em uma práxis 

problematizadora das relações e afetos que emudecem as significações dos sujeitos. Em 

especial, a contribuição de Baró na compreensão que trago acerca da religiosidade nesta 

pesquisa, está mais precisamente em um olhar explicativo e compreensivo desse fenômeno, 

psicossocial, não redutor da experiência religiosa e cego aos condicionantes históricos. Nesse 



58 

 

sentido é que apresento mais uma sinalização de Mignolo, abordada por Chamecki (2010), 

quanto ao giro descolonial pois este “surge da diferença colonial, isto é, de tudo que foi 

reduzido ao silêncio e ao passado, tido como superado e relegado à exterioridade, desde que o 

pensamento imperialista se converteu em único” (p. 128). 

 Ou seja, a irrupção descolonial envolve uma apreensão, sobretudo, por parte dos 

próprios sujeitos, oprimidos ou subalternizados, do lugar, do tempo e da linguagem de sua 

enunciação. A assunção da alteridade, não mais como diferença em função do centro 

moderno, implica, ao meu ver, em territorialidades, temporalidades e linguagens que 

comporão outras racionalidades.  

Não com vistas a assumir o centro, mas a uma horizontalidade dialógica, oposta à 

unicidade do pensamento monolítico moderno/colonial. Ressalto, todavia, um aspecto em 

que, por vezes, o giro descolonial possa ser mal entendido, pois ele “não busca a recuperação 

fundamentalista do passado em sua originalidade perdida, e sim a reativação da diferença 

social, sexual e de gênero como “pensamento fronteiriço crítico diferencial” (CHAMECKI, 

2010, p. 128). 

Esse é um ponto importante já que a potência crítica e inventiva da descolonialidade 

se perde ao abandonar a apreensão em seu exercício inconcluso e adotar a monologa 

presunção de sua validade e acabamento. Por isso, no que tange à produção de conhecimento, 

entendendo sua íntima ligação com os modelos de Estado e de governo, Chamecki (2010) traz 

o alerta de Mignolo que “orienta para se desprender das categorias de pensamento que 

naturalizam as relações de colonialidade em nome da retórica da modernidade, do progresso e 

da democracia” (p. 128). 

 A tarefa de desconstrução da neutralização e da naturalização da experiência europeia, 

ou de outro modo, de enfraquecimento de sua eficácia, exige uma relação de autonomia frente 

aos seus cânones categoriais. Isso, advirto, não representa sua absoluta negação, mas o 

reerguimento das categorias silenciadas pelo, conforme Santos, pelo pensamento abissal, e a 

transformação daquelas originadas nas alternativas críticas à modernidade que dela 

emergiram. Afinal, não seria esse o duplo exercício apreensivo de Fanon, de Memmi, de 

Freire e de outros/as integrantes dos estudos pós-coloniais, e da própria rede latino-americana 

a qual me deteve nessas linhas? 

 



59 

 

2.3  Os Tremembé: apontamentos históricos do seu passado e presente 

 

 Segundo Pinheiro (2002), a instituição da Capitania do Ceará aconteceu 

posteriormente às outras da região que hoje denominamos ‘Nordeste’. Ainda segundo esse 

autor, entre os séculos XVII e XVIII, a forma de estímulo à exploração do território da 

Capitania era pela doação de cartas de sesmarias, o que, ou refletia disputas pelo espaço, ou os 

produzia. Nesse aspecto, ao contrário de Portugal que, durante o século XIV a Lei de 

Sesmarias fomentava a produção em latifúndios improdutivos, por meio da sua doação a 

‘pequenos’ agricultores, no território colonizado brasileiro, o sentido dessa prática é alterado, 

na medida em que, seu foco era entrega de extensas áreas com a desconsideração dos seus 

ocupantes pre-existentes (PINHEIRO, 2002).  

 Conforme Pinheiro (2002), entre 1679 e 1700 houve grande absenteísmo, não 

efetivação das sesmarias doadas, o que a partir desse período sofre uma mudança radical na 

qual o grau de ocupação passa a ser preponderante: “Entre 1679-1699, num período de 20 

anos, foram doadas 261 sesmarias o que representa uma média de 13 cartas por ano. No 

período seguinte entre 1700 e 1750, num período de 40 anos, foram doadas 1.700 sesmarias.” 

(PINHEIRO, 2002, p. 30)  

De todo modo, em ambos períodos foi marcante a pecuária como estratégia econômica 

de uso da terra, com uma expansão acentuada a partir do início do século XVIII (PINHEIRO, 

2002). Esse empreendimento colonial precisa ser visto não somente como um olhar atento a 

uma lógica econômica desconectada da política, mas, pelo contrário, eminentemente política 

na medida em que promove conflitos entre modos de existência, de apropriação do tempo e 

do espaço: 

É importante ressaltar que o território tinha significado diferenciado para os povos 

indígenas e para os colonos. Para estes últimos, a terra era sobretudo um meio de 

produção, enquanto que para os povos indígenas, além de ser um dos meios que lhes 

garantia a sobrevivência, o território constituía-se em um valor simbólico, através do 

qual se definia a própria identidade (PINHEIRO, 2002, p. 18) 

 

O peso, nesse processo histórico, aos modos de apropriação do território pelos 

diversos atores dos dramas vividos pelos povos, denominados ‘indígenas’ pelos colonizadores 

e posteriores agências estatais, é substancial. Sobre esse processo de ‘reelaboração cultural’, 

é elucidativa a reflexão de Oliveira (1999) acerca da dinâmica étnica emergente de tais 

movimentos sociohistóricos, no que tange à fomação dos índios do Nordeste, seja no cenário 

colonial- sob a instauração de aldeamentos de missões religiosas- ou, mais recentemente, pela 

ação de agências indigenistas gorvenamentais:  



60 

 

As afinidades culturais ou linguísticas, bem como os vínculos afetivos e históricos 

porventura existentes entre os membros dessa unidade política-administrativa 

(arbitrária e circunstancial), serão retrabalhados pelos próprios sujeitos em um 

contexto histórico determinado e contrastados com características atribuídas aos 

membros de outras unidades, deflagrando um processo de reorganização 

sociocultural de amplas proporções (OLIVEIRA, 1999, p. 22) 

 

Esse processo de territorialização, apontado pelo autor acima, foi permeado de 

conflitos entre colonos e povos nativos, em sua maioria, chamados de Tapuias, forma 

pejorativa e generalizante de identificar aqueles que não mantinham relações amistosas com 

os portugueses e cujas línguas e hábitos eram incompreendidos e desqualificados por parte 

dos colonizadores (PINHEIRO, 2002).  

Assim, a medida em que a pecuária é estimulada a avançar pela Capitania do Ceará, 

acentuam-se os confrontos com os nativos que ali já viviam. Esses conflitos descritos por 

Pinheiro (2002), denotam as condições econômicas e políticas produtoras e produzidas pelo 

que Lander (2005) identifica como a colonialidade do Poder, a hierarquização dos sujeitos e 

de seus artefatos culturais -simbolos, sociabilidades e organicidade- de modo a exaltar a 

racionalidade da matriz ocidental e colonial. Cabe, entretanto, ressaltar, que tal processo já 

pressupõe práticas de resistência e apropriações por parte dos sujeitos subalternizados por tal 

hierarquia. De outro modo, a subalternização, como efeito da colonialidade, não anula ou 

exclui a postura e disposição dos povos nativos para enfrentamentos diversos, como 

menciono a seguir. Como auge dessas várias tensões, Pires (2002) descreve a ‘”Guerra dos 

Bárbaros”, a luta entre colonos e soldados contra os genericamente denominados Tapuias. 

Entre tais grupos nativos, a autora encontra referência em seu levantamento dos escritos da ou 

sobre a época de um povo chamado “Tremembés”, habitantes do litoral do Ceará, “vizinhança 

do Camuci”. Apesar desse conflito ter ocorrido sobretudo no sertão das capitanias do Ceará, 

Pernambuco e Bahia, a menção aos Tremembé como Tapuias, denota a natureza de sua 

relação como os colonos e com os agentes oficiais da metrópole portuguesa.  

Nesse sentido, Studart Filho, em seu livro “Aborígenes do Ceará” de 1965, traz alguns 

relatos acerca dos Tremembés que detalham os confrontos com colonos e as perseguições 

sofridas por esse povo por parte dos soldados. Entre essas lutas, o autor confirma a 

participação dos Tremembés no ‘levante dos Tapuias’, o que converge com a referência feita 

por Pires (2002) e aponta relações marcadas por profunda violência entre esse povo nativo e 

os colonizadores. Em meio aos conflitos, Studart Filho (1965) descreve as tentativas de 

catequese e de ‘assentamento’ dos  Tremembés por parte da Igreja e dos órgãos coloniais. Em 

boa parte infrutíferas, as buscas em ‘fixar’ esse povo eram acompanhada de fugas para o 



61 

 

litoral do Maranhão e do atual Piauí. De acordo ainda com esse autor, no ano de 1818, 

aproximadamente, havia a Paróquia de Nossa Senhora da Conceição de Almofala na qual 

viviam ”índios dessa parentela que, pacificamente, se dedicavam à agricultura e a pesca.”  

Por sua vez, Thomaz Pompeu Sobrinho, no livro ‘A Grandeza Índia do Ceará’, 

fortalece essa visão traçada pelo campo histórico dos Tremembé como povo que habitava uma 

faixa de litoral do Maranhão ao Ceará, que empreendeu lutas constantes com os colonizadores 

e que, com muitas restrições, adaptaram-se as estratégias de catequese e assentamento.  

Desse modo, o autor descreve a fundação do aldeamento de Almofala, em meio a 

essas lutas entre os Tremembé e a colonização, aspecto esse impossível de ser reduzido à ação 

religiosa missionária, mas também impossível de ser entendido sem a mesma. Por isso, a 

partir desse autor: 

As perseguições aos Tremembés, oriundas especialmente do Maranhão, fizeram nos 

derivar mais para o lado do Ceará no século XVIII, onde se foram acomodando com 

os colonos. Em 1702 fundou-se a aldeia de Almofala, perto da barra do rio Aracatí-

mirím, poucas léguas a leste do estuário do rio Acaraú. A missão confiada aos 

cuidados do padre José Borges de Novais, prosperou e recolheu ao seu seio os índios 

dispersos da região (POMPEU SOBRINHO, 1951, p. 261-262). 

No trecho acima, identifico a convergência entre os processos de perseguição e de 

catequização no surgimento do aldeamento de Almofala, o que reflete, em meu entendimento, 

as imbricações entre a colonialidade do Poder, do Ser e da Mãe Natureza, na medida em que 

os dois processos legitimam-se e são efetivados em função de uma lógica subalternizante e 

desumanizadora que valida a morte ou a doutrinação religiosa. Destaco que a própria menção 

de Pompeu Sobrinho (1951) à postura de confronto dos Tremembé frente às ações coloniais, 

indicam que resistências nos mais diversos níveis e modos existiram. E, principalmente, no 

que pese a caracterização feita pelo autor aos Tremembé presentes no período da fundação do 

aldealmento, “os índios dispersos da região”, apreendo que a existência desse povo nesse 

território é anterior ao aldeamento. Isso indica que ali já habitavam e, dessa maneira, como 

qualquer grupo humano, se apropriavam o espaço – territorialidade- e do tempo – 

temporalidade- de modo particular, peculiar, de forma que, a adjetivação de “dispersos” 

pouco tem a dizer da relação dos mesmo com território.  

Assim, tais aspectos não só semânticos mas cosmogônicos, podem ter participado 

daquilo que Pompa (1990) e Ribeiro (2015) identificam como negociações ou disputas pelo e 

do sentido em torno de si e do mundo, da vida, ocorrentes historicamente nos entre-lugares da 

cultura: “Ou seja, é no limite, nas fronteiras, que os sujeitos negociam suas convicções e 

posturas, dando origem a novas culturas híbridas” (RIBEIRO, 2015, p. 260).  



62 

 

A dinâmica étnica é vista, então, como um processo de produção de identidade, de 

territorialidades e temporalidades, a se intensificar no e pelo contato, nas fronteiras 

delineadoras dos contextos e das posições de enunciação dos sujeitos. A religiosidade e a 

espiritualidade são, portanto, gestadas sob tais atravessamentos semânticos, o que carece de 

uma atenção especial quanto às imbricações entre cultura e poder. Nesse sentido, Pompeu 

Sobrinho (1951) indica ainda que aspectos relativos à religião e à magia são um ‘campo 

virgem para ser explorado’. Muitas foram, nas palavras desse autor, as dificuldades de 

missionários para introduzir “preceitos religiosos” entre os Tremembé, o que se reflete no 

pouco material a esse respeito. Salvo, trechos como o que se segue: 

O Padre Bettendorf ficou escandalizado quando um chefe Tremembé, a que 

procurava doutrinar no colégios do Maranhão, lhe disse “céu não presta para nada, 

só a terra sim, esta é boa”. Para o índio, só a terra era boa, porque lhe dava peixe e 

carne com que se alimentar. Ao que parece, a chuva que fertilizava o solo era 

condição, não do céu, mas porventura, de alguma cousa sujeita à força da magia de 

algum feiticeiro da tribo (POMPEU SOBRINHO, 1951, p. 264). 

 

 O trecho acima é bastante ilustrativo da dinâmica étnica em curso desde o período 

colonial, na qual, conforme Pompa (2003), houve um exercício de tradutibilidade entre os 

sujeitos, marcado pela violência colonial, que não pode ser desconsiderada enquanto marca 

histórica e multifacetada da colonização, mas não pode também invisibilizar as apropriações e 

tensões originadoras de uma semântica marcada pelo hibridismo, traço da produção cultural 

inerente ao contato entre os povos nativos e colonizadores. Dessa forma, a fala do chefe 

Tremembé acima demonstra um pouco das disputas em torno dos significados e símbolos 

relevantes para cada povo e, ao meu ver, do conflito entre cosmologias e suas distintas 

hermenêuticas acerca da vida e do mundo. Impossível não pensar a Colonialidade da Mãe 

Natureza a atravessar essas disputas em e por tradução, seja no campo dos afetos, a 

“escandalização” do referido Padre, seja na leitura de Pompeu acerca do olhar do índio 

orientado por ideias de mágia e, dessa maneira, mágico, com conotação de ilusão. Algo não 

relacionado à reação do Padre e à sua confissão em específico. 

Assim, esse retrato da colonialidade na relação entre os colonizadores/igreja e os 

Tremembé, aponta para o que Paiva (1982) descreve como o empreendimento da catequese, 

marcado pela tentativa de desqualificação dos pajés enquanto autoridades espirituais e dos 

traços culturais dos povos nativos, e pela busca de assimilação, por parte dos padres, de parte 

da lógica da cosmovisão dos povos aldeados, para incorporá-las nos rituais de catequese e na 

tentativa de desconstruir a crença no poder do pajé. Por um lado, a adaptação linguística feita 

pelos agentes da igreja ampliou a eficiência da imposição de uma nova ordem, a colonial, mas 



63 

 

também se deu pelas resistências dos povos, de acordo com Pompa (2008), o que gerou um 

hibridismo nos modos de existência que se fazem presentes até tempos recentes. Esses 

aspectos históricos situam, minimamente, a perspectiva na qual construí a percepção acerca 

da espiritualidade neste trabalho: reveladora de uma cosmovisão, não apenas de um 

pensamento fragmentado, produzida nas tensões coloniais e pós-coloniais, marcada pelo 

hibridismo e em constante mutação, inclusive, pela historicidade de suas expressões.  

Com tais afirmações, avanço no tempo cronológico para o século XX e XXI para 

contextualizar, brevemente, os Tremembé com os quais esta pesquisa foi desenvolvida. O 

povo Tremembé distribui-se, atualmente, em diversos grupos residentes nos municípios de 

Itarema, Itapipoca e Acaraú – região do Vale do Acaraú-, mas são também encontrados em 

localidades do Piauí e do Maranhão. Nos anos 80, inseridos em um período de profunda 

efervescência reivindicatória, os movimentos por redemocratização, de vários grupos da 

sociedade, a população indígena, em especial do Nordeste, irrompeu um silêncio secular para 

buscar seus direitos (GONDIM, 2009).  

Dessa forma, sua produção identitária tem ocorrido nas fronteiras de suas complexas e 

tensas interações com diferentes grupos sociais, nesse e por esse contexto de ebulição social.  

Essa perspectiva, adotada ainda por Oliveira Júnior (1998), compreende que tal processo situa 

as transformações dos povos indígenas do Nordeste em uma “reelaboração cultural” em 

função da necessidade de afirmação e de reconhecimento étnico na luta pela demarcação da 

Terra. Como abordarei a posteriori, essa dinâmica étnica considero ser eminentemente 

“intercultural”, ou seja, situada nas fronteiras criadas nessas lutas e deflagradoras de 

questionamentos em torno das semânticas acerca dos povos indígenas na sociedade.  

Dessa maneira, em acordo com Gondim (2009), os Tremembé de Almofala estão entre 

os primeiros povos indígenas a se organizar em torno do reconhecimento por parte do Estado 

e da sociedade de sua etnicidade. Suas lutas tem se voltado à demarcação da terra, a uma 

diferenciada atenção à saúde e educação escolar no intuito do fortalecimento dessa mesma 

identidade.  

Tais enfrentamentos trazem consigo as vicissitudes da condição intercultural 

caracterizadora da dinâmica étnica e do que Oliveira (1999) identifica como a reelaboração 

cultural dos povos indígenas do Nordeste. Processo esse multifacetado e peculiar à 

historicidade e às territorialidades – modos de apropriação do território-, vividas e instituídas 

por cada povo em um contexto de hibridismo (BHABHA, 1998) e de vigência da 

colonialidade (WALSH, 2008).  



64 

 

 Nesse sentido, tais lutas por uma saúde e educação diferenciada revelam as 

apropriações e tensões experimentadas pelos Tremembé da modernidade que lhes chega 

movida pela lógica instrumental colonial. Dessa forma, os saberes inerentes aos seus modos 

de viver surgem de suas re.visões do passado, a partir da incorporação de novos sentidos a 

seus traços culturais tradicionais (GONDIM, 2009), e das resignificações do presente, 

mediante a incorporação de artefatos ancestrais retomados para demarcar sua etnicidade frente 

ao contato com outros grupos sociais em função da luta pela terra.  

Nesse aspecto, destaco uma das Marchas Tremembé das quais participei no decorrer 

deste estudo, a “XII Marcha Indígena em Memória a História de Luta e Resistências dos 

nossos Troncos Velhos “, em 2015. A cada ano os Tremembé das diversas localidades, 

inclusive, não só de Almofala, definem uma temática a abordar no 07 de setembro,  

Esse ponto é bastante anunciador do caráter político da Marcha e do histórico lugar em 

que se vêem os Tremembé frente a sociedade e que, por essa ação, enunciam seu estar no 

mundo, seja explicitamente pela denúncia, quando realizaram, em 2013, a X Marcha 

Tremembé- “Resistência e Autonomia do Povo Tremembé em Protesto a Degradação 

Ambiental e Implantação de Parques Eólicos no Aldeamento de Almofala”- seja pelo 

reconhecimento, por exemplo, na XI Marcha- “Força e Resistência dos Encantados”- dos 

que participaram da luta pela afirmação da etnicidade Tremembé e pela demarcação das terras 

do aldeamento.  

Nesta última, a Espiritualidade de Encanto fica bastante perceptível no 

reconhecimento dos Tremembé quanto à trajetória de vida de lideranças que atuaram no 

sentido de uma contribuição para a luta, sobretudo quando suas biografias se entrelaçam com 

a da história do aldeamento, em especial, das localidades que, nessa Marcha, prestaram-lhes 

homenagem.  

Ao meu ver, ao serem qualificados como encantados os Tremembé reafirmam a 

presença daqueles que partiram entre os que estão, ao mesmo tempo que “co-memoram” sua 

história de vida e, simultaneamente, a história do lugar. Nesse aspecto, a XII Marcha segue 

nesse propósito e de modo bastante explícito- “em Memória a História de Luta e Resistências 

dos nossos Troncos Velhos”.  

As imagens abaixo, tiradas por mim, como participante desse acontecimento, trazem 

enunciados delineadores dos significados pelos quais os Tremembé estão a disputar nas 

fronteiras de suas dinâmicas interculturais e geracionais:  

 



65 

 

Figura 05: Faixas da XII Marcha Tremembé em Almofala. 

            

Fonte: Arquivo próprio.                                                       Fonte: Arquivo próprio. 

 

 Os dizeres das faixas em questão, que me chamaram a atenção já quando ali me 

encontrava, apontam para os laços entre a luta, a relação com a terra, o saber, a memória e a 

história dos Tremembé. Na primeira, “Nossos Antepassados, Povo forte e batalhador, 

Lutando pela Terra, com coragem e amor”, e na segunda, “Os ancestrais são livros abertos 

para as futuras gerações”.  

São formas simbólicas interculturais produzidas pelos Tremembé em um complexo 

cenário sociohistórico, em que a luta se dá com participação, de diferentes modos, das 

escolas, seja como espaço de realização das reuniões, das assembléias da própria Marcha, seja 

pelas pautas e agendas criadas a partir também das escolas. Os dizeres dessas faixas são 

melhor entendidos quando são lidos nas fronteiras inteculturais e geracionais que compõem a 

visibilização de sua etnicidade. 

 A XII Marcha, como outras organizadas anualmente, nessa data de setembro, iniciou-

se pela manhã, com brincadeiras associadas à “cultura Tremembé”, da qual participam 

crianças, jovens e professores, com a audiência de diferentes pessoas das localidades 

presentes ali na Escola da Praia.  

Após esse momento, ocorrem apresentações de cada escola, no pátio central, acerca do 

tema da marcha. Nesse acontecimento, muitas enfocaram homenagens a Velhas Lideranças 

Tremembé pos suas contribuições na luta em cada comunidade. Esse momento, muito rico de 

afetos e significações, expressa as relações intergeracionais enfocadas nesta pesquisa, e 

constitui-se por uma ritualidade a acompanhar todos os instantes da Marcha.  

Posterior a esse momento, segue-se o desfile com representantes de cada escola, o que 

novamente, indica a relavante participação das mesmas na dinâmica das Marchas que pude 



66 

 

presenciar ao longo dos quatro anos de realização deste estudo. A imagem que se seguem 

mostram o pátio da escola em que tais ações ocorreram e o momento em frente ao cemitério, 

quando se dá uma das paradas da caminhada pelas ruas de Almofala. 

Figura 06 : Concentração em frente ao Cemitério 

                                      

                                      Fonte: Arquivo próprio. 

Para os propósitos dessa pesquisa busquei aprofundar essas questões, a partir de uma 

inserção nas localidades Tremembé da Praia, mas também nas comunidades da Passagem 

Rasa e da Tapera.  

No próprio período de entrada nesses territórios expressou-se a pertinência em se 

conhecer as expressões nas diferentes localidades acima, pois aspectos relativos à 

espiritualidade ganham expressão singular conforme a territorialidade, a temporalidade e o 

universo relacional dos sujeitos.  

Essas são as bases para o entendimento do giro descolonial exercitado por esses 

sujeitos através de suas dinâmicas étnicas e geracionais, nas e das quais emergem suas 

experiências e saberes de Espiritualidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 

 

3 TRANÇADOS INTERCULTURAIS E INTERGERACIONAIS TREMEMBÉ 

 

3.1. Olhares sobre as dinâmicas interculturais 

 

Durante os capítulos anteriores, transitei entre as prerrogativas pós-coloniais e o pelo 

giro descolonial na busca por entender as ressonâncias e as mutações da matriz colonial em 

nossa contemporaneidade, principalmente, Latino Americana. Nesse intuito, a compreensão 

das repercussões históricas e dos efeitos ontológicos e éticos da integração 

modernidade/colonialidade, permitiu-me perceber a incongruência em pensar os fenômenos 

culturais e históricos, desvinculados das relações de poder. As quatro inscrições da 

colonialidade, no poder, no ser, no saber e na cosmogonia refletem as cisões cruciais para a 

implementação da modernidade, e ao mesmo tempo incidem na estruturação das sociedades 

ocidentais, em suas instituições, modos de vida e de governo. Esse contexto torna desafiadora 

a tarefa em se pensar temas como a religiosidade e a cultura, principalmente, conforme 

sinalizado por Wirth (2013) a partir das epistemologias pós-coloniais, a relação intrínseca 

entre ambas. Nesse aspecto, os escritos de Dussel e de Baró acerca da religiosidade na 

América Latina são bastante ilustrativos do quanto essa relação é constituinte, mesmo que não 

unicamente, dos modos de vida e dos referenciais de existência nos relativos países. 

Por isso, uma apreciação acerca dos fenômenos culturais a considerar esses acúmulos 

em torno das imbricações entre religião-cultura-poder se faz necessário. Mesmo reconhecendo 

os limites tênues a distinguir essas temáticas, o que me parece ser imprescindível é manter 

uma reflexão não dissociável das mesmas, a apreender seus nexos inerentes. Para tal, volto-

me para a abordagem de John Thompson acerca dos estudos dos fenômenos culturais, 

indicação feita por meu orientador, inicialmente para inspirar metodologicamente esta 

pesquisa, pela Hermenêutica de Profundidade, mas que suscitou grandes contribuições para 

minha percepção acerca da categoria cultura.   

Uma primeira contribuição de Thompson (1995) está em sua argumentação quanto à 

pertinência no pensar em termos de cultura ao nos indagarmos sobre eventos, acontecimentos, 

relações e instituições humanas. Esse valor reside nas significações produtoras e produto de 

tais processos e sua peculiar fundação social e histórica, a qual exige do estudo dos 

fenômenos culturais um olhar tanto a esse cenário quanto às codificações construídas e 

construtoras da experiência humana. Assim, Thompson (1995) adverte que: 

a vida social não é, simplesmente, uma questão de objetos e fatos que ocorrem como 

fenômenos de mundo natural: ela é, também, uma questão de ações e expressões 



68 

 

significativas, de manifestações verbais, símbolos, textos e artefatos de vários tipos, 

e de sujeitos que se expressam através desses artefatos e que procuram entender a si 

mesmos e aos outros pela interpretação das expressões que produzem e recebem. 

Em sentido mais amplo, o estudo dos fenômenos culturais pode ser pensado como o 

estudo do mundo sócio-histórico constituído como um campo de significados (p. 

165). 

 Observo nesse trecho produzido pelo autor alguns pontos-chave a referendar a 

presença da categoria cultura diante dos fenômenos religiosos/espirituais, geracionais e 

étnicos. Um primeiro, já mencionado mais acima, é a significância inerente às ações e 

expressões humanas, o que afasta seu tratamento analítico e compreensivo de perspectivas de 

influência positivista nas quais os fenômenos sociais são racionalizados (nesse caso, 

reduzidos) à semelhança de fatos biológicos. Além disso, pela existência humana, emergem 

objetos alçados à condição de artefatos – constructos produzidos pela e com a marca do 

humano- permeados pelas necessidades e afetos em sua vida social. 

 Um segundo ponto, imbricado ao aspecto anterior, aparece na condição humana de 

interpretante de si, do mundo e de suas criações. Não somente fazedor de ações e de objetos, 

mas por meio desses, expressa-se e com eles intenciona algo. Essa concepção, bastante 

congruente com a corrente filosófica da Hermenêutica, traz para a discussão em torno da 

cultura, não apenas a presença dos significados nas práticas e interações, mas a postura ou 

disposição interpretante. É importante mencionar, porém, o destaque feito por Thompson 

(1995) ao componente socio-histórico do qual as significações emergem e no qual incidem 

alçando o humano ao plano da cultura, irredutível a esquemas estritamente biológicos. Diante 

dos argumentos de Thompson (1995) a referendar a pertinência do uso da categoria cultura 

em estudos a abordar fenômenos humanos e sociais, cabe agora explanar sobre suas 

contribuições para a elaboração de uma concepção desse termo em sintonia com tais aspectos.  

Para isso, abordarei a concepção simbólica de cultura da qual o autor parte para sua 

ampliação e complexificação em uma concepção estrutural que será por mim utilizada no 

entendimento da proposta da Hermenêutica Profunda e base para a discussão a por vir sobre 

interculturalidade. 

3.1.1. A concepção simbólica de cultura 

 

A síntese elaborada por Thompson (1995) em termo da chamada concepção simbólica, 

traz as seguintes formulações acerca da cultura e de seu foco de análise: 

cultura é o padrão de significados incorporados nas formas simbólicas, que inclui 

ações, manifestações verbais e objetos significativos de vários tipos, em virtude dos 



69 

 

quais os indivíduos comunicam-se entre si e partilham suas experiências, 

concepções e crenças. A análise cultural é, em primeiro lugar e principalmente, a 

elucidação desses padrões de significado, a explicação interpretativa dos 

significados incorporados às formas simbólicas (p. 176) 

 Dessa maneira, para pensar a essa concepção de cultura, Thompson (1995) recorre a 

Geertz, antropólogo, a quem imputa uma contribuição diferencial aos estudos dos fenômenos 

culturais. Diante disso, trago a conceituação de Geertz (1989) encontrada na abertura de seu 

livro de maior notoriedade, cujo título já indica algo da constituição da cultura e do modo de 

apreensão da mesma: 

O conceito de cultura que eu defendo, e cuja utilidade os ensaios abaixo tentam 

demonstrar, é essencialmente semiótico. Acreditando, como Max Weber, que o 

homem é um animal amarrado a teias de significados que ele mesmo teceu, assumo 

a cultura como sendo essas teias e a sua análise; portanto, não como uma ciência 

experimental em busca de leis, mas como uma ciência interpretativa, à procura do 

significado (GEERTZ, 1989, p. 4). 

 A noção desse antropólogo possui em seu centro a ideia de significado, ou melhor, de 

“teias de significados”, uma concepção mais sistêmica, cuja metáfora expressa e enfoca o 

conjunto das articulações nas quais o humano se encontra. Outro aspecto, nessa percepção de 

Geertz (1989) é a participação do ser humano na tessitura dessas conexões. Ou seja, os 

significados e seus nexos possuem autoria, não surgem como epifenômeno. Daí que a 

antropologia para esse autor, possui um caráter mais hermenêutico do que experimental, com 

alvo de seu exercício interpretativo o significado. Esse recorte reflete a influência de Riccoeur 

sobre Geertz, o que será visto, posteriormente, também em sua ideia de texto, fundamental 

para o entendimento da cultura. O marcante no modo de análise na concepção desse 

antropólogo, segundo Thompson (1995), é o reconhecimento da participação ativa dos 

sujeitos na produção dos fenômenos culturais. Esse aspecto produz outras nuances: 

Ao analisar a cultura, entramos em emaranhadas camadas de significados, 

descrevendo e redescrevendo ações e expressões que são já significativas para os 

próprios indivíduos que estão produzindo, percebendo e interpretando essas ações e 

expressões no curso de sua vida diária (THOMPSON, 1995, p. 175). 

Pautado na conceituação de Geertz (1989), Thompson (1995) assume a integração 

entre análise e descrição diante da complexidade presente nas imbricações entre significado e 

ação. Dessa forma, a ideia de autoria permeia a disposição ativa da participação dos 

indivíduos nas produções culturais. Ao se considerar a autoria ou a ação interpretativa dos 

sujeitos em seus contextos particulares, compreendo que os estudos de cultura passam a 

conviver, de modo mais explícito, com exigências de ordem metodológica e até epistêmica 

resultantes dessa valoração da ação ativa dos sujeitos no processo. Assim, a interpretação 

substitui a noção de aquisição da concepção descritiva e ao ser visualizada já nos indivíduos 



70 

 

pertencentes e produtores dos fenômenos culturais, convida à compreensão dos lugares 

sociais e históricos que ocupam ou anseiam. Com isso, Thompson (1995), ao pensar a 

integração entre mercado e meios de comunicação na modernidade, depreende da concepção 

representada na obra de Geertz (1989) outros horizontes e tarefas para pesquisas elaboradas 

tendo essa categoria como eixo central: 

a análise da cultura tem pouco a ver com formulação de leis e predição, muito 

menos com a construção de grandiosos esquemas evolucionistas; tem mais a ver 

com a interpretação de um texto literário do que com a observação de regularidades 

empíricas. O analista busca dar sentido a ações e expressões, de especificar o 

significado que elas têm para os autores que as praticam e, assim fazendo, aventurar 

algumas sugestões, algumas considerações contestáveis sobre a sociedade da qual 

essas ações e expressões são parte (THOMPSON, 1995, p. 176). 

 A partir de Geertz, Thompson reconhece uma potência na postura interpretativa de 

produtos literários para os estudos de cultura, pois ambos trazem em seu seio a significação e 

suas conexões. Dessa maneira, não é na busca por regularidades e, em consequência, de leis 

gerais que se potencializará os estudos dos fenômenos culturais. Mas na apreensão dos 

significados pessoais e coletivos produzidos para e nas ações e acontecimentos de uma 

coletividade. Em acordo com Geertz (1989), Thompson recusa que tal processo tenha em seus 

desdobramentos uma interpretação, por parte do acadêmico, totalizante das teias de 

significados, mas sim uma descrição densa e plausível dessa tessitura na qual incide a marca 

do humano. Ainda em relação a essa proposição metodológica de tratamento das “conexões 

significativas” produzidas, interpretadas e partilhadas, Thompson (1995) assume a disposição 

também questionadora e propositiva na análise da cultura. Esse ponto é relevante pois 

proporciona um contato com as posições dos/as pesquisadores/as frente ao tema estudado e 

potencializa o caráter inventivo desse processo. Mas o que tornaria a concepção simbólica 

insuficiente para a análise da cultura já que Thompson (1995) aponta a relevância do 

mencionado recorte interpretativo? Apesar das potencialidades aqui discutidas, há dois pontos 

básicos limitadores na formulação de Geertz (1989), a grande representante dessa concepção.  

 O primeiro está nas variações na conceituação de cultura ao longo de sua obra, o que 

dificulta uma precisão maior, sobretudo, quanto aos desafios analíticos das complexas 

conexões entre os significados: “Assim, o uso de Geertz do termo “cultura” e sua visão da 

natureza e das tarefas da análise cultural não são claras e consistentes como pareceriam ser à 

primeira vista” (THOMPSON, 1995, p. 177). 



71 

 

 O segundo ponto pode ser encontrado na problematização de Thompson quanto à 

noção de texto de Geertz nos estudos dos fenômenos culturais. Abordarei essa ideia não só 

para delinear seus possíveis limites conceituais, mas por considera-lo relevante para este 

estudo, o que detalharei melhor em seguida. Assim, a ideia de texto vai ser utilizada tanto para 

se pensar a constituição da cultura quanto o seu modo de análise.  

A cultura pode ser vista como uma “montagem de textos”, como “documentos feitos 

ações”, como “trabalhos imaginativos elaborados a partir de materiais sociais”. O 

objetivo desta analogia com o texto é fixar nossa atenção nos modos pelos quais o 

significado é inscrito nas formas culturais e possibilitar-nos entender a análise 

dessas formas como semelhante, em aspectos essenciais, à interpretação de um texto 

literário (THOMPSON, 1995, p. 179). 

 Em seu aspecto constitutivo, as significações se inscrevem entrelaçando em uma 

tessitura, a formar um tecido de códigos que são lidos já no cotidiano pelos indivíduos, e o 

são também pelo/a pesquisador/a de modo análogo à tradução ou análise da literatura. A de se 

observar que se trata de uma interpretação das interpretações já circulantes e emergentes no 

cotidiano. É o que Geertz (1989) sinaliza como “interpretação de segunda ordem”, o que nos 

remete ao reconhecimento da disposição ativa dos sujeitos na produção cultural e ao alcance 

da compreensão do/a pesquisador/a.  A limitação nessa noção de texto está, para Thompson 

(1995), na insuficiente fundamentação da dinâmica relacional da inscrição da significação nos 

artefatos culturais. E, o que me parece ser o mais importante na ótica desse autor, é a falta de 

uma análise das imbricações de elementos socio-históricos no entrelaçar das significações 

instituído aos moldes do texto. Nesse sentido, Thompson (1995), problematiza aspectos desse 

processo que ilustram essas conexões: 

As ações e manifestações verbais do dia-a-dia, assim como fenômenos mais 

elaborados, tais como rituais, festivais e obras de arte, são sempre produtivos ou 

realizados em circunstâncias sócio-históricas particulares, por indivíduos específicos 

providos de certos recursos e possuidores de diferentes graus de poder e autoridade; 

e estes fenômenos significativos, uma vez produzidos ou realizados, circulam, são 

recebidos, percebidos e interpretados por outros indivíduos situados em 

circunstancias sócio-históricas particulares, utilizando determinados recursos par 

captar o sentido dos fenômenos em questão (THOMPSON, 1995, p. 179). 

 É pela impossibilidade de se pensar as produções de significado isentas das 

particularidades históricas dos sujeitos e de suas relações de poder, que a noção de texto em 

Geertz mostra-se de alcance limitado. Para Thompson (1995), ao não prestigiar esses fatores, 

perde-se das complexas interações entre os significados, que são processadas nas relações 

concretas dos sujeitos em cenários específicos de exercício do poder. Nesse sentido, o autor 

reafirma o caráter sócio-histórico do entrelace das significações, configurando textos, 



72 

 

passíveis de leitura tanto por seus atores como por aqueles a realiza-los. Aspectos estes, não 

desprovidos de desdobramentos éticos e políticos, como identifico no trecho abaixo: 

ignorar as formas pelas quais o texto, ou algo similar ao texto, está inserido em 

contextos sociais dentro dos quais, ele é produzido e recebido; é desconsiderar o 

sentido que ele tem para os próprios indivíduos envolvidos em sua criação e 

consumo, os próprios indivíduos para quem este objeto é, de maneiras diferentes e 

talvez divergentes, uma forma simbólica significativa (THOMPSON, 1995, p. 180). 

 Com tudo isso, a crítica de Thompson (1995) à noção de texto, não visa desconsiderá-

la mas aprimorá-la através da assunção de um enfoque a aglutinar à concepção simbólica os 

fatores históricos e de poder com vistas a anunciar um outro recorte, o qual será denominado 

por ele de “estrutural”. Considerar tais aspectos com relação à noção de texto implica esta 

pesquisa no entendimento de que as narrativas de experiências relativas à espiritualidade, bem 

como, as mediações das e entre as gerações de professores e de Velhas Lideranças, são 

passíveis de uma leitura já por parte dos próprios sujeitos a viver e a enunciá-las, como pelo 

pesquisador, que neste caso, faz uma leitura profunda já que exercita uma apreensão, 

provisória e inventiva, das interpretações já tecidas pelos/as participantes das entrevistas.  Por 

outro lado, os/as participantes também realizam uma leitura profunda quando a situação de 

entrevista configura uma Etnovisita na qual, pela dialogicidade desse encontro, as fronteiras 

étnicas entre pesquisador e entrevistados/as é anunciada, problematizada e recriada. 

 

3.1.2. A concepção “estrutural” de cultura 

 

 Para ampliar a possibilidade de análise da concepção anterior, Thompson (1995) lança 

mão da noção de forma simbólica que será crucial para sua proposta de análise da cultura e 

daquilo que é seu anseio maior, da mercantilização dos meios de comunicação.  

O entendimento dessa noção trará as costuras conceituais necessárias para a inserção 

dos aspectos socio-históricos nos estudos dos fenômenos culturais. E sobre ela Thompson diz 

o seguinte: “usarei o termo “formas simbólicas” para me referir a uma ampla variedade de 

fenômenos significativos, desde ações, gestos e rituais até manifestações verbais, textos, 

programas de televisão e obras de arte” (THOMPSON, 1995, p. 183). 

 As formas simbólicas se constituem, ao molde dos textos, no e pelo entrelaçamento 

dos significados constituídos e constituintes de cenários socio-históricos específicos. E, dessa 

maneira, é passível de uma leitura tanto por parte dos sujeitos imbricados em seus processos 

de produção, quanto de pesquisadores/as que se tornam também contribuintes dessas 

elaborações (THOMPSON, 1995). Sobre essas questões, um aspecto das formas simbólicas é 



73 

 

bastante elucidativo para a nuance empregada por Thompson (1995) com o intuito de 

potencializar a concepção simbólica de cultura: 

o aspecto “contextual”, é também importante em questões de significado e de 

interpretação; mas chama a nossa atenção para as características socialmente 

estruturadas das formas simbólicas que são normalmente negligenciadas nas 

discussões sobre significado e interpretação, características que são, no mínimo, 

cruciais à análise da cultura (THOMPSON, 1995, p. 183). 

 É com o propósito de visibilizar as vinculações sociais das significações que 

Thompson (1995) apresenta esse aspecto contextual, principalmente, para a o exercício 

interpretativo da cultura. A negligência de tal aspecto proporciona uma compreensão da 

produção de significados descolada das relações de poder e das particularidades históricas nas 

quais os sujeitos se encontram. Em síntese, diante desses nexos identificados por Thompson 

(1995), ao passo que a concepção de cultura integra a dimensão simbólica à sociohistorica, a 

sua análise deve acompanhar esse movimento, sem perder de vista, seu traço eminentemente 

interpretativo. Para o autor: 

a “análise cultural” como o estudo das formas simbólicas – isto é, ações, objetos e 

expressões significativas de vários tipos – em relação a contextos e processos 

historicamente específicos e socialmente estruturados dentro dos quais, e por meio 

dos quais, essas formas simbólicas são produzidas, transmitidas e recebidas. Os 

fenômenos culturais, deste ponto de vista, devem ser entendidos como formas 

simbólicas em contextos estruturados (THOMPSON, 1995, p. 181). 

 Percebo que o arranjo conceitual das formas simbólicas é determinante para a guinada 

do enfoque da análise dos fenômenos culturais. Essa formulação permite vislumbrar as 

transmissões entre gerações como intercâmbios de formas simbólicas geridas nas experiências 

e em suas apropriações pelas unidades geracionais. Além disso, mais que transmitidas, tais 

formas são interpretadas e expressam interpretações de cada locus geracional, o que indica 

seu caráter dinâmico, polissêmico e relacional. O estudo da intergeracionalidade, com essa 

perspectiva estrutural e simbólica da cultura, volta-se para a identificação dessas tramas de 

significação da experiência em seus contextos sociohistoricos constituintes. Por se tratar de 

um fenômeno que integra significação e poder, a cultura ao ter sua presença, pensada, nas 

relações entre gerações, indica elementos éticos e políticos com que os sujeitos elaboram e 

interrogam a finitude e a temporalidade de suas existências.  

Assim, as formas simbólicas produzidas pelas classes etárias trazem em si as marcas 

das suas relações de poder, da polissemia inerente às suas tramas intrageracionais, dos dramas 

de sua experiência vivida. Aspectos estes nos quais a finitude adentra pelo deparar-se com 

mudanças sociais mobilizadoras ou mobilizadas, conforme o debate do giro decolonial, por 

crises intrínsecas ou ameaçadoras da modernidade/colonialidade. Inerentes no sentido de que, 



74 

 

ao confrontar as tradições (medievais ou dos povos colonizados), são parte desse mesmo 

projeto. Ameaçadoras quando emergem dessas tensões, mas assumem uma qualidade 

questionadora e propositora de outras racionalidades e modos de vida. Quando trazem uma 

potência insurgente, ou seja, não apenas circunscrita a conflitos usuais à matriz colonial. 

O cerne é que, em consonância com Mannheim ao apontar a aceleração das mudanças 

sociais como fonte produtora de novas gerações, observo que a consciência da finitude tem 

como condição o próprio movimento da existência, sob condicionantes sociais e históricas a 

configurá-la em drama para cada unidade de geração. Por vivermos, sentirmos e sabermos dos 

fluxos de mutação biológicos, mas, também, provenientes de nossas tramas sociais, dos 

limites e possibilidades a circunscrever os tempos histórico e biográfico, é que a finitude 

desses processos torna-se perceptível e significativa. Além disso, a dramaticidade dessa 

condição existencial das gerações e do humano provocam uma disposição interpretativa dos 

sujeitos diante de um mundo e viver que não se revelam como evidência, mas código, enigma 

a ser decifrado. Dessa maneira, ainda em acordo com Mannheim, a transmissão cultural se 

torna uma tarefa incessante diante do constante “desaparecimento” dos atores sociais, da 

conflituosa e polifônica avaliação em torno do que deve ser lembrado ou esquecido.  

Aspectos que trazem para a “transmissão da cultura”, processos de criação e de 

interpretação, em cenários sociohistoricos estruturados. Com os aspectos acima delineados, 

chego a uma formulação que almeja apontar a presença, se não o surgimento, da noção de 

finitude na significação das mudanças biológicas e sociais, e nas interpretações das formas 

simbólicas de e em relação a cada geração. Pela própria dinâmica conflitiva e de surgimento 

de grupos geracionais, seres humanos se vêem diante da perenidade do viver.  

Essa é uma condição de possibilidade para o que estou, com as interlocuções 

realizadas nessa caminhada de estudo, a sinalizar como “espiritualidade”, qualidade das 

indagações, afetos e significações em torno da existência e da vida, mediadas, entre outros 

aspectos, pela finitude a envolver ou irromper nessa experiência. 

 

3.1.3. Os Entrelugares e a Interculturalidade 

 

 Se a concepção de cultura adotada neste trabalho envolve a articulação da perspectiva 

simbólica com seus condicionantes sociohistoricos, denominada por Thompson (1995) de 

estrutural. Cabe, portanto, descrever esse contexto no qual são produzidas, interpretadas, 

transmitidas e reinventadas. Dissertar sobre as interinfluências dos enlaces de significados 



75 

 

com as situações, as relações e as posições sociais para entender, em especial neste estudo, as 

dinâmicas geracionais e étnicas. 

 Assim, para seguir nesse horizonte de problematização, é que me aproximo da 

explanação de Walsh (2008) acerca das configurações produzidas entre os fenômenos 

culturais e o poder dentro do projeto da modernidade/colonialidade. Nesse sentido, a autora 

realiza uma discussão focada na relação, nos dizeres de Thompson (1995), entre diferentes 

modos e locus sociohistoricos de produção de significações, o que a faz assumir a 

denominação “interculturalidade” tanto para apontar a característica desses fenômenos, 

quanto para refletir sobre suas categorias analíticas predominantes. 

 Mas, em que consiste a ideia de interculturalidade no pensamento de Walsh (2008)? 

Tal interrogação é pertinente para que não nos limitemos às impressões inicialmente 

suscitadas diante desse termo. Daí que parto da sinalização da autora de que se trata de “uno 

processo y actividad contínua; debiera pues, ser pensada menos como substantivo y más como 

verbo de acción” (WALSH, 2005, p. 4). 

 Esse recorte proporciona um olhar para as ações e relações nas e pelas quais os 

fenômenos culturais se configuram dentro de cenários históricos e sociais marcados pelo 

incessante contato e conflitos entre sujeitos e povos em um sistema-mundo atravessado pelos 

desdobramentos do empreendimento da colonização. Dessa maneira, Walsh (2005) realiza um 

diálogo com um autor precursor dos estudos pós-coloniais, Homi Bhabha, do qual extrai os 

elementos principais para o entendimento do aspecto relacional de intercultura: 

Lo inter es lo que Homi Bhabha (1994; 1998) refiere como el espacio intermédio o 

el “tercer espacio” onde dos o más culturas se encuentran, un espacio de traducción 

y negociacion en el cual cada una mantiene algo de si, sin asimilarse a la outra. Esta 

noción del tercer espacio [...] permite una forma de conceptualizar y visualizar la 

relación entre culturas como algo fluido, movile y dialéctico, como también 

ambivalente, contradictorio y conflictivo; sugiere, igualmente, que no hay fronteras 

rígidas entre culturas o entre personas que pertencen a distintos grupos culturales 

(WALSH, 2005, p. 7- 8) 

 A fronteira é o lugar no qual as “culturas” se encontram e onde se realizam contatos e 

negociações pelas quais ao passo que mudam pelo seu intercambio também se mantem diante 

umas das outras. Essa perspectiva não dilui os conflitos e tensões entre os sujeitos e grupos, 

pelo contrário, reafirma-os como inerentes e constituintes. No entanto, não adota o horizonte 

da assimilação pelo qual, invariavelmente, o contato leva ao desaparecimento de um dos 

pólos. Cabe destacar, mais por uma leitura que faço de Bhabha (1994) e Walsh (2005) que 

ambos não negam a existência histórica de experiência de genocidas nas quais a colonialidade 

teve seus propósitos, por meio da violência, levados às últimas consequências.  



76 

 

Entretanto, consideram, na análise dos contextos sociais em que locus culturais 

particulares se encontram, mesmo ao admitirmos a dominação participante desse processo, 

não resultam necessariamente em situações de assimilação ou de integração total. E é nas 

fronteiras relacionais que a relação com o Outro e consigo ganha em contradição, 

ambiguidade e singularidade. Por isso, observo que ao atentar para essas nuanças, Walsh 

(2005) investe em um entendimento da interculturalidade enquanto ação, produtora e não 

apenas representativa. Desse modo, busca evitar as cristalizações do Outro e de si mesmo, 

presentes em certas discussões acerca da identidade e da diferença. O que contribui em 

análises não caricaturais, binárias e essencialistas dos fenômenos culturais.  

A ideia de interculturalidade envolve, portanto, ações, relações e tensões, não entre 

sujeitos e grupos com seus enlaces de significados, suas formas simbólicas, conforme 

Thompson (1995), imutáveis e homogêneas. Mas que, em sua vertente crítica: 

se refiere a complejas relaciones, negaciones e intercâmbios culturales, y busca 

desarrollar una interacción entre personas, conocimientos y prácticas culturalmente 

diferentes; una interacción que reconoce y que parte de las asimetrías sociales, 

econômicas, políticas y de poder y de las condiciones institucionales que limitan la 

posibilidad que el “outro” puede ser considerado como sujeito con identidade, 

diferencia y agencia la capacidad de actuar (WALSH, 2005, p. 6) 

 É interessante notar a dupla contribuição desse recorte realizado pela autora. Em 

primeiro, ao realçar a noção de entrelugar de Bhabha (1998), enfoca as intermediações – 

disputas, negociações e transformações-, nas quais se dá a produção cultural em contextos 

pós-coloniais. Tal aspecto presume uma dinâmica mais complexa, polissêmica e polifônica 

desses fenômenos, o que me faz estender essas características, em acordo com Sarmento 

(2010), às relações inter e intrageracionais, ou seja, o lócus de produção está em seus 

interstícios e não em lugares fixos de enunciação. 

Em segundo, Walsh (2005) sinaliza uma proposição ética e política ao 

interculturalizar, pois suas imbricações com o poder inserem no exercício de seu 

entendimento elementos da colonialidade a imprimir a lógica moderna-colonial etnocêntrica e 

perpetuadora de cisões na e da realidade. É o que a autora chamará de interculturalidade 

crítica em consonância com o giro descolonial discutido anteriormente.  

Para entender essa formulação propositiva dissertarei acerca de como Walsh (2005) 

enxerga as configurações dos fenômenos culturais sob o domínio da matriz colonial. Ao 

analisar os meandros dessas questões no século XX, ela destaca “el funcionamento del 

multiculturalismo neoliberal y una interculturalidad de corte funcional como dispositivos de 



77 

 

poder que permiten el permanecer y fortalecimiento de las estructuras sociales estabelecidas y 

su matriz colonial” (WALSH, 2012, p. 2). 

 Diante de um contexto de intenso contato entre povos, reflexo também, conforme 

Thompson (1995), da ampliação dos meios de comunicação, a relação com o Outro adquire 

bastante visibilidade e relevância na constituição dos fenômenos culturais e de poder. Essas 

interações serão profundamente estudadas e idealizadas, o que pode ser visto na noção de 

“multiculturalismo neoliberal”, que segundo a autora: 

sugere mucho más que el reconocimiento de la diversidad. Es una estratégia política 

funcional al sistema-mundo moderno y aún colonial; pretende “incluir” los 

anteriormente excluídos dentro de un modelo globalizado de sociedad regido no por 

la gente sino por los intereses del mercado. [...] su objetivo es administrar la 

diversidad ante de lo que esta visto como el peligro de la radicalización de 

imaginários y agencimiento étnicos. Al posicionar la razón neoliberal -por supuesto 

moderna, occidental y (re)colonial – como razón única, hace pensar que su proyecto 

e interés apuntalan al conjunto de la sociedad (WALSH, 2012, p. 8) 

 Consiste, portanto em uma política para a diferença, em que esta é admitida na medida 

em que assume uma posição social que lhe garante uma função no sistema-mundo moderno e 

colonial. A gestão da diversidade envolve atender a demandas e a lógicas de mercado, bem 

como atenuar possíveis insurgências questionadoras não somente de suas posições 

cristalizadas, mas da lógica, da legitimidade e do centralismo da razão neoliberal. Essa ideia 

multicultural de lugares fixos e estereotipados, rígidos em suas significações e sociabilidades, 

proporcionam o fortalecimento das quatro faces de expressão da colonialdiade, pois 

convergem em sua lógica de classificação etnocêntrica e subalternizante do Outro. Dessa 

maneira, Walsh (2008) compreende que: 

el reconocimiento y respeto a la diversidade cultural se convierten em uma nueva 

estrategia de dominación que ofusca y mantiene a la vez la diferencia colonial a 

través de la retórica discursiva del multiculturalismo y su herramienta conceptual de 

la interculturalidad “funcional” entendida de manera integracionista. Esta retórica y 

herramienta no apuntan la creación de sociedades más equitativas e igualitárias sino 

al control del conflito étnico y la conservación de la estabilidad social (p. 4) 

 Se os fenômenos culturais são pensados enquanto formas simbólicas histórica e 

socialmente estruturadas (THOMPSON, 1995), seus contextos modernos/coloniais implicam 

em processos de produção, interpretação e transmissão nos quais o Outro perde em alteridade 

e ganha em estereotipia. Daí esperar-se que o Outro produza o mesmo a que lhe é conferido, o 

que enrijece suas interpretações de si e do mundo, bem como seus modos de transmissão das 

formas simbólicas. A sintonia desses aspectos despotencializa a alteridade no e do Outro, que 

passa a assumir posições cuja funcionalidade está em consonância com a ordem 

moderno/colonial. O cerne é que, a relação com o Outro, ao ser objeto de controle, na 



78 

 

interculturalidade funcional, envolve sua integração mecânica e essencialista ao sistema-

mundo moderno e colonial. Processo esse que afirma a diversidade, mas dentro de posições 

rígidas e estereotipadas, das quais não podem sair voluntariamente mas pela descolonialidade 

do poder, do saber, do ser e da mãe natureza, pela qual instauram, nos dizeres de Freire 

(1987), seu Ser Mais anunciador de um processo histórico e ontológico de humanização. 

Dessa forma, Walsh identifica o horizonte de uma outra relação com o Outro, que implica em: 

una perspectiva crítica de la interculturalidad, la que se encuentra enlazada con una 

pedagogía y práxis orientadas al cuestionamiento, transformación, intervención, 

acción y creación de condiciones radicalmente distintas de sociedad, humanidad, 

conocimiento y vida; es decir, proyectos de interculturalidad, pedagogía y práxis que 

encaminan hacia la decolonialidad (WALSH, 2012, p. 2) 

 A relação com o Outro, diante das investidas multiculturais neoliberais, tem como 

desafio reinventar-se ao forjar uma interculturalidade anunciadora de outras referências e 

modos de viver, instituídos na e pela práxis.  O destaque dado por Walsh (2005) ao caráter 

educacional da interculturalidade expressa algo da dinâmica constitutiva dos fenômenos 

culturais, sobretudo, com a abrangência e capilaridade da globalização, que são seus 

processos de transmissão e de apropriação entre sujeitos a ocupar locus distintos entre e em 

uma mesma sociedade. De outra forma, a autora me faz ressaltar a qualidade educacional 

prospectiva da interculturalidade crítica, a se instaurar, via práxis, outros parâmetros de 

racionalidade e de modos de vida e, principalmente, a decolonialidade, pois: 

Es decir, se preocupe también por/com la exclusión, negación y subalternización 

ontológica y epistémico-cognitiva de los grupos y sujetos racializados; por las 

prácticas -de deshumanización y de subordinación de conocimientos- que 

privilegian algunos sobre otros, “naturalizando” la diferencia y ocultando las 

desigualdades que se estructuran y se mantienen a su interior (WALSH, 2008, p. 11) 

 Se a visibilidade de outras lógicas de produção de saberes e do viver são fundamentais 

para a assunção da diversidade, a desconstrução da exclusividade do parâmetro homem-

branco, exige a apropriação na noção de equidade e não só de igualdade. Isso envolve não 

perder de vista esses atravessamentos do poder na interculturalidade, pois nesta encontra-se a 

relação com o Outro, experiência na qual reside a anulação e/ou florescimento da alteridade.  

Por isso, a superação da interculturalidade funcional reside no modo com que o Outro 

é encarado e tratado, o que recai sobre o seu saber, seu ser e a sua cosmovisão. Em um 

contexto social e histórico regido pela razão moderno-colonial, a práxis pela qual emerge sua 

superação instaura um projeto que: 

se construye a la mano con la de-colonialidad, como herramienta que ayude 

visibilizar estos dispositivos de poder, y como estratégia que intenta construir 

relaciones -de saber, ser, poder y de la vida misma [...] utilizando las categorias de 

Boaventura de Sousa Santos, un proyecto que provoca cuestionar las ausências – de 



79 

 

saberes, tempos, diferencias, etc. – y pensar e trabajar “a través de la ampliación 

simbólica de pistas o señales” de la experiência misma, particularmente de los 

movimientos sociales (WALSH, 2008, p. 11) 

 Com o trecho acima, entendo a relação entre o processo de visibilização de outras 

racionalidades e a ampliação acerca da experiência não só humana, mas vivente. Projeto esse 

que se fortalece na crítica aos parâmetros instaurados nas múltiplas faces da colonialidade.

 O movimento de reconhecimento de outras lógicas constitutivas das relações entre 

sujeitos e grupos, ou melhor, com o Outro e consigo, perde em potencial decolonial quando 

não aborda os fatores de invisibilidade (as ausências a que se refere Boaventura de Sousa 

Santos). Afinal, são eles que incidem nas fronteiras da cultura ao passo em que se tornam 

necessários ao sistema-mundo pelas diversas faces da colonialidade, devido às resistências e 

insurgências confrontadoras de suas raízes instituintes. Dessa maneira, Walsh (2005) investe 

na ideia de interculturalidade crítica: 

Como concepto y práctica, la interculturalidad significa “entre culturas”, pero no 

simplesmente un contacto entre culturas, sino un intercambio que se establece en 

términos equitativos, en condiciones de igualdad. Además de ser una meta por 

alcanzar, la interculturalidad deberia ser entendida como un proceso permanente de 

relación, comunicación y aprendizaje entre personas, grupos, conocimientos, valores 

y tradiciones distintas (WALSH, 2005, p. 4) 

 Por encontrarmos a interculturalidade funcional como o modo predominante de 

relação com o Outro, compreendo que a perspectiva crítica tenta lançar para o horizonte da 

práxis a tarefa de inserir mais equidade e alteridade nas fronteiras nas quais a produção 

cultural delineia o humano e o viver. Isso implica pensar a religiosidade e a espiritualidade em 

suas bases experienciais nas quais se dão esses encontros e desencontros dos sujeitos em torno 

das indagações suscitadas pela finitude do tempo e do movimento da vida. Processos esses, 

instaurados em e por contextos sociais e históricos estruturados, em que, conforme Thompson 

(1995), são produzidas, interpretadas e transmitidas as formas simbólicas pelas quais se traduz 

o humano e o viver, bem como se refletem as posições, conflitos e reinvenções de histórias e 

de biografias. Estas, refletoras e construtoras do entrecruzamento dos tempos históricos e 

biográficos através das dinâmicas geracionais, cuja característica relacional a torna presença 

relevante nos entrelugares pois nelas e delas circulam formas simbólicas a denotar tanto uma 

situação geracional como suas experiências e seus modos de apropriação peculiares.  

A interculturalidade crítica como projeto, viar-a-ser, parte de um lócus específico da 

cultura nos cenários pós-coloniais, para além das concepções essencialistas dos fenômenos 

culturais, mas ainda envolta a dispositivos de poder a naturalizar o humano e cristalizar a 

diferença, sob o pretexto funcional da lógica de mercado. Assim, essa noção de Walsh (2008) 



80 

 

colabora para o entendimento neste trabalho da característica sociohistórica da concepção de 

cultura de Thompson (1995), o que ajuda a situar de que aspectos pelos quais as formas 

simbólicas emergem, transitam, mudam e quase desaparecem. Bem como, para o estudo e a 

prática educacional, que voltam-se para o necessário exercício decolonial nas fronteiras das 

enunciações dos sujeitos e grupos, pois: 

es un este espacio fronterizo de relación y negociación que también se construyen y 

emergen nuevas estratégias, expresiones, iniciativas, sentidos y prácticas (inter) 

culturales que desafian la homogeneidade, el control cultural, y la hegemonia de la 

cultura dominante (WALSH, 2005, p. 9) 

 No sentido exposto por essa autora, partilho a imagem seguinte de artefato feito por 

Dona Elita, rezadeira e artesã da localidade da Tapera, cuja mistura de materiais, a palha e o 

plástico, ilustram tais negociações e estratégias frente aos produtos simbólicos a transitar por 

seu cotidiano, o que não implica em uma mera adaptação, mas uma apropriação inventiva. 

Figura 07: Uma Forma Simbólica Intercultural 

                                                             
                                                                   Fonte: Arquivo próprio                             
 

3.2 Olhares sobre as dinâmicas entre gerações 

 

 Trago para esta pesquisa uma temática que arrebatou minha curiosidade desde o 

primeiro instante em que fagulhou em minha consciência sua potência afetiva e reflexiva. O 

debate em torna das gerações, das relações intergeracionais, acredito ter sido um dos maiores 

frutos de minha experiência de mestrado e que pude cultivar desde então. 

No entanto, foi nesses anos de estudo do doutorado que pude aprofundar melhor as 

ideias a respeito das gerações pelo contato com estudiosos dessa questão, mas, inclusive, pela 

experiência de campo. Nesse sentido, a intuição inicial da relação entre espiritualidade e 

intergeracionalidade que me mobilizou a escrever um projeto para a seleção no Doutorado em 



81 

 

Educação Brasileira em 2012, seguiu um caminho potente desde esse período. Foi desse 

modo que, um insight despontou no horizonte do meu pensamento, e consegui enxergar o que 

estava bem diante de mim nas narrativas de cada participante da pesquisa.  

A intergeracionalidade como fonte, não única, mas pujante do que chamamos 

“espiritualidade” e como categoria fundamental para o debate em torno da etnicidade. 

Anuncio, dessa forma, os principais aprendizados emergentes dessa caminhada admiradora 

dessa temática. Com eles, fortaleço o tecido teórico e metodológico desta pesquisa que me 

fazem perceber nexos entre as dinâmicas geracionais e a espiritualidade. Não tenho pretensões 

em esgotar todas as possibilidades discursivas acerca da categoria geração, apenas abordo 

nessas linhas os fios fundamentas dessa tessitura, sem a qual não chegaria a lançar a 

suposição: da inscrição da espiritualidade na intergeracionalidade não é um processo casual, 

mas inerente, intrínseco e imanente. Espero com as próximas linhas explicitar a polifonia dos 

fluxos intuitivos e reflexivos no quais essa suposição floresceu.  

Nesse sentido, meu primeiro contato com a discussão acerca das gerações se deu com 

Manuel Sarmento, em seu escrito “Gerações e Alteridade: interrogações a partir da 

sociologia da infância”. Meus interesses na época giravam em torno das interações entre 

crianças, adolescentes e adultos, até então, pensados em termos das concepções 

predominantes da Psicologia do Desenvolvimento, por vezes, devedoras de um pensamento 

adultocêntrico e essencialista, bastante congruente com a hierarquia racial e de gênero da 

colonialidade do poder. Pensar em termos geracionais fazia-me reportar a aspectos sociais dos 

sujeitos e, principalmente, aos afetos decorrentes da condição geracional, à inquietação diante 

de uma experiência biográfica e historicamente questionadora da qualidade e finitude da 

existência. Uma posição delineadora de uma familiaridade confortante com o próximo, e um 

estranhamento mobilizado pelo distante, o estrangeiro a bater a nossa porta.  

A ideia de intergeracionalidade, nome tão grande quanto nebuloso naqueles tempos, 

parecia convidar a olhar o fluxo do tempo a transportar a tudo e a todos, e nessa experiência, 

despertar a irresistível vontade em contar histórias dos que estão, do que se foram e de quem 

virá. Foi durante o mestrado que me deparei com a seguinte definição de Mannheim sobre 

geração a partir das palavras e do olhar sociológico de Sarmento:  

a geração consiste num grupo de pessoas nascidas na mesma época, que viveu os 

mesmos acontecimentos sociais durante a sua formação e crescimento e que partilha 

a mesma experiência histórica, sendo esta significativa para todo o grupo, 

originando uma experiência comum, que permanece ao longo do curso da vida. A 

acção de cada geração, em interacção com as imediatamente precedentes, origina 

tensões potenciadoras de mudança social (2005, p. 364). 



82 

 

 Nessa primeira leitura, geração surge como efeito da ação humana em um espaço e 

tempo concretos, um produto fruto da incidência da vida sobre alguns de nós e das 

significações, dos sentimentos oferecidos por nós a cada encontro peculiar do viver. Geração 

sem acontecimentos é um aglomerado de indivíduos com idades próximas. Acontecimentos 

sem experiência, sem afetos e sentidos comuns, dessa maneira, o que seria um laço 

geracional, torna-se algo eventual, efêmero, sem deixar marcas nas e pelas ações dos sujeitos.  

Para complexificar, acrescento algo, sem o qual, conforme o próprio Mannheim, seria 

desnecessária toda essa discussão: as relações entre gerações, a tensão inerente, da qual é 

impossível escapar e, se não só, tão dramaticamente possível para nós humanos. Mas creio 

não ter sido o único a ter recorrido a interlocuções várias para entender essa escorregadia 

categoria, Sarmento (2005), no texto mencionado, destaca, entre outros, a perspectiva 

interacionista de Alanen, também da sociologia da infância: 

a autora tematiza a geração simultaneamente como variável dependente de aspectos 

estruturais mais vastos e como variável independente, pelos efeitos estruturantes da 

acção das crianças como actores sociais, e como tópico de análise externa da 

infância, pela abordagem das relações intergeracionais com a geração adulta, e 

tópico de análise interna sobre as relações intrageracionais em que a infância 

(também) se (auto) constitui. (2005, p. 365). 

 Uma categoria com múltiplas facetas, seja pela dependência frente a outras mais 

amplas, seja pela independência resultante da potência estruturante dos sujeitos a ela 

implicados. Dessa autora, creio que, assim como eu, Sarmento reconhece o valor do seu duplo 

tópico de análise voltado tanto para as relações inter quanto às intrageracionais. Deparar-se 

com ou entender-se como parte de uma geração envolve perceber relações estabelecidas, 

partilhas realizadas e códigos a nos assemelhar e nos distinguir uns dos outros. Se com 

Mannheim, Sarmento (2005) esboçou mais do que a clássica definição, junto a Alanen, ele se 

adverti dos múltiplos aspectos a considerar ao se manejar essa categoria. Por isso, acredito ter 

ele contribuído com essa elaboração ao expor seus dois planos, sincrônico e diacrônico: 

a “geração” é um constructo sociológico que procura dar conta das interações 

dinâmicas entre, no plano sincrônico, a geração-grupo de idade, isto é, as relações 

estruturais e simbólicas dos actores de uma classe etária definida e, no plano 

diacrônico, a geração-grupo de um tempo histórico definido, isto é o modo como 

são continuamente reinvestida de estatutos e papeis sociais e desenvolvem práticas 

sociais diferenciadas os actores de uma determinada classe etária, em cada período 

histórico concreto (SARMENTO, 2005, p. 367). 

 Dois planos interdependentes a se entrelaçar de modo a conferir uma dinâmica 

complexa ao fenômeno geracional e a exigir um olhar admirador condizente com essas 

características visualizadas. Um plano sincrônico revelador das dinâmicas entre os sujeitos de 

uma mesma geração e do quanto, quando muito, é aparente sua feição homogênea. E um 



83 

 

plano diacrônico a nos advertir de que ser só é possível em relação “a”, um tempo histórico 

vivido e significado, ou a papeis, práticas e intenções passiveis de serem distinguíveis entre si.  

Assim, embora tais aspectos sejam abordados em termos sociológicos, acabam por 

atrair diferentes perspectivas disciplinares para esse estudo. Com as explanações de Sarmento 

(2005) estava convencido da legitima contribuição da/para outras áreas do saber acadêmico 

interessadas nas questões geracionais. O caráter relacional, portanto, parece-me intrínseco à 

noção de geração pois se faz presente em diversos âmbitos: a) em sua dependência e 

independência enquanto variável; b) pelos seus tópicos internos e externos de análise; c) nos 

seus planos sincrônico e diacrônico de referência; d) no convite interdisciplinar de seu estudo; 

e) ao que arrisco ser sua potência interseccional, como categoria sempre pensável nas 

interinfluencias com as demais. É esse último aspecto, outro relevante aprendizado a partir de 

então cultivado por mim, a partir do olhar de Sarmento (2005) sobre o manejo da noção de 

geração. Nesse ponto, o trecho abaixo foi bastante ressoante para esta pesquisa: 

O resgate do conceito de “geração” impõe a consideração da complexidade dos 

factores de estratificação social e a convergência sincrônica de todos eles; a geração 

não dilui os efeitos de classe, de gênero ou de raça na caracterização das posições 

sociais, mas conjuga-se com eles, numa relação que não é meramente aditiva nem 

complementar, antes se exerce na sua especificidade, activando ou desactivando 

parcialmente esses efeitos. (SARMENTO, 2005, p. 363). 

 Essa característica imprevisível, mas efetiva das conjugações entre geração e outras 

categorias marcadoras da estrutura social em cada época e lugar, torna os estudos que a 

trazem em seu recorte, um exercício em se pensar e sentir essas intersecções. Daí que a noção, 

mais precisamente, de intergeracionalidade, nesta pesquisa em que me inscrevo, não será 

debulhada em separado da de espiritualidade e de etnicidade, com as quais manterá interações 

profundas. Somo a isso, a pertinência dessas conjugações no que tange à educação e de modo 

mais amplo às ciências humanas, principalmente. Muitas vezes, estudos acerca de classes, de 

gênero e étnico-raciais desconsideram os efeitos geracionais em suas temáticas pesquisadas.   

Como isso, podemos incorrer em equívocos ao homogeneizarmos sujeitos com dados 

pertencimentos sociais, sem atentarmos a suas relações intrageracionais, o que envolve uma 

neutralização da potência geradora de sua temporalidade. Ou mesmo quando não atentamos 

para o teor intergeracional de seus conflitos e de suas intencionalidades na vida social. 

 Com as contribuições de Sarmento (2005) acerca da noção de geração, ingressei na 

elaboração desta pesquisa em 2012. Desde então, outras interlocuções se mostraram frutíferas. 

Seja no contato direto com o texto de Mannheim sobre o problema das gerações, seja com as 

elucidáveis explanações de Tomizaki, na área de educação, e de Weller, na sociologia. Assim, 



84 

 

passo agora para a exposição dos principais aprendizados junto ao próprio Mannheim e a 

essas autoras que, em especial, ajudaram-me no entendimento e na atualização dos debates 

presentes nas perspectivas que abraçam essa categoria na pesquisa e na atuação profissional.  

Segundo Tomizaki (2010), Mannheim estabelece a distinção entre gerações, um tipo 

de situação social, e os grupos concretos. Vejamos as diferenças entre as duas noções, um 

grupo concreto, para Mannheim (1982), precisa ter os seguintes aspectos: 

As organizações com objetivos específicos, a família, a tribo, a seita, são todas 

exemplos de grupos concretos. A característica comum a elas é que os indivíduos 

dos quais são compostas realmente formam de modo concreto um grupo, que a 

entidade esteja baseada em laços existenciais e vitais de “proximidade”, que na 

aplicação consciente da vontade racional. Todos os grupos “comunitários” 

(Gemeinschaftsgebilde), tais como a família e a tribo, caem sob a primeira 

classificação, enquanto que última inclui os grupos “associativos” 

(Gesellschftsgebilde) (p. 69). 

 Além da participação presencial no grupo, a vigência de objetivos próprios, de uma 

organicidade, de laços vitais ou intencionalmente almejados, são as características 

fundamentais que atribuem concretude a esse agrupamento. É interessante notar que 

Mannheim situa uma tribo (poderíamos também dizer um “grupo étnico”?), aquele permeado 

de laços existenciais e vitais de “proximidade”. Esse último qualitativo parece compor um 

critério delineador da pertença a um grupo específico ou não. Por identificar a tribo com a 

ideia de “comunidade”, o autor atribui ao conhecimento mútuo um fator interacional basilar 

para a existência da unidade do grupo. Há uma proximidade tanto física ou espacial, como 

significativa na concretude da comunidade. A esse tipo de grupo a categoria geração está 

relacionada neste estudo. Por outro lado, Mannheim (1982) compreende outras características 

para as gerações, que do mesmo modo que posição de classe: “pode ser definida como a 

“situação” (Lagerung) comum que certos indivíduos suportam como a sua “sina”(p. 70) e cujo 

sujeito “é o que é porque está constantemente consciente da natureza da sua “situação” 

específica na estrutura social, isto é, das pressões ou das possibilidades de ganho resultantes 

dessa posição”(p. 70). 

 Um pertencimento pela identificação do outro e de si em uma situação comum, cujos 

acontecimentos experienciados fazem emergir nos sujeitos uma noção de partilha de algo por 

e com outros num certo espaço e tempo, e instaura eles o entendimento de uma posição social 

à qual fazem parte. Essa pertença a uma posição e situação, seja de classe ou geracional, 

independe da aceitação do sujeito e, ao contrário dos grupos concretos, não se desfaz pela 

vontade ou distanciamento existencial ou vital dos indivíduos, embora suas mudanças 

ocorram baseadas nas mudanças da estrutura à qual estão ligadas (MANNHEIM, 1982). Aqui 



85 

 

trago uma formulação crucial para esse autor ao indicar que: “A situação de geração está 

baseada na existência de um ritmo biológico da vida humana – os fatores de vida e morte, um 

período limitado de vida e o envelhecimento” (MANNHEIM, 1982, p. 71).  

Alvo, segundo Tomizaki (2010) e Weller (2010), de equívocos em uma leitura 

apressada, Mannheim (1982) ao ressaltar que a posição geracional “basea-se” no fluxo 

biológico de nascimento e de falecimento, não recai ele no erro de autores de sua época em 

deduzir processos sociais e históricos de fenômenos biológicos. Conforme o próprio autor:  

Se um fenômeno está baseado em outro, ele não poderia existir sem o outro; 

entretanto, ele possui certas características peculiares a si próprio, características de 

modo algum emprestadas do fenômeno básico. Não fosse pela existência de 

interação social entre seres humanos, pela existência de uma estrutura social 

definida, e pela história estar baseada em um tipo particular de continuidade, a 

geração não existiria como um fenômeno de localização social; existiria apenas 

nascimento, envelhecimento e morte (MANNHEIM, 1982, p. 72). 

É interessante a abordagem de Mannheim, pois ele busca inserir a dinâmica geracional 

em uma estrutura que lhe confere suas condições basilares de existência, mas não seus 

fundamentos sociais e históricos. Ou seja, a mera existência daquilo que associamos ao curso 

da vida não promove as características dos fenômenos geracionais, apesar de serem sua base.  

Ouso fazer uma outra associação para ajudar na compreensão dessa ideia: a morte é 

um dado na e para a existência, e podemos dizer que o luto está baseado nesse fenômeno 

biológico, mas suas características psicológicas e sociais não podem se deduzíveis da morte 

em si mesma. Faço menção ao luto pois o observo um como fenômeno revelador da 

espiritualidade, pelo investimento afetivo e intelectivo em resignificação da existencia 

originado em situações críticas em torno da finitude e do tempo. Assim, luto e 

intergeracionalidade podem estabelecer interinfluencias, seja nas perdas sentidas com o 

desaparecimento de sujeitos de uma dada geração, seja pelos lutos que trazem consigo a 

reelaboração de uma perda significativa para uma classe etária. E para sanar maiores dúvidas 

quanto a essa noção de geração em Mannheim, aponto a questão etária que, por vezes, pela 

transposição direta do fenômeno biológico para a social, é vista com caracteres psíquicos e 

sociais essencialistas – provedores dos chamados preconceitos etários. Nesse sentido, o fato 

de sujeitos estarem em uma mesma faixa etária não os coloca automaticamente em uma 

posição geracional. Para ilustração disso, recorro a Tomizaki (2010b), quando diz que: 

o critério etário constitui elemento importante na definição do fenômeno geracional; 

entretanto, a contemporaneidade cronológica constitui apenas uma situação de 

pertencimento potencial a uma geração. As gerações possuem, na sucessão 

biológica, sua condição de existência concreta. No entanto, elas não se efetivam 

como tal sem a constituição de uma situação material e simbólica capaz de criar o 

pertencimento a uma coletividade. (p. 332). 



86 

 

As interações sociais nas e pelas quais se delineia uma situação, bem como seu 

conteúdo “comum”, conjugadas a significações que expressem afetos de experiências 

partilhadas, produzem o laço gerador da pertença a um grupo específico. Deste processo, 

creio estar integrada nossa disposição a simbolizar o tempo pois não seriam as gerações 

mediadas e mediadoras da relação entre tempo histórico e tempo biográfico? Não seria as 

relações intra e intergeracionais reveladoras da temporalidade (processo do tempo 

processado) em seus planos sincrônicos e diacrônicos? Sobre tais indagações creio que 

poderei ensaiar algumas respostas quando dissertar sobre a escolha e a pertinência das 

narrativas nos estudos acerca da experiência e, consequentemente, das dinâmicas geracionais. 

Assim, com essa discussão sobre a base elementar, o ritmo biológico, da situação de geração, 

posso adentrar no que está, efetivamente, em jogo na chamada similaridade de situação 

constituidora de uma posição social, que é a “sua capacidade de afetar as experiências e a 

formação daqueles que se encontram ligados a elas” (TOMIZAKI, 2010b, p. 333). 

Congruente com a ideia acima, Weller (2010), aponta que a situação comum à qual se 

vinculam certos sujeitos, especificamente na geração, envolve a proximidade a um espectro 

de possibilidades potenciais. É o que Mannheim (1982) compreende como a “tendência 

“inerente a” uma situação social”. Segundo as palavras do próprio autor expõe quanto à 

situação de classe e geracional que: 

têm em comum é que ambos proporcionam aos indivíduos participantes uma 

situação comum no processo histórico e social e, portanto, os restringe a uma gama 

específica de experiência potencial, predispondo-os a um certo modo característico 

de pensamento e experiência e a um tipo característico de ação historicamente 

relevante (MANNHEIM, 1982, p. 72). 

 A noção de geração possui, portanto, profundas conexões com a “experiência”. Uma 

primeira seria, digamos, constitutiva, o fenômeno geracional emerge de certos acontecimentos 

vividos e dos afetos, das significações originadas, que se associam a ações e práticas 

identificadas como próprias daquela geração. Uma segunda envolveria a disposição a um 

espectro de acontecimentos e de experiências, social e historicamente caracterizadas e 

condicionadas. É com esta que muitas vezes as gerações são reconhecidas ou publicizadas, e 

aí reside os riscos em se imaginar uma homogeneidade no grupo. O que é muitas vezes 

confrontado pelo próprio Mannheim. Até este momento, abordei a geração enquanto 

fenômeno de localização social que se constitui como uma situação comum partilhada por 

sujeitos. Onde observo as conexões profundas com a categoria experiência.  

Dessa forma, apresentarei três aspectos fundamentais dessa definição em Mannheim, 

com as leituras peculiares de Tomizaki (2010a) e de Weller (2010). O primeiro é a distinção 



87 

 

entre situação de geração e posição ou pertencimento geracional. A situação em comum 

predispõe os sujeitos a possibilidades potenciais, mas a assunção do pertencimento (ao meu 

ver, mais do campo dos afetos) a uma posição na sociedade envolve processos interativos e 

simbólicos dos quais emerjam essa identificação. Assim, “pertencer a um grupo não significa 

apenas aderir aos valores que lhes são próprios, mas, sobretudo, ser capaz de perceber o 

mundo e de se entender no mundo com os instrumentos e as nuances próprias a esse grupo” 

(TOMIZAKI, 2010b, p. 334). 

Por isso, nos estudos geracionais, o contato com sujeitos que apenas sejam 

contemporâneos em relação certos acontecimentos e experiências, não é suficiente para a 

apreensão das ressonâncias sociais de suas disposições eminentemente de geração. O enlace 

pela identificação em um grupo etário só se dá plenamente quando atinge nos sujeitos seus 

modos de apropriação de si e do mundo. É neste ponto que trago o segundo aspecto 

fundamental para o entendimento da constituição de uma geração, a conexão geracional. 

Quanto a esse ponto, bastante destacado por Weller (2010), pode ser dito que: 

Ela pressupõe um vínculo concreto, algo que vai além da simples presença 

circunscrita a uma unidade temporal e histórico-social. [...] não basta participar 

apenas “potencialmente” de uma comunidade constituída em torno de experiências 

comuns: é preciso estabelecer um vínculo de participação em uma prática coletiva, 

seja ela concreta ou virtual. (p. 214). 

Esse aspecto proporciona uma melhor compreensão da diferença, para Mannheim, da 

situação de geração para um grupo concreto como a família e a tribo. A conexão criada entre 

os sujeitos mais o espectro experiencial do viver que partilharam é traduzida como vinculação 

a uma prática anunciadora também da localização de um grupo na sociedade. Enquanto o 

grupo concreto, a tribo, possui como pressupostos objetivos específicos e uma organização na 

qual se expressam os laços existenciais e vitais de proximidade constituintes de uma 

comunidade, ou seja, impera-se uma contiguidade física e espacial, junto a um conhecimento 

mútuo entre os membros. No grupo geracional, não há essa exigência de contiguidade e de 

reconhecimento de uma proximidade entre os sujeitos (MANNHEIM, 1982). 

No caso específico desta pesquisa, professores e velhas lideranças Tremembé 

apresentam as duas características, são um grupo concretos e geracionais. No que se refere à 

sua etnicidade, seus laços e proximidades envolvem uma contiguidade que entendo refletir, 

conforme Oliveira (199), apropriações do território. Processo, ao meu ver, a expressar suas 

experiências e significações de seu mundo cuja contiguidade é também temporal, ou de outro 

modo, envolta também nas e pelas dinâmicas geracionais. É interessante pensar acerca dessas 

questões pois tais dinâmicas, sempre marcadas por tensões, ao se imbricarem aos processos 



88 

 

comunitários tribais irão repercutir na formação de seus laços de proximidade e no seu 

movimento de conhecimento mútuo. Assim como, a concretude da participação na tribo 

poderá inserir nos conflitos geracionais componentes étnicos que não passarão indiferentes 

aos dilemas das transmissões e das intenções de cada unidade de geração (termo que 

detalharei mais adiante). No entanto, o autor não descarta o surgimento de grupos que tragam 

as demandas e o modo de atuar geracional como sua expressão mais explicita, principalmente, 

nas tensões frente aos demais grupos. O que é importante destacar é que, com a conexão 

geracional explanada por Weller (2010) é que chegamos ao que Tomizaki (2010) aborda, a 

partir de Mannheim, como geração real.  

É pela efetivação da conexão geracional que se chega à mais possível concretude da 

realidade de uma geração. Tomizaki (2010) enxerga na ênfase dada por Mannheim à 

participação no destino comum de uma unidade histórica e social, o nexo crucial da assunção 

do real de uma geração. Esse ponto sinaliza justamente, sob minha visão, a imbricação da 

experiência partilhada com a temporalidade historicizante dos sujeitos. Dessa maneira, 

“falaremos de uma geração enquanto uma realidade apenas onde é criado um vínculo 

concreto entre os membros de uma geração, através da exposição deles aos sintomas sociais e 

intelectuais de um processo de desestabilização dinâmica” (TOMIZAKI, 2010b, p. 341). 

A conexão geracional implica no surgimento de um vínculo entre o tempo biográfico e 

o tempo histórico, fundado em sentimentos, concepções e práticas que passam a traduzir um 

horizonte de vida e de mundo de sujeitos ligados pela participação em experiências 

promotoras de mudanças. Como afirma Tomizaki (2010), a mola propulsora do surgimento e 

da passagem das gerações, para Mannheim, não é o ritmo biológico, embora seja sua base 

elementar, mas os processos históricos de mudança social. São tais mudanças os cenários 

mobilizadores da formação de outros modos de geração, afinal, por se tratar de um fenômeno 

de localização social, está bastante sensível às transformações que se dão no seio de sua 

estrutura econômica, política etc. Segundo Tomizaki (2010b), “somente transformações 

sociais são capazes de apresentar desafios suficientemente significativos, a ponto de 

provocarem o surgimento de novos comportamentos e atitudes nos grupos sociais” (p. 337). 

Nesse ponto, acredito que as profundas mudanças originadas com a colonização e a 

assunção da colonialidade junto com o projeto de modernidade, inegavelmente 

proporcionaram o surgimento e interações entre gerações formadas perante as mutações, 

tensões e violências epistêmicas, simbólicas e de outras ordens. Afinal, os conflitos em torno 



89 

 

de seu território, com destaque às ocorrentes já na década de oitenta, já expressam a irrupção 

de uma geração fomentadora de lutas deflagradoras de sua emergência étnica.   

 Chego então ao terceiro aspecto fundamental de Mannheim, que junto à situação, a 

posição e pertencimento e a conexão geracional, expressa as nuances do olhar desse autor 

sobre a complexidade de fenômeno social: a unidade de geração. Sobre esse aspecto, retorno a 

Mannheim (1982), quando em sua análise dos diferentes e opostos movimentos de juventude 

em sua época (liberais e conservadores) serviam de fonte para a elaboração da ideia de 

unidades geracionais:  

Pode-se dizer que os jovens que experienciam os mesmos problemas históricos 

concretos fazem parte de uma mesma geração real; enquanto aqueles grupos dentro 

da mesma geração real, que elaboram o material de suas experiências comuns 

através de diferentes modos específicos, constituem unidade de geração separadas 

(MANNHEIM, 1982, p. 87). 

 O autor testemunhava, em sua época, à formação de movimentos de jovens que 

traziam em sua ação política demandas identificadas, entre outras coisas, com seu local 

geracional na sociedade. Diante disso, Mannheim conseguiu entender os diferentes modos 

com que as experiências comuns eram apreendidas pelos sujeitos de uma mesma classe etária.  

A unidade de geração consiste em um aspecto relevante aos estudos com esse recorte 

pois abre a análise para as diferenças produtoras de modos geracionais distintos, permeados 

não necessariamente pelas mesmas intenções ou disposições, mesmo ao se tratar de uma 

mesma geração real. Com isso, os estudos geracionais não podem deixar de voltar-se para a 

análise e compreensão dessas dinâmicas intra e intergeracionais, sob risco de adentrar em 

generalizações ocultadoras dessas tensões dentro de uma mesma geração. Dessa maneira, o 

entendimento acerca das dinâmicas geracionais perde muito da complexidade desse fenômeno 

quando não considera as peculiaridades da formação das unidades de geração. Por isso, trago 

os breves apontamentos de Weller (2010) acerca dessa questão: 

As unidades de geração desenvolvem perspectivas, reações e posições políticas 

diferentes em relação a um mesmo problema dado. [...] outra característica é a 

adoção ou criação de estilos de vida distintos pelos indivíduos, mesmo vivendo em 

um mesmo meio social. [...] a forma como grupos de uma mesma conexão 

geracional lidam com os fatos históricos vividos por sua geração (por exemplo, a 

ditadura militar no Brasil), fará surgir distintas unidades geracionais no ambito da 

mesma conexão geracional. (p. 215). 

 O trecho descrito pela autora é bastante elucidativo quanto a heterogeneidade 

percebida nas conexões geracionais. Os diversos estilos de vida dos sujeitos, mesmo em uma 

mesma situação comum, convidam a olhares menos estereotípicos do grupo. Se cruzarmos 

esses aspectos com a noção de grupo concreto, a tribo, de Mannheim, vislumbraremos uma 



90 

 

diversidade dentro da comunidade étnica dentro de uma mesma geração e que tais diferenças 

refletem as apropriações possíveis dos sujeitos frente ao cenário histórico experienciado.  

Ao citar a adoção ou criação de “estilos de vida”, Weller (2010) aproxima-se de um 

outro elemento abordado por Mannheim e que é por ela mencionado em sua discussão sobre 

as unidades de geração: 

Semelhante ao teorema de aplicado por Pinder às mudanças nas gerações de artistas 

ou às mudanças de cada época na história da arte, Mannheim percebe nas gerações 

político-sociais um princípio formativo, um dispositivo uniforme que impulsiona e 

que passa a ser definido pelo termo filosófico “enteléquia” [...] a enteléquia de uma 

geração representa a expressão do sentimento genuíno do significado da vida e do 

mundo, de seus objetivos internos ou de suas “metas íntimas” (p. 209).  

 Interessante a noção de “enteléquia”, esse princípio formativo, que me remete a algo 

da disposição e intenção quanto à existência em cada unidade geracional. Sua definição por 

meio das significações e dos sentimentos pela vida e o mundo, apontam para um ethos a 

aglutinar os sujeitos em questão. E por se tratar de uma mediação entre os tempos histórico e 

biográfico, a “enteléquia” me parece sinalizar a localização no mundo, pela qual os sujeitos o 

apreendem e como são compreendidos nele. A enteléquia traz o sentido da vida e do mundo 

para os sujeitos de uma geração e, mais especificamente, em suas unidades geracionais.  

Mas não apenas uma territorialidade, mas uma temporalidade da qual pelas mudanças 

sociais que lhe são formadoras e pelo ritmo biológico que lhe traz elementaridade, expõe um 

modo de estar e lidar com e na finitude da existência. Eis um ponto potencial de inscrição 

entre a espiritualidade e o fenômeno geracional pois ambas estão envoltas nos processos de 

significação do tempo, existencial, histórico e biográfico. O que traz, irremediavelmente, aos 

seus sujeitos participantes, o deparar-se com a finitude, em suas múltiplas possibilidades, e 

simultaneamente, as inquietações da busca em se produzir sentido para o viver e o existir 

calcados nos dramas vividos. Sobre essa possibilidade, não me estenderei, pois retomarei essa 

discussão em tópico posterior. Assim, diante das contribuições de Weller (2010) chego ao 

componente crucial para a visualização de uma unidade de geração, que consiste nas: 

intenções primárias documentadas nas ações e expressões desses grupos. Essas 

intenções primárias ou tendências formativas só poderão ser analisadas a partir de 

um grupo concreto porque foram constituídas nesse contexto. Contudo, as intenções 

primárias não se reduzem ao grupo e aos atores, que, por sua vez, não se reduzem ao 

status de membros de um grupo concreto mas ao de atores coletivos envolvidos em 

um processo de constituição de gerações (p. 216). 

 As tendências formativas, cujos vestígios podem ser identificados nas ações e nos 

produtos de cada grupo, impõe ao estudo geracional partir dos locus empíricos de grupos 

concretos nos quais essas intenções floresceram. Daí, deduzo que a “enteléquia” é parte 



91 

 

fundamental dessa tendência formativa e a compreensão de sua especificidade em cada 

unidade de geração é possível na particularidade de um grupo concreto, mas sob o horizonte 

do engajamento em uma mediação entre o tempo histórico e o biográfico.  

Com isso, passo para as sinalizações das duas autoras dos enfoques pertinentes aos 

estudos geracionais mediante os aspectos até aqui discutidos. Inicio, então, com os indicativos 

propostos por Weller (2010), que trazem as particularidades do olhar sociológico e, portanto, 

podem trazer para essa pesquisa referências não habituais ao campo da educação e da 

psicologia. Para essa autora, o foco das pesquisas nas quais o recorte geracional se faz 

presente em sua temática incide em: 

centrar nossas análises nas intenções primárias documentadas nas ações e 

expressões de determinados grupos, ao invés de buscarmos caracterizar suas 

especificidades enquanto grupo. Perguntar-se pelos motivos das ações desses atores 

coletivos envolvidos em um processo de constituição de gerações, implica ainda em 

uma análise da conjuntura histórica, política e social a partir de uma perspectiva que 

poderíamos situar no nível macro, bem como do conhecimento adquirido pelos 

atores nos espaços sociais de experiências conjuntivas, e que poderíamos denominar 

como sendo uma análise no campo micro (WELLER, 2010, p. 219- 220). 

  Não confundir a descrição dos componentes constitutivos do grupo em si com a 

análise dos vestígios das tendências formativas em suas ações e expressões, consiste em um 

passo relevante para uma apreensão da dinamicidade e dramaticidade geracional em uma 

coletividade. Com o olhar em torno dessas marcas de sua “enteléquia” nas práticas e 

disposições dos sujeitos, a autora nos coloca na busca em compreender seus motivos algo 

impossível de ser acessado sem a recorrência ao contexto histórico e social dos envolvidos.  

Dessa forma, o enfoque sobre as tendências formativas, nas e das quais emergem os 

motivos das ações e disposições dos sujeitos, exige uma análise e compreensão macro e micro 

da dinâmica geracional, pois incidem sobre os tempos históricos e biográficos 

respectivamente. Diante dos aspectos aqui descritos em torno da noção de geração de 

Mannheim, com as contribuições das leituras de Tomizaki (2010) e de Weller (2010) dos 

pontos fundamentais elaborados por esse autor, creio ter conseguido estabelecer as distinções 

e os nexos básicos da situação comum, do pertencimento e da posição de geração, da conexão 

geracional e da geração real, e, por fim, da unidade de geração. No quadro seguinte sintetizo 

as principais ideias acerca dos estudos geracionais que orientarão este estudo: 

        

 

 

 



92 

 

   Figura 08 – Geração e suas unidades geracionais 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Fonte: próprio autor. 

 

 

Como vemos na figura, o surgimento de uma geração envolve o comungar de um 

acontecimento a consistir em uma experiência tanto biográfica quanto histórica, o que já 

implica na disposição dos sujeitos a situações comuns, originadoras dessa experiência. 

Todavia, para tal processo, é necessário que a produção de significados desses 

acontecimentos, proporcionem um laço geracional entre os sujeitos, uma tendência formativa 

pelo caráter educacional desse processo e a construção de um ethos e uma enteléquia 

qualificadoras de uma certa unidade geracional. 

 Como veremos adiante, professores/as e velhas lideranças congregam tais 

características, os primeiros/as pela condição de professores de escolas Tremembé e 

participantes do MITS, e os segundos/as pela presença na luta e no aldeamento como 

referências pela sua apropriação de ferramentas culturais delineadoras de sua etnicidade, bem 

como por sua significância na organização das localidades do aldeamento de Almofala. 

Quanto à intergeracionalidade, o recorte que pretendo pensar as mediações e experiências de 

espiritualidade, neste esquema, faço uma síntese da concepção que compõe este estudo: 

 

 

 

 

GERAÇÃO E SUAS UNIDADES GERACIONAIS 

Intersecção dos tempos históricos e biográficos 

Acontecimentos comuns 

 

 

Experiências 

(biográficas e históricas) 

 

 

Significados partilhados 

 
 

Situação comum: 

Predisposição a um 

espectro de 

acontecimentos 

Pertencer a uma 

posição social: 

Conexão geracional 

+ tendência 

formativa + 

ethos/enteléquia 



93 

 

Figura 09 – Intergeracionalidade 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: próprio autor. 

 

Em consonância com o olhar de Attias-Donfut acerca dos fenômenos geracionais, 

Tomizaki (2010) também compreende ser impossível pensar uma unidade de geração sem 

considerar sua dinâmica relacional com outras classes etárias. Isso proporciona, a uma 

pesquisa a considerar o recorte geracional, a necessidade de entendimento dos fenômenos 

estudados, neste caso, relativos à espiritualidade em um grupo étnico, não a partir de unidades 

isoladas e estáticas, mas constituídas também a partir de um Outro, de uma alteridade 

geracional. É no caráter relacional que reside, segundo as autoras, o foco mais potente para o 

olhar a estudar as proximidades e distinções nas conexões, nas tendências formativas, nos 

ethos e enteléquias referentes a cada grupo de geração. Sem perder de vista, portanto, nem as 

mediações de transmissão entre eles, mais também de conflitos, conforme Mannheim nos 

sinaliza.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTERGERACIONALIDADE 

 

Socialização 

ações 

 

 

 

 

Contato ou 

Experiência 

(Biográfica e Histórica) 

 

 

 

Significados 

 

ESPIRITUALIDADE 

Conexão 

geracional 
Conexão 

geracional 

 

Pertença 

geracional 

“Ramos” 

Professores 

Pertença 

geracional  

Troncos 

Velhos/ 

velhas 

lideranças 

Tendência 

Formativa 
Tendência 

Formativa 

Enteléquia/ 

ethos 
Enteléquia/ 

ethos 



94 

 

4 DA RELIGIOSIDADE À ESPIRITUALIDADE (D)E ENCANTO 

 

 Para abordar o tema da espiritualidade entre os Tremembé, considero ser necessário 

uma reflexão sobre o fenômeno religioso e/ou espiritual em suas mutações históricas. Mais 

especificamente no contexto pós-colonial. Essa necessidade de interlocução com estudos com 

tais características adquiriu força durante as visitas e conversas com professores, Velhas 

Lideranças, ou com Marly, educadora e membro da Igreja Metodista, e Mazim, colega 

doutorando também pesquisador e visitante de Almofala.  

 Nos diálogos realizados com os sujeitos acima, em boa parte, ocorrentes enquanto 

estava nas visitas, cresceu em meu pensamento a relevância de um olhar acerca do “religioso” 

e do “espiritual” de modo a não dicotomizá-los, mas distinguí-los sem perder de vista suas 

relações existentes. Um olhar também que não desconsiderasse a colonialidade em suas 

múltiplas expressões, sobretudo a Cosmogônica, e que não perdesse a historicidade a permear 

essas palavras e experiências. Por isso, aproximei-me, inicialmente, da exposição crítica de 

Teresa Cruz e Silva sobre o tema da Religião a partir dos cenários históricos de países, 

principalmente, lusófonos, devido aos seus processos de colonização portuguesa. Com a 

leitura que fiz do texto da autora sobre a Religião, observo sua preocupação com a 

contextualização dessa temática. Nesse sentido, Cruz e Silva (2014) aponta que: 

A reordenação capitalista ocorrida nas últimas décadas do século XX provocou 

transformações no conjunto da sociedade global, com consequências graves que 

levaram a crises socioeconômicas e políticas, particularmente para os países do Sul. 

As demandas impostas pela globalização neoliberal e os consequentes 

constrangimentos criados às políticas públicas diminuíram as capacidades dos 

Estados de dar respostas às necessidades básicas das populações, sobretudo nas 

áreas sociais, criando assim espaços vazios onde as instituições religiosas 

encontraram uma oportunidade para realizar determinadas ações e exercer funções 

(p. 424). 

 Com as indicações da autora, compreendo que o avanço das políticas neoliberais na 

segunda metade do século passado produz uma crise social diretamente vinculada aos 

preceitos desse modelo econômico. Assim, a diminuição de direitos, por sua retirada ou 

dificuldade em seu acesso, até o distanciamento da população e dos movimentos sociais em 

sua conquista, denotam um estado crítico de conflitos sociais em âmbito global. E mais 

especificamente, aos países do chamado “Sul Global”, que a herança e perseverança de sua 

matriz colonial agrava ainda mais essas tensões, pois seus Estados historicamente pouco 

assumiram um papel provedor de serviços básicos.  Nesse cenário, a as instituições e as 

práticas religiosas consolidam espaços sociais resultantes de sua inserção histórica. Se por um 



95 

 

lado, o empreendimento colonial não pode ser vislumbrado sem a contribuição da religião em 

sua justificativa moral e ideológica, por outro, aponto, mediante a autora, sua paradoxal 

participação em mudanças nessas sociedades. O cerne é que, ao contrário de uma irreversível 

laicização do Estado e das sociabilidades, “facilmente poderemos verificar a forma como elas 

vão ganhando visibilidade no espaço público” (CRUZ E SILVA, 2014, p. 424). 

 Com a leitura dessa última ideia lançada pela autora, fica notória para mim a presença 

da religião, mesmo quando em sua passagem implícita, em acontecimentos cruciais de nosso 

mundo. Desde o estudo de Max Weber sobre a Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo, 

até a teologia da Libertação e o movimento carismático tão atuante em no cenário político 

eleitoral de boa parte das nações ocidentais, é impossível não perceber sua ação capilar e 

institucional no seio da vida social. Nesse aspecto, Cruz e Silva (2014) indica que: 

A expansão da modernidade e os desenvolvimentos das novas tecnologias de 

informação e comunicação, aliadas à capacidade intrínseca que a religião tem de 

agregar indivíduos e criar laços sociais, despoletou o florescimento e extensão de 

redes religiosas internacionais, numa visível ocupação do espaço público, 

permitindo uma maior interação fora de barreiras e fronteiras políticas (CRUZ E 

SILVA, 2014, p. 424). 

 As mediações de caráter comunicacional, somadas aos, não tão atuais, processos 

migratórios, fundados nas rotineiras crises políticas e econômicas do sistema-mundo 

capitalista, proporcionam, com o selo da modernidade, a presença do “religioso” no espaço 

público, justamente, quando este também encontra-se em uma nebulosa diferenciação em 

relação ao privado. Com isso, entendo que os encontros e desencontros sociais, ao longo da 

segunda metade do século passado e início do XXI, trazem agregados situações “inter e 

transreligiosas” as mais variadas. Sobre o que considero se “tratar de um processo em 

movimento onde existe uma interação permanente entre o moderno e o tradicional, tudo isto 

ocorrendo num mundo de mudanças globais” (CRUZ E SILVA, 2014, p. 425).  

 É intrigante a constatação de que os mesmos troféus exaltados pela modernidade, 

nascedouros da simbiose entre técnica, indústria e ciência, possibilitam a propagação de 

saberes e práticas que seriam, aparentemente, suas opositoras. Essa aparente contradição, só 

se mantêm ao não considerarmos os meandros das e nas relações sociais, provocados, pelo 

que Cruz e Silva (2014) identificam nas sociedades lusófonas: os cruzamentos culturais.  

 Para a autora, reside aí o ingrediente catalisador do pluralismo religioso, o que não 

implica na hegemonia do Cristianismo e do Islão nesses territórios, onde se dão complexas 

negociações em torno das fronteiras identitárias das práticas e dos sujeitos (CRUZ E SILVA, 

2014).  Por isso, o estudo do fenômeno religioso, engloba um olhar quanto aos lugares sociais 



96 

 

e históricos, com suas peculiaridades relacionais e políticas, de modo a não caminharmos por 

categorizações descontextualizadas. Assim, comungo com a aferição do quanto: 

os contextos locais contribuíram para a construção de identidades religiosas 

específicas, para o reforço da noção de pertença e formas particulares de religião. A 

configuração e reconfiguração da mediação ente os diversos atores, pode assim ser 

vista como um ato de comunicação cheio de complexidades, onde está também em 

jogo permanente a construção do imaginário do Outro em função das representações 

de Si, e onde se intercalam relações de poder. É neste processo que se criam os 

parâmetros e se estabelecem as normas que ditam as classificações do que é ou não 

religião, num procedimento que aprisiona este conceito à visão do Outro tendo como 

referentes o Catolicismo e o Ocidente (CRUZ E SILVA, 2014, p. 425- 426). 

 Em relação à primeira ideia do trecho acima, creio ser importante para o presente 

estudo na medida em que, ao considerarmos os locus concretos e específicos em que se 

desenrolam as religiosidades (vivencias de uma religião), aspectos relacionais, afectivos  e 

organizativos podem ser vistos e problematizados. Dessa forma, a perspectiva de e do “lugar” 

é fundamental pois nela o cotidiano e a particularidade compõem as práticas e identidades 

religiosas/espirituais, e nela emergem pertenças não redutíveis aos modelos gerais de cada 

confissão, atravessadas pelo território geográfico e discursivo gestados historicamente.  

Mais um elemento interessante a esta pesquisa é a ideia das mediações como atos de 

comunicação, e diria também de poder, com efeitos ético-políticos. Em um locus delimitado, 

voltar-se para a historicidade das mediações entre os vários personagens dos encontros e 

desencontros intra e inter-religiosos, para as fronteiras de inteligibilidade e de aferição dos 

contornos do “religioso” são também ontológicas. A negação da religiosidade e/ou 

espiritualidade no e do Outro, em detrimento da de Si, evoca uma relação com a alteridade, 

impossível de ser pensada aquém da situação colonial na qual Ocidente e Cristianismo se 

confundem e se proclamam “a” referência legitima de logos e de Ser. 

 O que me parece basilar na exposição da autora é a impossibilidade de se pensar a 

religião e a religiosidade (e estendo à espiritualidade) sem a considerar um processo cultural, 

histórico e complexo. Permeado de disputas, de aproximações e divergências nas quais se 

gestam indagações e respostas provisórias, mesmo que, por vezes, se pretendam absolutas, 

acerca de: O que é o religioso e o espiritual? Como deve ser ou é vivido? Quando e onde se 

passa essa experiência? Quem faz parte? Cruz e Silva (2014) destaca a interculturalidade 

como característica inerente aos fenômenos religiosos, eis o que nos trazem sobre o Brasil: 

No Brasil, o pluralismo religioso ilustra a multiplicidade de culturas, entre as 

religiões indígenas, o Cristianismo nas suas mais diversas variantes e outras 

minorias religiosas. Tal como os outros territórios que foram colonizados por 

Portugal, mesmo que em contextos e tempos históricos diferentes, este país pode ser 

utilizado como uma ilustração da forma como os processos de interculturalidade se 

efetuaram num espaço social simbólico entre atores sociais como os missionários, a 



97 

 

administração do território e a população indígena, transformada desde então de 

sujeito em objeto da história (p. 426- 427). 

 Nesse sentido, reforço que tal caráter intercultural se apresentou também em Portugal, 

no contato entre o Cristianismo e o Judaísmo e Islamismo, bem como nos territórios ex-

colônias lusitanas, entre as “Religiões Tradicionais Africanas” e o Cristianismo e Islão 

(CRUZ E SILVA, 2016). Nesses cenários, a autora nos demonstra, a coexistência, muitas 

vezes conflituosa, de diferentes matrizes religiosas/espirituais, em que a hegemonia, em boa 

parte do Cristianismo, seguida do Islamismo, não anula a presença de práticas particulares 

destas e de religiosidades relativas às tradições dos povos colonizados. Esses cenários e 

processos religiosos são dinâmicos, contraditórios e paradoxais. Qualidades que exprimem a 

historicidade da interculturalidade constituinte dessas sociedades (CRUZ e SILVA, 2014).  

 Além disso, trago outro elemento citado por Cruz e Silva (2014) que se faz presente 

tanto nas religiões tradicionais africanas, que diz respeito às relações entre mundos humanos e 

espirituais: “No último caso, as zonas de contacto processam-se entre o universo humano e o 

espiritual, dentro de interações permanentes onde as fronteiras entre os dois mundos são quase 

imperceptíveis” (CRUZ E SILVA, 2014, p. 427). 

 Com isso, ensejo não deixar invisível esse contato que tanto se faz presente nas 

experiências, ditas religiosas ou espirituais, ao longo e em cada espaço-tempo dos povos 

africanos, quanto se agrega a esse processo intercultural, em que saberes e significações são 

confrontadas e/ou apropriadas pelos grupos e sujeitos. Trago ainda que essas zonas de contato 

entre o humano e o espiritual são encontrados também no caso brasileiro quando faz-se aqui 

esta análise das interlocuções nas quais certos aspectos são considerados religiosos ou não: 

Paula Monteiro, ao tratar das disputas que marcaram a diferenciação entre o mágico 

e o religioso no Brasil, fala-nos também dos processos de negociações entre os 

diversos agentes para a institucionalização das suas práticas e ritos religiosos como 

religiões, de acordo com parâmetros estabelecidos para a sua classificação. A autora 

exemplifica casos de coexistência e combinação de práticas rituais que não cabem 

no âmbito do que é convencionalmente chamado de religião, onde encontramos 

também a interação permanente entre o humano e o espiritual (CRUZ E SILVA, 

2014, p. 427- 428). 

 Com as palavras acima, pretendo trazer para essa discussão a desafiadora tarefa de um 

estudo que tem como temática algo tão complexo como o fenômeno religioso, principalmente, 

quando é encarado de modo não dissociado da história, da cultura e do poder. Não apenas as 

relações entre grupos, sociedades e seus projetos, mas entre mundos, sob certa ótica um só, 

interpeladores do que vem a ser o humano e o espiritual e, sobretudo, de suas conexões 

instauradoras do sagrado e da ancestralidade dos povos.  



98 

 

 O que diferencia a magia de religião e institui essas duas categorias e sua separação na 

aferição de certas experiências pode ser melhor compreendido na história dessas concepções e 

práticas em lócus específicos, com sujeitos e relações concretas. Aspectos esses que tornam os 

debates do giro decolonial imprescindíveis pois tanto a realidade como as categorias que 

utilizamos em sua análise são questionadas quanto a suas ressonâncias coloniais.  

 Concepções e práticas incessantemente polifônicas e polissêmicas, mesmo ao 

considerarmos as cristalizações de seus significados em certo intervalo de espaço e tempo. 

Marcadas pelos contatos nos quais identidade e diferença se tornam possíveis e são, muitas 

vezes, dualizados pela semântica da modernidade/colonialidade. Daí que sua feição 

eminentemente intercultural, pela qual não posso deixar de expor a incontornável presença do 

poder que legitima, desconstrói e inaugura as fronteiras ontológicas dos sujeitos.  

 

4.1 O pensar epistêmico pós-colonial sobre a Religião 

 

 As contribuições de Wirth (2013) com o seu texto ensaístico sobre a Religião e as 

epistemologias pós-coloniais representou uma interlocução para meu pensamento acerca 

dessas duas temáticas, muito relevante. Encontrei nesse autor dois aspectos catalisadores das 

conexões teóricas e metodológicas desta pesquisa. Um, com o qual tive concordância, pelo 

modo com que entendo esses debates, é a copresença de elementos dos estudos pós-coloniais 

com os da modernidade/colonialidade da rede latino-americana.  

A postura aproximadora desses estudos mostrou-se fértil para mim, pois enxergo 

convergências relevantes entre esses dois campos discursivos. Sem querer apontar uma 

linearidade entre eles, arrisco dizer serem trilhas com muitos pontos de encontro, 

principalmente, por identificar nelas exercícios apreensivos. É nesse ponto que venho expor 

os principais, digamos, assuntos ou trechos dessa interlocução em que participei com a leitura 

de Wirth (2013) sobre os efeitos do entrelaçamento das epistemologias pós-coloniais com os 

estudos de religião. Nesse sentido, trago do seu texto uma questão lançada há tempos atrás por 

Fanon (1987) ao se deter acerca das relações entre colono e colonizado. O psiquiatra levanta 

uma interrogação quanto ao papel das ciências humanas diante da experiência colonial. De 

que modo esses saberes decodificam essa realidade. 

 Ao fazer isso, Fanon (1987) não apenas irrompe a atmosfera modernizante do campo 

acadêmico, em que o humano e o mundo, compõe imagens genéricas, cuja abstração é 



99 

 

diretamente proporcional à naturalização da violência. O autor confronta as categorias da 

ciência de sua época de entendimento do sofrimento e da situação colonial. Nesse ponto, o 

psiquiatra martiniquense aborda o modo como a religiosidade participa do empreendimento 

colonizador. E identifica seu papel fatalista junto ao colonizado, que atribui ao divino as 

possibilidades de sua existência. Daí que Wirth (2013) compreende: 

não ser suficiente descrever sistemas religiosos de forma abstrata e a partir de 

epistemologias supostamente universais para compreender ou explicar a religião em 

sociedade colonizadas. O que gostaria de destacar na crítica de Fanon à religião é 

justamente este aspecto. A religião é forçada a se reinventar no âmbito do processo 

colonizador e, por isso, sua crítica, compreensão ou explicação não podem ser 

desvinculadas das sociedades reais e históricas em que a religião é praticada 

(WIRTH, 2013, p. 132)  

 A complexidade do drama colonial envolve transformações nas socializações, nas 

posições sociais anteriores à colonização, nas instituições e valores hegemônicos. Cenário do 

qual a religiosidade não passa imune, pelo contrário, tem participação ativa. Dessa maneira, 

Wirth (2013) compreende a partir de Fanon os limites presentes também nas ciências de sua 

época e, em verdade, a cumplicidade dessas com o domínio colonial.  

Desse modo, o pensar a religião, a religiosidade exige voltar-se para as práticas, para 

as vivências dos grupos e sujeitos concretos. Assim, acredito ser possível uma aproximação 

em termos do entendimento das contradições e paradoxos desse contexto. É indagado pelas 

imbricações da religiosidade com os regimes coloniais que Wirth (2013) volta-se para os 

estudos de religião, e deles se aproxima munido das epistemologias pós-colonias onde: 

Questiona-se, assim, em que medida os fundamentos teóricos dos estudos de religião 

seriam cativos de epistemologias eurocêntricas, defensoras de um suposto 

conhecimento universal que ocultaria seu lugar epistemológico específico. Estariam 

os estudos de religião reproduzindo os processos de subalternização, ocultamento e 

controle dos saberes religiosos dos povos colonizados pela expansão colonial, 

através de categorias como primitivas, irracionais, mágicas, pré-científicas etc.? 

(WIRTH, 2013, p. 130). 

 Reconheço essas interpelações do autor quanto aos estudos desenvolvidos em torno 

dos fenômenos religiosos, suas alianças e/ou divergências em relação à lógica eurocêntrica 

desqualificadoras das racionalidades que dão sustentação aos saberes ditos religiosos dos 

grupos subalternizados. Desse modo, tais indagações colocam não apenas em evidência os 

conflitos e paradoxos do fenômeno religioso mas as tensões, no início, entre os saberes 

religiosdos de colonos e colonizados, posteriormente, entre os científicos e os populares. 

 Observo que em ambos momentos alguns perigos rondam essas experiências religiosas 

e espirituais: o pejorativo exílio na magia, o desterro da racionalidade e o rebaixamento a uma 

fase pré-científica são marcas destinadas à “periferia” criada pelo eurocentrismo. Entretanto, 



100 

 

reitero que tal cenário é permeado de tensões instauradora de conflitos próprios à situação 

colonial. É dessa gama de questões que Wirth (2013) aposta em uma reflexão atenta ao 

“significado da religião com suas especificidades locais”, em intencional distanciamento de 

“referenciais ideológicos abstratos e desvinculados do mundo real” (p. 132). 

 De acordo com anteriormente debatido, reencontro-me com a constatação da 

impossibilidade em compreender o fenômeno religioso/espiritual quando nos distanciamos 

das realidades nas quais sua dramaticidade adquire feição e fervor. O que exige o 

reconhecimento de uma relação entre sujeitos, e com uma realidade vivente e significativa. 

Nesse sentido, intuo que a descontextualização em um estudo de religião/espiritualidade pode 

facilitar a assunção de um pensar fechado em pré-visões e pré-conceitos que, embora sempre 

venham a existir em qualquer exercício analítico ou compreensivo, sofrerão menos abalos por 

não se defrontarem com a alteridade, na plenitude de sua exterioridade. Dessa forma, a 

irrefletida adoção da religião como demarcadora de uma “natureza” humana e ordenadora 

“natural” do mundo, pode suscitar entendimentos despolitizadores e deshistoricizantes de 

relações de opressão.  

A pressa da condenação do fenômeno religioso/espiritual como necessariamente 

alienação e desrazão, expressão pré-lógica do saber, pode ofuscar sua participação em 

transformações sociais, na elaboração e partilha de saberes. O principal a atentarmos é que 

“no período ibérico da expansão colonial, a religião cristã ainda é a referência legitimadora 

das chamadas conquistas espanholas e portuguesas, ao mesmo tempo em que fundamenta uma 

infinidade de discursos e práticas de resistência ao colonialismo” (WIRTH, 2013, p. 134) 

É nesse rumo que Wirth (2013) afirma a existência de análises que buscaram o 

discernimento sobre os modos com que o qualitativo religioso se efetiva na história da 

américa latina. Expressões que alcançaram as vinculações da religiosidade com a matriz 

colonial e com a cultura. O autor destaca Mariateguí e posteriormente, trarei Martin-Baró com 

suas contribuições para a compreensão das possibilidades opressoras e libertadoras das 

experiências religiosas/espirituais. No entanto, Wirth (2013) identifica no histórico dos 

estudos de religião perspectivas que adotam monoliticamente uma visão pejorativa dessa 

temática, apesar de suas múltiplas feições particulares, nas quais, mesmo que não negue sua 

relevância no avanço do empreendimento colonial, surgiram parte das insurgências a esse 

mesmo domínio. Em tais estudos, o autor encontra a desqualificação: 

relativa à noção do tempo e à classificação das culturas. A referência à religião como 

a “persistência de formas de expressão ainda classificadas como religiosas” parece 

indicar uma noção de história linear e evolutiva. Consequentemente o “caráter 



101 

 

racionalista do homem ocidental” sugere um estágio superior da evolução cultural 

da humanidade. Logo, a religião persiste como algo ultrapassado, um estágio ainda 

não superado (WIRTH, 2013, p. 134) 

 Certamente, essa postura classificatória e subalternizante dos saberes identificados 

como religiosos/espirituais segue uma lógica que esteve presente no olhar de muitos dos 

colonizadores quando se pautavam na suposta superioridade da crença cristã frente aos povos 

nativos. Em outro trecho Wirth (2013) confirma que: 

a religião ainda é referência de sentido da expansão colonial e instrumentalizada 

como parâmetro que evidencia a suposta inferioridade das populações conquistadas. 

A identificação das práticas religiosas de índios (e posteriormente de negros) como 

idolátricas, a desqualificação de seus universos simbólicos como supersticiosos, 

irracionais e primitivos, cumpre assim uma função na imposição do novo padrão de 

poder (p. 134).  

Ao que me parece, essa mesma lógica é transportada a esses estudos, quando o 

fenômeno religioso/espiritual passa a ser objeto da ciência e, dentro desta, figura o 

Cristianismo como a referência modelo, mesmo que de um objeto de natureza inferior à 

racionalidade da ciência moderna. Assim, a lógica de uma evolução linear e progressista do 

humano e da realidade instaura um sistema classificatório em cujo eixo ergue-se o 

eurocentrismo. Fato este só possível na medida em que se elege a razão moderna ocidental, 

uma experiência geohistórica delimitável, a referência maior na e da produção de 

conhecimento, inclusive, no campo dos estudos da religião (WIRTH, 2013). E aqui considero 

importante a percepção desse autor quanto à sinuosa dinâmica entre ciência, religião e 

colonização/modernidade, conforme ele nos alerta de que: 

Os estudos da religião propriamente ditos iniciam-se no período anglo-saxão da 

expansão europeia. Nesse período, a rigor, a religião já não é mais necessária para 

dar sentido ao colonialismo. Se no período ibérico religiosos invariavelmente 

acompanhavam as expedições de conquista, no período anglo-saxão o religioso cede 

seu lugar ao cientista. E, quando a religião não é mais necessária como referência 

legitimadora, ela se transforma em objeto de pesquisa (WIRTH, 2013, p. 136). 

 Se no período ibérico de expansão da Europa, a religião assume o papel de 

justificativa civilizatória do desenraizamento provocado pela colonização, posteriormente, ela 

participa mas em outra posição, arrisco dizer, aparentemente secundária. Nesse aspecto, 

considero que o autor não adentra nas íntimas relações que as instituições religiosas, 

sobretudo as cristãs, estabelecem com os governos latino-americanos, quiçá, de diversos 

modos, em todo o Ocidente. Por outro lado, lanço a pergunta, até que ponto a objetivação do 

“fator religioso”, principalmente o cristão, necessariamente instituiu a sua decadência em 

termos de influência na vida social? Não pode ter fornecido a necessária modernização de 

parte de suas linguagens e instituições?  



102 

 

São questionamentos a me acompanhar nessa discussão. E em certa medida, Wirth 

(2013) oferece elementos para ensaiarmos respostas conforme identifique “o grande leque de 

pesquisas sobre a religião dos outros, dos conquistados pela expansão colonial” (p. 136). O 

interesse pelo “outro” vai perpassar interrogações que irão da natureza da sua humanidade até 

os percalços para a salvação de sua alma. Nesse ponto, um efeito direto, de desdobramentos 

ético-políticos, da transposição do “religioso/espiritual” ao plano de objeto de estudo da 

ciência recai sobre os povos da periferia do eurocentrismo: 

O que quero ressaltar aqui é a tese da suposta ausência da religião entre os povos 

colonizados, o que equivale a um julgamento totalmente novo em termos históricos. 

Povos sem religião passam a ser classificados como ontologicamente carentes, 

portanto, inferiores na escala de classificação hierárquica da humanidade (WIRTH, 

2013, p. 135). 

 Não é apenas a religião, as práticas religiosas/espirituais que passam a ser objeto da 

razão moderna colonial, mas esse Outro habitante das Américas, das Áfricas, que passa a ter 

objetificada sua humana e cultural existência. Um aspecto basilar nesse processo, que perdura 

contemporaneamente, é a desqualificação ou exotização de suas crenças, saberes e artes por se 

estruturarem, principalmente, na oralidade ou na Tradição Oral. A não centralidade na escrita 

como meio de registro da memória coletiva (História Nacional), de decodificação linguística 

da realidade (Ciência), de organização das normas de governo (Estado Moderno) e de 

transmissão dos saberes às novas gerações (Escolarização), são critérios de julgamentos 

ontológicos e políticos do grau de humanidade dos sujeitos. Essa classificação hierarquizante 

do humano e do viver, acompanham-se justificativas para a opressão de povos e, por vezes, a 

negação de suas epistemes e saberes. Sobre esse aspecto, encontro em Wirth (2013) uma 

peculiaridade quanto ao olhar eurocêntrico quanto aos diversos Outros com que se deparou: 

O Oriente, um produto da imaginação ocidental, tem história, herança cultural e 

códigos religiosos fixados por escrito. Esse Oriente indicará ao Ocidente civilizado 

suas raízes primevas, a base inicial da suposta evolução que atinge seu auge na 

civilização europeia. O Oriente é a Alteridade necessária à delimitação identitária do 

Ocidente, ao contrário da América e da África, assimilados ao novo padrão de poder 

como lugares sem história, portanto, subsumíveis ao padrão civilizacional da Europa 

(WIRTH, 2013, p. 139). 

 O estudo pós-colonial tem na crítica de Edmund Said em seu livro Orientalismo uma 

contribuição marcante quanto a denúncia dessa dualidade Ocidente-Oriente, na qual 

estabelece-se uma linha, histórica e epistemológica, evolutiva entre ambos. De modo a 

colocar o Oriente como a expressão passada do Ocidente. Essa hermenêutica moderna e 

colonial age como tradução do mundo e da vida, sempre a posicionar o modelo ocidental de 

epistemologia, de produção e de ontologia. A intrínseca relação entre modernidade e 



103 

 

colonialidade evoca uma narrativa evolutiva de civilização na qual o sentido da vida e da 

existência, sobretudo a humana é alvo de inscrição dessa lógica. Dessa maneira, os estudos de 

religião, discutidos por Wirth (2013) trazem em seu nascedouro, em especial, na história 

comparada das religiões, o exercício dessas perspectivas classificatórias e hierarquizantes: 

Assim, Max Muller pretende identificar nos textos antigos das religiões asiáticas o 

ponto de partida de uma suposta evolução histórica que atingiria sua maturidade na 

cultura anglo-saxônica. E essa evolução, por sua vez, explicitaria a própria “história 

do espírito humano”. Ou seja, a Índia dos antigos textos sagrados revelaria uma 

espécie de fase infantil da civilização, não só europeia, mas de um suposto gênero 

humano abstrato e universal (WIRTH, 2013, p. 138). 

 Quando objetificado, o fenômeno religioso/espiritual, mesmo que secundarizado, de 

modo geral, pela razão ocidental moderna, passa a adquirir níveis de realização que apontarão 

o ápice do seu desenvolvimento, inclusive, institucional e intelectivo (exemplares do que vem 

a ser “religião”). A generalização e estereotipia daquelas cosmovisões em “religiões orientais” 

representam a busca por anulação de sua alteridade na medida em que as qualifiquem em 

função das experiências europeias. Daí a entrada, sob a semântica periférica, de certos saberes 

ditos “orientais” no campo das terapêuticas em saúde com a classificação de “medicinas 

alternativas” ou “práticas complementares”. O que mais chama minha atenção é a articulação 

semântica dessa lógica linear evolutiva subalternizante em que se naturaliza um modelo de 

desenvolvimento ontológico, ao lançar mão do discurso da infância e da maturidade.  

No entanto, como destaquei em Wirth (2013), os povos dos continentes americanos e 

africanos não chegam a figurar nessa escala evolutiva. São vistos aos olhos ocidentais como 

carentes de parâmetros de civilização. Por isso, passíveis de domínio, pelas mãos 

“benevolentes”, das missões e do Estado colonial moderno. Não posso deixar de advertir que 

tais processos foram permeados de tensões, formas de resistência, aspectos locais e históricos 

promovedores de um cenário heterogêneo, de apropriações inventivas entre os saberes, de 

reproduções do domínio colonial. Enfim, o cerne é que a denúncia da lógica da matriz 

colonial, imbricada ao projeto de modernidade, com suas repercussões na constituição das 

realidades e das categorias de análise das mesmas, não nos coloca diante de um cenário 

ausente de heterogeneidade, polissemia e peculiaridades locais.  

É certo, pelo que entendo em Wirth (2013), que a religião, especificamente, o 

Cristianismo, atua, ora como princípio justificador do domínio ibérico, ora como objeto 

exemplar da ciência europeia. O interesse colonial e moderno pela religião traduz relações 

epistêmicas com o Outro, a Alteridade: “Não foi este olhar sobre a religião do outro uma das 



104 

 

estratégias de decifração das subjetividades e dos campos simbólicos dos povos colonizados, 

para torna-los permeáveis à lógica colonial em curso?” (WIRTH, 2013, p. 139). 

No entanto, de acordo com os estudos pós-coloniais e o giro decolonial, negar a 

existência das cosmovisões, dos saberes e das experiências dos povos nativos, bem como as 

insurgências à modernidade, mesmo que limitantes, de dentro do próprio cenário europeu, 

seria incorrer no erro de adoção de um olhar monolítico, generalizante e estereotipado. Por 

isso, ensejo aproximar-me das prerrogativas elementares daquilo que Wirth (2013) reconhece 

nas “epistemologias pós-coloniais, que igualmente partem da realidade e da vida real dos 

diferentes atores sociais como o locus hermenêutico de todo e qualquer enunciado teórico” 

(WIRTH, 2013, p. 138). 

Preceitos epistêmicos, éticos e políticos esses que afirmam a alteridade seja no ponto 

de partida da produção de conhecimento, a vida mesma das pessoas e dos grupos, seja nas 

enunciações, polifônicas e polissêmicas, dessas realidades, seja os ensaios interpretativos 

envoltos nesses lugares e no fazer acadêmico. Daí que a elaboração e a partilha desses saberes 

implicam em outros constructos para a ciência e o conhecimento. Conforme Wirth (2013), 

“as teorias pós-coloniais não conduzem a enunciados universais” (p. 138). Assim, o 

exercício apreensivo deste trabalho, vislumbra o rigor da análise e a profundidade da 

compreensão, mas sem ansiar pelo fechamento da interpretação do fenômeno religioso e 

espiritual presente na temática em estudo. 

Além disso, ao voltar-me para o modo como se vive e as significações da 

espiritualidade, estarei a enfocar algo que pode ser melhor descrito e entendido em relação à 

ideia de religiosidade, pois esta refere-se, de modo geral, às vivências particulares da religião. 

Espiritualidade e religiosidade, não como sinônimos mas categorias conectadas, delineadas na 

e pela historicidade e pelos locus concretos de enunciação dos Tremembé. Expressões das 

interpretações desses sujeitos acerca de si e do mundo, mediadas em suas relações escolares e 

comunitárias, integeracionais e interetnicas.  

 

4.2 A Religiosidade na América Latina 

 

 Ao longo do tópico anterior, apresentei um olhar acerca dos estudos de religião a partir 

de elementos das epistemologias pós-coloniais em Wirth (2013) que consideram e esforçam-

se no entendimento dos locais de enunciação e de interpretação reveladores dos sujeitos e do 

mundo. Ainda voltam-se à análise das relações entre religião e cultura ao compreender as 



105 

 

conexões entre as instituições, práticas religiosas e os traços (inter)culturais constitutivos das 

sociedades e de suas formações históricas. Com essas discussões, aproximo-me, portanto, de 

uma postura frente ao fenômeno religioso mais interessada nas experiências sociais, coletivas 

e pessoais refletidoras das intersecções de lugares étnicos, de classe, de gênero e geracionais.         

É nesse sentido que me aproximo de autores que se afastaram das buscas por uma 

conceituação universal e abstrata de religião – o que dificilmente ocorre sem a eleição 

arbitrária de um modelo central e absoluto de “religião” e de civilização. Assim, as reflexões 

de Martin Baró, psicólogo espanhol, atuante na América Latina (AL), principalmente, em El 

Salvador, contribuem nesse propósito de pensar as realidades desse contexto, com o enfoque 

muito mais na “religiosidade”, vista aqui como os modos de vivência do religioso e do 

espiritual. Dessa maneira, reporto-me a um texto fundamental do autor intitulado “Del Opio 

Religioso a la Fe Libertadora” no qual realiza uma explanação acerca da efetiva presença da 

religiosidade na história e nas estruturas políticas dos países da AL desde o século XV. 

 Nessa discussão, encontro em Baró (1998) a pertinência no estudo em que se articulam 

religião-cultura-politica de forma similar aos preceitos elencados por Wirth (2013). Essas 

imbricações são bastante observáveis quando saímos dos debates em órbitas generalizantes, 

estereotipadas, nas quais as distinções, as particularidades e singularidades são entendidas 

como desvios em relação à norma (modelo de religião) ou estágios inferiores na evolução 

desse fenômeno. Assim, início essa abordagem em torno da religiosidade com a advertência 

de Baró (1998) sobre o seu papel na formação histórica dos países latinoamericanos: 

Sería ingenuo pensar que la evangelización constituyó el principal móvil de la 

conquista; pero sería errôneo también ignorar el papel crucial que la expansión 

religiosa tuvo, no sólo como justificación para la conquista de tierras y pueblos, sino 

como objetivo socialmente significativo, movilizador de voluntades y energias. De 

hecho, las sociedades que han ido surgiendo de la colônia ibérica están fuertemente 

marcadas por el elemento religioso, tanto por la fuerza social de la Iglesia 

institucional como por el particular dinamismo que se deriva de la religiosidad de 

los pueblos (p. 245) 

 A contribuição do fator religioso e espiritual na formação das nações ex-colônias 

ibéricas é destacada pelo autor tanto em sua institucionalidade como em sua presença na 

dinâmica cultural de seus grupos constituintes. É interessante a observação de Baró (1998) 

acerca do papel mobilizador da “evangelização” no empreendimento colonial. O foco reside 

no “como” o religioso/espiritual se insere na construção desse contexto histórico.  

Mas, por outro lado, também reconhece a religiosidade identificável na cosmovisão 

dos povos nativos. Ação denominada de “religioso” ou “espiritual” mais obra do estrangeiro 

colono do que dos habitantes originários destas terras. Códigos pertencentes ao locus europeu 



106 

 

de enunciação e permeados pelas cisões mantenedoras do projeto de 

modernidade/colonialidade. Nesse aspecto, posso realizar um paralelo com o texto de Enrique 

Dussel, filósofo do paradigma da Libertação, intitulado “Religiosidad Popular 

Latinoamericana”, de 1986. Nesse trabalho, volta-se para a tríade religião-política-cultura. 

Para isso, parte de uma noção geral de cultura vista como um sistema de práticas, relações e 

de produção de sentido que determinam a subjetividade social e individual (DUSSEL, 1986). 

A cultura, nesse texto específico, parece-me a mediação entre subjetividade e 

objetividade, na qual a religiosidade emerge e apresenta, então, uma ideia que o autor 

desenvolverá em outras obras, a religião como superestrutura “e” infraestrutura, pois como 

mediação, possui as características dos dois polos. Dessa forma, sua hipótese de trabalho, a 

religiosidade popular latino-americana, nasce de uma concepção política e histórica de 

“cultura popular” esboçada da seguinte forma: 

Cultura “popular” es una cultura específica, y más aún la cultura popular latino-

americana. Si “pueblo” no es la nación como totalidad- contenido populista que 

incluye en él a las burguesias nacionales, como en el nazismo, fascismo, peronismo, 

cardenismo, etc.- sino el “bloque social” de los oprimidos, esto quiere indicar que en 

él seno del “pueblo” se incluyen las clases oprimidas del régimen capitalista 

(obreros asalariados y campesinos), pero igualmente tribos, etnias, marginales, 

desocupados y otros sectores sociales oprimidos (en especial en las naciones 

periféricas, dependientes y subdesarrolladas del sistema capitalista mundial) (p. 

104). 

 O adjetivo “popular” qualifica os lugares de enunciação dessa mediação, locais esses 

situados na periferia do sistema capitalista mundial. É o que, nesse texto, Dussel (1986) 

identifica como bloco social dos oprimidos do regime do capital, cujos sentidos e práticas 

emergem dessa condição e por ela são classificados inferiormente na hierarquia social. Apesar 

da polissemia dessa terminologia, “cultura popular”, ao longo das décadas finais do século 

XX, por muitas vezes, carregada de essencialismos, e dos próprios riscos da sistematização de 

Dussel, circunscrita à época em que escreveu seu texto, considero relevante esse exercício em 

se pensar as peculiaridades dessas mediações na história e geografia de povos subalternizados 

pelo colonialismo. 

 O que me surge como fundamental é a relação entre cultura e política, expressa nos 

contextos de opressão em que se dá sua produção e em sua presença nas semânticas 

decodificadoras da realidade, que servem tanto a dominação quanto a libertação. É nessa 

conexão intrínseca entre poder e cultura que Dussel (1986) compreende a inserção da religião, 

mais especificamente, sobre a religiosidade popular e sua relevância significativa na cultura 

popular dos povos latino-americanos  



107 

 

Es el “núcleo” fundamental de sentido de la totalidad de la cultura popular porque 

se encuentran allí las prácticas que enmarcan la significación última de la existência. 

La vida cotidiana del sufriente pueblo latino-americano no recibe ni en las 

estructuras educativas del Estado, ni en la cultura de masas de las media, ni siquiera 

en ciertos partidos de izquierda, el sentido de la vida, del trabajo, del matrimonio, de 

la família, del sofrimento, de la muerte. Todo esto ha quedado reservado a la 

religiosidad popular (p. 104). 

 A influência da religiosidade na construção das referências éticas e estéticas nos 

modos de vida, para a existência, acima de outras grandes fontes de socialização dos sujeitos, 

essa é a percepção de Dussel no momento histórico em que desenvolve sua hipótese. E ainda 

que hoje, possamos facilmente identificar uma maior influência que à época do texto de 

Dussel, das mídias e das redes sociais (recém existentes), um maior, embora deficitário, 

acesso à escolarização, a religiosidade ainda cumpre papel importante nas referências 

existências dos povos latinoamericanos. Quiçá em todos os continentes.  

Afinal, sua presença se faz explicita ou implicitamente nesses próprios meios 

midiáticos, virtuais e curriculares. Se muitos estudos relatam a crise das instituições 

religiosas, o avanço da secularização no século passado, a ascensão da tecnociência, todos 

esses aspectos foram acompanhados por uma pujante capacidade de adaptação e de 

reinvenção das práticas e das vivencias religiosas e espirituais. 

 A questão é que, em meio a todas as metamorfoses do religioso e do espiritual, 

inúmeros acontecimentos, principalmente, no campo da política, governamental ou das 

relações cotidianas, demonstram ser parte do que Dussel (1986) apontava como núcleo 

fundamental de sentido da totalidade da cultura. Não somente em termo de cultura popular, 

mas de cultura em nosso contexto histórico, seja a enunciada na e pela periferia ou centro do 

sistema capitalista. O que me parece relevante é observar a relativa autonomia da 

religiosidade popular frente à hierarquia das Igrejas e ao poder estatal.  

 Pretendo firmar não uma negação da “evangelização” à qual Baró (1998) refere-se, 

mas a visibilidade de um exercício de autoria entre os povos subalternizados que contem em 

si elementos, se não determinantes, fundamentais para a semantização de sua opressão e/ou 

libertação. O trecho abaixo é bastante informativo dessa relativa autonomia na produção da 

chamada religiosidade popular: 

el Estado liberal del siglo XIX, antipopular, ignoró totalmente este nível y permitió 

al pueblo mismo ser el protagonista de su propria religiosidad. Sea, en un nível aún 

religioso, porque la “romanización” de la Iglesia católica en la segunda mitad del 

siglo XIX la alejó en sus prácticas oficiales de las prácticas en donde el mismo 

pueblo era el sujeto y actor (p. 104) 



108 

 

 Isso, no entanto, não imprime nessa religiosidade uma essência opressora ou 

libertadora em si, mas uma oscilação e tensão entre essas possibilidades. Aspecto esse 

diretamente relacionado à matriz colonial, à dualidade existencial resultante das cisões da 

modernidade/colonialidade. O mérito dessa discussão está em destacar a conexão intrínseca 

entre religião-cultura-política, em uma interinfluencia que torna infrutífera a realização de 

análises que reproduzam separações dessas dimensões do humano. Na ressonância da 

religiosidade congruente com o regime de opressão, Dussel (1986) encontrará aspectos 

descritivos que Fanon (1987) e, posteriormente, Baró (1998) identifica como o fatalismo, uma 

atitude neutralizadora da ação emancipadora e naturalizadora das relações sociais de opressão.  

En realidad todo es sagrado. Todo acto está reglado por normas: tipos de comida, 

tipos de saludos, oraciones, culto hogareños, lugares de los santos, las velas 

encendidas. Hay que congraciarse con los “aliados” (santos, “ánimas del 

purgatório”, etc.); hay que defenderse de los “enemigos” (el demônios, las 

maldiciones, etc.). El campo religioso ocupa toda la vida, los “actantes” son 

numerosos y exigentes. En el campo, en las aldeas, en los barrios marginados, en 

todas partes el hombre vive como en un “espacio mítico”. La vida está transida de 

trascendencia. Es un orden perfectamente regulado (DUSSEL, 1986, p. 107). 

 O principal nessa exposição do autor é o efeito desmobilizador de e para 

transformações descoloniais ou desubalternizantes proporcionado pela conexão religião e 

política na vida concreta dos sujeitos. A sacralização da realidade e a personalização da 

opressão em indivíduos particulares contribuirão aqui para o enfraquecimento da 

historicização das relações e acontecimentos. A atitude fatalista, como sinaliza Baró (1998) 

não erra quanto ao diagnóstico da opressão vivida, mas ao seu tratamento, a sua ação 

reabilitadora e emancipadora da dualidade da matriz colonial. De outra maneira, o estatuto 

libertador da religiosidade popular se apresenta justamente na medida em que historicização e 

sacralização convergem para a assunção de uma semântica e de uma ação superadora das 

cisões moderno/coloniais. Conforme Dussel (1986): 

De esta manera, sin dejar de ser la tradicional religiosidad popular, ahora, adquiere 

una significación profética, crítica, creadora, política. No niegan ninguna de sus 

antiguas creencias, devociones, prácticas pero lo sitúan dentro de outro horizonte de 

sentido, fe consciente, práxis de responsabilidad, de organización, de organización, 

de reivindicación, de acción política como servicio, y en nombre del mismo santo 

patrono, de la misma Virgen de Luján o Aparecida, del mismo Cristo de Esquipula o 

del Gran Poder. Es una religiosidad que se pone em marcha en la historia. (p. 111). 

 Essas descrições realizadas por Dussel (1986) apontam diversas experiências sociais 

na formação histórica de países ex-colônias ibéricas nas quais a religiosidade foi participe das 

mobilizações e sentidos disputados em contextos permeados de conflitos. Aspectos esses 

identificados também por Baró (1998) ao indicar dois tipos ideiais, no sentido weberiano, de 



109 

 

religiosidade na América Latina, os quais são a religião da ordem e a subversiva. Tipos 

extremos esses que abordarei de modo pormenor posteriormente.  

 Ao que cabe nesse instante da discussão é traçar os elementos que apontam tanto a 

presença ainda atual, mesmo que não única, da religiosidade no núcleo de sentido da 

totalidade da cultura, quanto sua incontornável conexão com as relações de poder que 

instituem os espaços e ações políticas na América. Baró (1998) aborda tais aspectos de modo 

a identificar algumas repercussões desse poder exercido pela religião. Em particular, ele 

discute tendo como parâmetro em seu texto a Igreja católica, embora, já perceba o progressivo 

crescimento em muitos países latinoamericanos do pentecostalismo – temática essa que ele 

estudará em pesquisas acerca da conversão religiosa nos centros urbanos de El Salvador e do 

horizonte político em diferentes confissões nesse país. Assim, diz ele que: 

Históricamente, esa massiva afiliación religiosa representa una importante base de 

poder que ha hecho de la Iglesia católica una de las instituciones con más peso 

social. Es bien sabido el papel fundamental que desempeña el sacerdote en las 

poblaciones pequeñas de cualquier país latino-americano. Incluso en el plano de 

cada nación, la jerarquia eclesiástica suele disponer de un poder que la convierte en 

interlocutora obligada para cualquier gobierno, independientemente de su signo 

político (BARÓ, 1998, p. 246) 

 Em seu texto, o psicólogo de El Salvador observa com muita lucidez uma prática que 

hoje se faz facilmente visível não apenas em períodos eleitorais, mas em votações de diversos 

projetos nos quais o discurso religioso ou a participação de entidades e de congressistas 

explicitamente vinculados a algum credo são frequentes. O autor, ao longo do seu texto, 

organiza vários pontos no quais percebe conter os fatores que justificam essa posição e 

relação persuasiva entre religião e política. A princípio, Baró (1998) discorre principalmente 

sobre a Igreja Católica, mas seus outros estudos ampliarão essa análise. Daí que lanço mão 

dos principais pontos elencados pelo autor para descrever o exercício de poder da Igreja 

Católica, mas o faço, com o horizonte de que outras confissões hoje também buscam ou já 

apresentam tais elementos, pelo menos no contexto brasileiro. Assim, segundo ele: 

Dejando de lado importantes diferencias entre países como Colombia, Uruguay, 

Brasil y Honduras, se puede afirmar que el poder de la Iglesia Católica en 

Latinoamárica se asienta en três importantes pilares: a) el número de fieles en que 

cuenta en todos los rincones de cada país, lo que ya de por sí lo hace una instancia 

crucial y aun indispensable para muchas tareas administrativas; b) una gran red de 

centros educativos, asistenciales y de promoción social que en algunos casos llega a 

superar a la estrutura estatal y que ciertamente es muy superior a la de cualquier 

outra institución u organización social; c) la importância existencial que tiene el 

marco de referencia religioso para amplios sectores de los pueblos latino-americanos 

(BARÓ, 1998, p. 247) 



110 

 

 Comentarei os três pilares identificados por Baró (1998), mas assumirei a transposição 

dos mesmos às demais confissões bastante disseminadas e atuantes de diferentes modos na 

vida social. No entanto, irei circunscrever esse alargamento da reflexão do autor àquelas que 

ganham forte presença no espaço público e em esferas políticas governamentais, sobretudo, 

no cenário brasileiro. O primeiro pilar, relativo à população de adeptos não só do catolicismo, 

mas das igrejas evangélicas (entendidas em sua diversidade) chama atenção para os efeitos 

qualitativos de uma característica quantitativa. Fatores discutidos anteriormente com Cruz e 

Silva (2014) colaboram no entendimento dessa presença e expansão em massa: os fluxos 

migratórios, as diversas mídias e tecnologias comunicacionais. Aspectos esses imbricados às 

mudanças econômicas e históricas, cuja aceleração, tanto é causa como efeito dessas 

dinâmicas zonas de contato interculturais. Por conseguinte, chego ao segundo pilar, a 

significativa rede de ações que recebem o adjetivo de “religiosas” e/ou “espirituais”. Essa 

rede adquire extensão e efetividade na formação histórica de muitos países latinoamericanos.  

No Brasil, a existência de instituições educacionais e hospitalares fomentadas por 

congregações religiosas indicam o peso desses saberes na constituição cultural do país. 

Apesar da concomitante e expressiva secularização de boa parte desses espaços formativos e 

assistenciais. De todo modo, como analisa Baró (1998), credos religiosos ou espirituais 

assumirão papeis muitas vezes, em alguma medida, associados ao poder estatal como a 

educação e a assistência à saúde. Na verdade, o que isso denota é a peculiaridade do Estado 

Colonial Moderno, nunca totalmente reduzido aos interesses de dadas instituições religiosas, 

porém, tampouco isentos das influências constitutivas do Cristianismo e de suas igrejas 

predominantes. O terceiro pilar, “la importância existencial que tiene el marco de referencia 

religioso para amplios sectores de los pueblos latino-americanos” (BARÓ, 1998, p. 247), 

merece uma atenção maior neste trabalho, pois nele residem relevantes contribuições. 

Em primeiro lugar, por Baró (1998) destacar a religiosidade como um amplo 

componente de referência frente à existência e não somente a assuntos específicos da vida dos 

sujeitos. A própria idéia de referência não incute uma determinação mas um condicionamento 

maleável pelas imbricações profundas entre o religioso e o espiritual com a cultura. Além 

disso, o alcance desse marco referencial à existência aproxima a religiosidade das 

significações e simbologias delineadoras das cosmovisões, dos ethos a permear as tensões e 

cisões do projeto modernidade/colonialidade. 

Em segundo, Baró (1998) identifica a importância desse marco para amplos setores 

dos povos latinoamericanos, o que, ao meu ver, reconhece tanto os grupos sistematicamente 



111 

 

subalternizados, ou em termos do debate da colonialidade do poder, distante do parâmetro do 

homem-branco-adulto-heterossexual-europeu. Mas também setores mesmo das elites que se 

servem do fator religioso como auxilio interpretativo da existência. Em seus estudos sobre 

conversão religiosa e a participação de igrejas cristãs em regimes ditatoriais latinoamericanos 

esse aspecto se torna bastante explícito (BARÓ, 1998). O principal para o desenvolvimento 

deste trabalho está na descrição feita por Baró, em profunda consonância à exposição de 

Dussel (1986), da influência da igreja (a princípio católica, mas assumo estender seus pontos 

básicos para outras confissões). Dessa forma, vejamos: 

Sin embargo, es quizá el tercer factor, el papel de la religión en la vida de los grupos 

mayoritarios, la fuente del influjo más profundo de la Iglesia en la configuración de 

las sociedades latinoamericanas. La cultura de las mayorías populares de los países 

de America latina es fundamentalmente de orden religioso; las personas se sirven de 

sus creencias y símbolos religiosos para interpretar las carcaterísticas de su mundo, 

para explicar los procesos sociales, para situar los acontecimientos más 

significativos de su existencia. En este contexto cultural, la orientación religiosa, la 

palavra de la jerarquía eclesiástica alcanza un gran poder moral, tanto mayor cuanto 

que se junta al poder que le viene de su estructura organizativa y de su alcance 

masivo (BARÓ, 1998, 247) 

 Novamente, confirmo as ideias principais do autor com as necessárias ressalvas feitas 

por mim quanto às repercussões da secularização nos setores educacionais e assistenciais na 

segunda metade do século XX, à disseminação da ciência e da técnica como fontes 

explicativas e interventivas no mundo, e aos efeitos nas sociabilidades das mídias e esferas 

virtuais de comunicação. O paradoxo encontra-se nos seguintes aspectos: tais fatores de 

ressalva intensificam tensões frente a saberes e práticas religiosas e espirituais, permeadas 

pelas colonialidades do poder, do ser, do saber e do viver; esses mesmo fatores 

contraditoriamente tornam-se as condições de possibilidade das feições do religioso e do 

espiritual em nossa contemporaneidade, seja por facilitar sua difusão e reinvenção, seja por 

instituir crises paradigmáticas berço também de religiosidades. 

 Conjunto a Wirth (2013) quanto às epistemologias pós-coloniais nos estudos de 

religião, Baró (1998) e Dussel (1986) trazem a religiosidade como unidade de análise pois ela 

congrega as conexões entre religião, cultura e política. Além de, pelo recorte e hipóteses de 

trabalho, refletir locus particulares de enunciação e interpretação da existência dos povos 

latinoamericanos. No que pese o alcance limitado aos cenários concretos dos períodos 

históricos de seus estudos, identifico neles contribuições para pensar o fenômeno religioso, 

pois suas reflexões sinalizam ensaios pertinentes de articulação de temáticas por vezes 

separadas (religião, política e cultura) ou rigidamente associadas nos cânones das ciências.  



112 

 

Somo a isso, a percepção dos autores do exercício de autoria no e dos povos 

latinoamericanos em construir complexos sistemas de símbolos e de sentido para sua 

existência, e da ambiguidade dessas produções a oscilar entre atitudes fatalistas diante da vida 

vivida e questionadoras do ordenamento social. Aspectos esses que impossibilitam estudos 

que não se voltem ao modo como o fenômeno religioso e espiritual é vivenciado, às 

experiências nas quais sentidos, afetos, relações e práticas são criadas, desconstruídas e 

reproduzidas.  Diante dessas questões, aproximo-me de uma concepção de religiosidade que 

traz em seu teor as contribuições de Baró e de Dussel acerca de como se vivencia essa 

temática, sobretudo, em cenários sociais e históricos latinoamericanos.  

Em consonância com tais discussões, aproximo-me das distinções feitas por Baró 

(1998) entre religião e religiosidade, com isso, pretendo situar o diálogo com o qual pensarei 

as integrações desta última com a espiritualidade. Nesse sentido, o autor sugere ao campo de 

estudos desses fenômenos que: 

entenderemos por religión todas aquellas creencias, sentimentos y comportamentos 

referidos a un ser supremo mediante las cuales los grupos y personas tratan de 

responder a los interrogantes últimos sobre el sentido de la vida y de la muerte 

(James, 1902). Y por religiosidad entenderemos las diversas formas concretas como 

los grupos y personas viven la religión (BARÓ, 1998, p. 251) 

 A partir da concepção esboçada acima, congruente com a literatura bibliográfica 

referente, a religião engloba um sistema de afetos, ideias e condutas que visam responder a 

questões em torno da existência. A religiosidade traz consigo a dimensão da vivência peculiar 

e contextual de uma dada religião por pessoas e coletivos. Deve aportar, portanto, as 

características sociais, históricas e singulares com que se efetivam as experiências 

religiosas/espirituais. Disso, compreendo a pertinência da noção de religiosidade para este 

estudo pois tanto pode elucidar as sistematizações concretas elaboradas pelos sujeitos, 

conforme seus dilemas e posições geracionais e étnicas. Proporciona um caminho mais 

propício a análises confrontadoras da colonialidade cosmogônica na medida em que visibiliza 

as experiências históricas dos sujeitos e seus modos particulares de elaboração de respostas às 

complexas e paradoxais interrogações suscitadas em sua existência. Assim, a espiritualidade é 

aqui situada, em convergência com a bibliografia consultada e as apreensões realizadas em 

campo, como concernente à qualidade dos afetos, das racionalidades inerentes ao teor das 

interrogações acerca da vida e da existência. Em específico, emergentes nas experiências 

geracionais e étnicas dos Tremembé participantes desta pesquisa.  

 Ao que me parece, os traços e conteúdos concretos das religiosidades podem ser 

pensados não em referência, somente, às religiões (sistemas culturais instituídos a modelar 



113 

 

respostas possíveis ao enigma do viver), mas, também, à espiritualidade que implica em 

experiências e afetos dos e nos quais florescem as buscas por significações para a existência. 

Fonte inspiradora da criação de indagações condizentes às inquietações próprias, em especial, 

neste trabalho, das dinâmicas geracionais e da emergência étnica. 

 Reforço, entretanto, que essa percepção acima a deslocar a religiosidade enquanto 

expressão exclusiva dos modos de apropriação concretos de uma dada religião, para o campo 

de elaborações cotidianas mediante afetos e inquietações em torno da existência, da relação 

com espaço, o tempo e o outro, da espiritualidade, resulta de sobremaneira das visitas às 

localidades Tremembé que proporcionaram uma gama de experiências impossíveis de 

redução a essa leitura unidirecional.  

 Além disso, mobilizado pelas apreensões em meio às entrevistas e vivências, busquei 

tecer neste texto um dialogo entre esses autores citados, mas com outros, entre os quais, não 

poderia deixar de mencionar, Carlos Rodrigues Brandão. Deste, observo como pertinente o 

uso feito da categoria espiritualidade em seu livro, Prece e Benção: Espiritualidades religiosas 

no Brasil, de 2009. Nessa obra, além de fazer uma exposição de diversas tradições religiosas, 

preponderantemente cristãs, existentes no Brasil, o autor aposta em um fundamento a 

distinguí-las entre si, que parte, primeiramente, do pressuposto de sua constituição como 

sistema cultural, ou seja, uma teia de significados produzida e produtora de sujeitos, 

denotadora de uma gramática social (BRANDÃO, 2009).  

Dessa forma, o pensar desse autor aproxima-se de Baró e de Dussel quando não 

dissociam o fenômeno religioso e/ou espiritual, de cultura e política. Esse fundamento, 

portanto, a Espiritualidade, envolve os “modos de pensar e viver a fé e partilhar a crença” 

(BRANDÃO, 2009, p. 163) com os demais. Essa noção implica, portanto, em práticas sociais, 

ritos e sociabilidades formadoras, ouso dizer, de um certo ethos, e é compreendida pelo autor, 

no caso brasileiro, com quatro manifestações predominantes. A Espiritualidade de Eleição- 

de caráter mais fundamentalista na medida em que entende um único modo de pensar e viver 

a fé, que deve, consequentemente, ser propagado missionariamente pelos eleitos. Em 

segundo, a Espiritualidade de Salvação cujo foco está na conversão que possibilita a salvação 

seja de quem for, sem a ideia de eleitos mas daqueles que ingressam em uma comunidade de 

salvação e abandonam tudo que é considerado definidor da condenação: o profano 

(BRANDÃO, 2009).  

Segue-se a essas, o que Brandão chama de Espiritualidade de Inversão, aquelas que 

exigem uma visibilização da fé por parte dos sujeitos, cujas comunidades de crença tem como 



114 

 

característica a sociabilidade pelos atravessamentos de massa, sobretudo midiáticos, e pelos 

princípios de uma “teologia da prosperidade”, em que a ascenção social é equiparada à 

aproximação com o divino. E por fim, o autor identifica no cenário brasileiro, ainda que sobre 

profundas mudanças, a Espiritualidade de Libertação em que os “modos de pensar e viver a 

fé e partilhar a crença” (BRANDÃO, 2009) são orientados em função do enfrentamento da 

opressão, de um outro olhar sobre o corpo, o Outro e de sociabilidades que promovam a 

fimação da alteridade e de um compromisso ético-político.  

Essas noções de Brandão quanto à Espiritualidade, em confissões cristãs no Brasil, 

trazem em suas bases a vinculação entre o religioso/espiritual e a cultura e política, o que 

converge com a postura epistêmica, ao meu ver, pós-colonial de Baró e Dussel. E, para os fins 

desta pesquisa, traz em seu fundamento, aspectos mediados também pelos afetos e as 

possibilidades de relação com o espaço, o tempo e o outro. Acredito que a concepção de 

Espiritualidade de Brandão se aproxima profundamente da de Religiosidade de Martin-Baró 

(que abordarei mais a frente). Essa convergência não anula as distinções entre elas, mas 

denota a necessidade de se pensar a religiosidade, não apenas como o modo como se vive 

uma religião, mas o exercício, via experiência, através de afetos, relações e inquietações de 

produção de sentido para a existência e a vida. 

 Com isso, através da compreensão dos elementos da religiosidade podemos apreender 

os tipos de indagações elaboradas por sujeitos e grupos em suas realidades sociais e históricas 

específicas. Diante disso, pergunto-me se a geracionalidade e a etnicidade, enquanto 

fenômenos sociais e históricos, significativos, além de configurar e serem delineadas por 

sistemas culturais de confissão (as religiões), também o fazem por meio das indagações e 

inquietações das experiências relativas à espiritualidade vividas pelos indivíduos e grupos.  

 Para desenvolver essa pergunta, observarei os elementos constituintes da religiosidade 

segundo Baró (1998) de modo a refletir acerca das indagações a permear tais elementos. São 

eles as representações, as práticas e os vínculos com a comunidade religiosa. Quanto ao 

primeiro elemento, o autor identifica “todas aquellas creencias y símbolos próprios de una 

confesión o fe mediante los cuales las personas interpretan su vida y su realidade” (BARÓ, 

1998, p. 252). Neste aspecto, sobressai-se o que o autor entende como o sentido comum 

partilhado em torno do divino e de suas conexões com a existência humana, relativos a cada 

religião. No entanto, aborda o caráter interpretativo tanto dos sujeitos frente aos cânones de 

cada confissão específica, quanto a como, mediante tal apropriação, decifram suas existências 

concretas. Quanto a esse elemento, que, opto por adotar o termo sentido comum para não 



115 

 

circunscrever essa discussão à teoria das representações sociais (o que é feito pelo autor ao 

fazer referência direta a Denise Jodelet), e possibilitar um arranjo reflexivo com a perspectiva 

cultural de Thompson (1995) e de significado (sentido socialmente partilhado) de Vigotski.    

 Dessa forma, prossigo com minha leitura da formulação de Baró (1998) ao sinalizar 

dois aspectos oriundos desse primeiro elemento: uma mensagem de salvação ao sujeitos e 

símbolos de entendimento do divino e das relações com outros humanos. Em certa medida, 

compreendo estarem tais aspectos relacionados a indagações sobre a finitude, o transcendente 

e o Outro.  

Tal tríade sugere dimensões do viver que são reveladoras do humano e das condições 

inerentes a sua existência. Dizem, portanto, dos tipos de interrogações que acometem os seres 

humanos em sua caminhada na e pela vida. O segundo elemento faz referência às práticas 

religiosas (ou espirituais) e suas conexões com o sentido comum aos quais estão relacionados. 

Afinal, tais elementos estão interconectados, não são fragmentos isolados. Sobre elas, o autor 

nos afirma que são: 

todos aquellos comportamientos que pretenden vincular (“re-ligar”) al hombre ® 

Dios, como son las oraciones, peregrinaciones, lecturas religiosas y actos litúrgicos, 

ya sean individuales o colectivos. Existe también una séria de comportamientos que, 

aunque no son fundamentamente religiosos (su objeto no lo constituye el re-

ligamiento con Dios o el enfrentamiento de las realidades últimas de la vida 

humana), se derivan de las convicciones religiosas. Normalmente cada religión 

incluye unos valores y princípios éticos que definem las formas adecuadas de actuar 

en la vida (BARÓ, 1998, p. 252) 

 Práticas e sentido comum se interconectam, afinal, de onde emergem as crenças e os 

símbolos decodificadores da vida e do humano? Em que resultam as interpretações feitas e 

sofridas pelos sujeitos em suas experiências? O cerne é que Baró indica uma característica a 

atravessar essas práticas: a promoção de vínculos com o divino e cujo objeto de ação envolve 

também as profundas confrontações de cada vivente, entre as quais, de sua finitude, por sua 

transcendência e com o Outro. Junta-se a essas conexões o terceiro elemento da religiosidade, 

que é estritamente relacional e afetivo, pois implica nas vinculações entre os sujeitos de uma 

mesma comunidade religiosa/espiritual. Acerca dele Baró sinaliza o seguinte: 

Estos vínculos pueden darse a vários niveles, desde la relación imediata con el 

vecino de asiento en la iglesia hasta las relaciones que se establecen en el plano 

nacional e internacional entre diversas comunidades o iglesias. En algunos casos, 

estos vínculos religiosos son de gran intensidad, duración y importancia, mientras 

que en otros casos son superficiales, efímeros y secundários (BARÓ, 1998, p. 253). 

 Ao que me parece, emerge na busca de sentido para a vida, nos exercícios 

interpretativos dos símbolos e crenças, bem como de si, do outro, da finitude das coisas e da 



116 

 

transcendência, enfim, desse processo surgem laços e relações que tanto auxiliam essas 

significações e aprendizados, como funcionam como apoio e solidariedade diante das 

inquietações frutos das experiências dos sujeitos. Se refletirmos acerca da constituição 

histórica e afetiva de uma geração e de um grupo étnico, dos entrelaces dessas duas 

experiências, os laços construídos em torno de indagações fomentadoras de caminhos 

interpretativos em comum representam uma relevante força aglutinadora.  

 Ou seja, a espiritualidade pela força de suas interrogações deflagradoras, tanto quanto 

a religiosidade pela contundência de suas respostas particularizadas, podem aproximar, 

distanciar, desfazer, refazer vínculos cuja intensidade incidirá e será regulada pelas tensões 

sociais e históricas dos sujeitos e das coletividades.  

Assim, se a religiosidade refere-se a como os sujeitos vivenciam as respostas 

sistematizadas por cada confissão a e para tais enfrentamentos, admito a possibilidade de que 

também ou até predominantemente, refira-se aos caminhos percorrido perante as vivências 

das interrogações e de suas buscas em significação do viver.  

Ou de outro modo, as experiências das indagações e da procura por produção de 

sentido para a vida, não pensada aqui em forma genérica e abstrata, mas de acordo com 

contextos sociais e históricos específicos. Em específico a este trabalho, as relações 

intergeracionais em um cenário de emergência étnica de um povo, os Tremembé. 

Considero, dessa maneira, que as Espiritualidade Religiosas descritas por Brandão 

(2009)- “modos de pensar e viver a fé e partilhar a crença” (p. 163)-, e a Religiosidade – 

sentido comum, práticas e vínculos- definida por Baró (1998), trazem nuances de um mesmo 

processo, complexo e integrado, que é o fenômeno religioso e espiritual em suas inseparáveis 

imbricações com a cultura e a política.  

De forma que, a primeira parece-me englobar as elaborações mobilizadas pela 

espiritualidade como experiência, afeto e indagação, e a segunda, as apropriações particulares 

das orientações oferecidas pelas religiões para esses aspectos demarcadores da condição 

humana no mundo.  

Nos dois casos, a espiritualidade é parte integrante e mobilizadora desses processos. A 

imagem que trago abaixo sintetiza algumas das principais ideias aqui delineadas quanto às 

possíveis relações entre religiosidade e espiritualidade: 

 

 

 



117 

 

 

Figura 10: Relações entre Religiosidade e Espiritualidade 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Elaboração do autor. 

 

Essas problematizações são importantes para o entendimento da Espiritualidade de 

Encanto, pela qual a etnicidade Tremembé compõe e é composta pelas produções de sentido 

da existência feita por professores e Velhas Lideranças, conforme suas posições geracionais e 

suas mediações intergeracionais. Espiritualidade de Encanto como categorização a apontar 

para o exercício hermenêutico dos Tremembé perante os acontecimentos dos e nos seus 

espaços e tempos, bem como das religiões com quem, desde a colonização, estabelecem 

negociações de sentido de e em suas fronteiras étnicas e geracionais. Uma categorização que 

abordarei melhor adiante, mas que suscitamente parece-me se caracterizar pelo 

reencantamento do mundo vivido pelos Tremembé, em oposição à sua mecanicização 

utilitarista, em convergência, principalmente, com a integração entre o espiritual e a natureza. 

Diante dessas questões, sigo na exposição de aspectos da religiosidade na América 

Latina em torno do que Dussel (1986) identifica como os principais conteúdos da 

religiosidade popular na Amérida Latina, dentro do mesmo exercício de analisar os elementos 

da religiosidade em suas conexões possíveis com a espiritualidade, de modo a observar em 

que medida a primeira emerge em decorrência das mobilizações originadas da segunda. E não 

apenas como uma especificidade das religiões. Bem como tais reflexões contribuem para a 

compreensão dessa temática, principalmente, do que percebi a partir das visitas dialógicas às 

localidades de Almofala da Praia, da Tapera, da Passagem Rasa, e, acrescento, ainda que em 

menor frequencia, da Varjota e da Batedeira. 

Assim, se Baró (1998) aborda três elementos (sentido comum, práticas e vinculações) 

que se articulam para compor a religiosidade, ou ainda nas palavras do autor, a experiência 

Dinâmicas Geracionais e Étnicas 

 

 

 

 

 

Contexto Sócio Histórico 

Experiências 

 

Espiritualidade 

 

Religiões 

 

Religiosidades 



118 

 

religiosa, Dussel (1986) discute três conteúdos bastante presentes nas vivências do 

religioso/espiritual nos contextos latinoamericanos que parecem-me expressar-se tanto via os 

três elementos acima da religiosidade, como pelas interrogações originadas de modos de 

pensar e, sobretudo, sentir a fé e partilhar as crenças. São eles, a sacralização do tempo, do 

espaço e do ritmo; destinatário ou interlocutor; e o ethos. 

Compreendo que estes são desenvolvidos por meio das interconexões dos elementos 

da religiosidade apontados por Baró e da espiritualidade religosa de Brandão. Embora, não 

tenham, em si, realizado essas aproximações, ouso promovê-las pois, ao fazê-las não apenas 

articulo conceituações, mas formulações categoriais marcadas e elucidativas dos conflitos 

históricos e sociais das ex-colônias do continente sulamericano. Além de partirem de uma 

apreensão das facetas históricas dos fenômenos religiosos e espirituais no seio dessas 

populações, sem perderem de vista as relações religião e política, os autores realizam um 

recorte acerca das experiências, de como são vivenciados e suas características peculiares.  

Por isso, enxergo ser possível efetivar não somente certos paralelos acerca das 

imbricações da religiosidade com a espiritualidade, mas entre seus elementos e conteúdos 

circulantes em contextos sociohistoricos definidos. Passo então ao que Dussel (1986) 

identifica como a sacralização do tempo, do espaço e do ritmo.  

Quanto ao tempo, sua sacralidade pode ser vista nas práticas indicadoras de crenças e 

símbolos ressaltados em gestos no decorrer de um dia – orações em refeições, o sinal da cruz 

ao sair de casa, ao passar em frente a uma igreja ou cemitério, a roupa adequada ao dia da 

semana etc. Ainda quanto ao ingresso do sagrado na temporalidade (significação do tempo), o 

autor destaca: “En el tiempo medio, el año, la religiosidad invade todo el transcurso de las 

estaciones (en especial en el campo, pero igualmente en las ciudades) [...] Com momentos 

fuertes como la Semana Santa, antes el Carnaval, la fiesta de todos los santos, de los 

defuntos” (DUSSEL, 1986, p. 109). 

No que tange aos Tremembé, em minha inserção junto ao Aldeamento de Almofala, 

observo que a temporalidade permeia acontecimentos diversos, como o tempo do dia em que 

as experiências de espiritualidade se tornam mais potentes – a hora de realização da reza-, ou, 

quando exaltam-se conexões com o tempo da natureza, como a época de colheita do caju- 

seguida da feitura do “mocororó”, bebida a acompanhar o ritual do Torém -efetivado no 

começo e/ou final de atividades- e apontada em algumas entrevistas como sagrada. 

Com isso, o modo de estar e sentir o fluir dos minutos, das horas, das semanas, dos 

meses e anos segue a uma codificação feita pelos sujeitos a expressar não apenas suas 



119 

 

interpretações das doutrinas religiosas, mas das indagações e inquietações ascendentes da 

espiritualidade. Denotam a presença cotidiana do religioso/espiritual e o permanente exercício 

de retificação ou de ratificação de linhas interpretativas cultivadas pelos indivíduos e grupos 

historicamente.  

A intensidade dessa significação do tempo, pela via do sagrado e do profano, denota 

também os trabalhos de memória do que não é esquecido (acontecimentos e pessoas), 

mobilizados pelo encontro com a finitude dos tempos biológicos, históricos e biográficos. A 

temporalidade irremediavelmente implica em um deparar-se com os limites do existir de cada 

vivente e as possibilidades habitadas como transcendência.  

Em consonância com os rituais cotidianos ou eventuais a imprimir no tempo uma 

sacralidade, muitas vezes não correspondente ao apregoado pelos cânones confessionais, 

encontra-se na religiosidade popular, segundo Dussel (1986), um mesmo investimento 

significativo quanto ao espaço. Sobre esse aspecto, o autor afirma que: 

De la misma manera, el sujeo popular (la familia, la aldeia, la comunidad, el barrio) 

guarda una cierta “centralidad”; lo demás es “periférico”. El pasage de uno a outro 

espacio es de puebra [...] Las procesiones y aún peregrinaciones son un “camino” – 

por el espacio profano- hacia la centralidad del espacio sagrado por excelencia [...] 

Es un cierto control por un poco de tiempo de un espacio de “pasage” hostil pero 

dominado por el pueblo mientras dura la práctica religiosa. El pueblo ocupa y 

controla el espacio con multitudes y como afirmación de sí mismo (p. 109). 

 O espaço não é aqui pensado em termos abstratos, mas, nos dizeres do geógrafo 

Milton Santos, como espaço apropriado, o território. As dinâmicas de territorialização são 

permeadas de tensões não só entre lógicas de produção econômica, mas de modos de 

existência. As relações e vínculos com o espaço, os qualificam como sagrados ou profanos, de 

viventes ou de recursos, de memórias ou de esquecimento. Despertam sentimentos de 

pertença ou de posse.  

Dessa forma, em meio e diante dessas possibilidades, o espaço tem em sua 

significação – a territorialidade- um fator relevante à religiosidade e à espiritualidade. Afinal, 

as experiências religiosas e espirituais imprimem a certos espaços memórias de 

acontecimentos simbólicos para certos grupos e suas crenças.  

É o caso do trecho referente à Marcha Tremembé por Almofala em setembro, em 

particular, o cemitério e a igreja de Almofala. O espaço ao atravessar e ser atravessado pelo 

tempo simbolizado adquire valor, e passa a ser entendido como lugar de nascimento e de 

morte, de mudanças e permanência, dos antepassados e das gerações futuras. 

 

 



120 

 

                                        Figura 11: Concentração em frente ao Cemitério II 

 

                                        Fonte: Arquivo próprio.                                                       

 É interessante notar que a referida Marcha, segue um encadeamento de ações com 

semelhanças ao longo das suas realizações, pelo menos, entre as que presenciei de 2012 a 

2016. Um exemplo disso, encontra-se no próprio convite feito, nas palavras dos Tremembé, 

“aos parceiros e amigos que apoiam o Movimento Indígena”, em que, em todos esses anos a 

estrutura da programação das Marchas conta com dois momentos de “concentração”.  

Para ilustrar isso, trago a transcrição do trecho da XII Marcha quando se sinaliza que 

em seu percurso: “acontecerá dois momentos de concetração: um no Cemitério (momento 

sagrado em memória dos nossos antepassados) e o outro em frente à Igreja de Almofala 

(leitura das faixas em homenagem aos nossos antepassados e Dança do Torém)” (2015). 

 A concentração, tanto pela junção dos/as caminhantes em frente ao cemitério, como 

pelos dizeres do Pajé Luís Caboclo dos sentidos daquele instante para os Tremembé e pelo 

entoar de cantos em conjunto por todos/as ali presentes, a ocupar aquele trecho de Almofala 

em “co-memoração” dos Troncos Velhos. Lembro o modo marcante com que Getúlio, 

professor da Praia, puxou um canto em forma de reza, em que sob os raios do sol a iluminar 

acima do cemitério, os/as caminhantes da Marcha incorporaram, em uma grande roda, a 

pronunciar os versos abaixo em uma concentração a refletir respeito e afeto: 

E não tem rio que eu não atravesse 

Não tem caminho que nós não ande 

Não tem pau que eu não arranque 

Nem tem pedra que eu não quebre 

E nem tem mal que nós não cure 

Viemo lá das cachoeiras 

Com a força da natureza 

Os Encantado nos mandou 

Viemo aqui fazer limpeza 

Os Encantado nos mandou 

Viemo aqui fazer limpeza. 



121 

 

 Assim, de modo geral, sucedeu-se nas Marchas que participei, com alguns diferenciais 

quanto a quem estava a frente ou conforme o tema de cada ano, mas também, esse momento 

se tornou singular, na medida em que, pela inserção nas visitas, pude tomar conhecimento 

daqueles que haviam partido há pouco tempo, por exemplo, Raimundinha -muito lembrada 

pelos professores e Velhas Lideranças-, como aqueles/as que se foram durante o tempo de 

realização desta pesquisa, que pude conhecer um pouco e aprender bastante, como Maria Bela 

e seu Augustinho Tuxau.  

Esses acontecimentos tanto mudaram a experiência que tinha nesse momento da 

marcha, em frente ao cemitério, como me fizeram perceber melhor os afetos e significações 

da concentração naquele lugar. Como afima Dussel (1986), a sacralização do espaço é uma 

característica comum na religiosidade popular na América Latina, no caso, dos Tremembé, 

sem pretender esgotar essa questão, está, em minha leitura, conectada recursivamente com a 

Espiritualidade de Encanto, pois por ela, fortalecem-se os laços intergeracionais com os 

antepassados e a etnicidade pelo percurso do caminho traçado na Marcha em um contexto 

ainda marcado por tensões quanto a demarcação da Terra e à efetivação da Educação 

Diferenciada Indígena.  

Assim, da concentração em frente ao Cemitério, segue-se pelas ruas para a Igreja de 

Almofala, onde se dá a segunda concentração, com falas relativas ao tema da marcha e a 

leitura das faixas em público sob a audiência de moradores do entorno da praça em frente à 

igreja. Onde, por fim e, nos dizeres de velhas lideranças “patrazmente”, esse ritual é 

prosseguido com a Dança do Torém.  

Figura 12: Chegada da XII Marcha Tremembé na Igreja de Almofala. 

 

              Fonte: Arquivo próprio 

Observo, dessa maneira, que a Igreja de Almofala tem em sua história traços 

simbólicos Tremembé referentes aos seus antepassados, do período anterior e contemporâneo 

à sua completa construção, bem como, da emergência étnica desse povo quando retoma a 



122 

 

realização dos Toréns nesse espaço. Segundo Borges (2007), “A construção da primeira igreja 

de Almofala deu-se em 1702, era feita de taipa e coberta de palha. Em 1712, iniciou-se a 

construção de uma igreja em alvenaria em estilo barroco, a qual foi totalmente concluída em 

1758” (p. 04). No período de sua elevação primeira, “no início do século XVIII, os Tremembé 

foram aldeados às margens do rio Aracati Mirim, onde teve início um trabalho de 

evangelização dirigido pelo Pe. José Borges de Novais, pertencente à irmandade de Nossa 

Senhora da Conceição” (OLIVEIRA JUNIOR, 2001, p. 09). 

De acordo com Borges (2007), em 1897 uma duna avançou sobre a igreja e o povoado 

ao seu redor, e somente na década de 40 do século seguinte, os ventos e os próprios 

Tremembé a (des)cobrem e tem-se inicio aí um conflito com posseiros que adentram na 

região. A sacralidade da Igreja, portanto, é apropriada e atualizada na Marcha de modo a 

torna-la sacralizadora da memória étnica. Aspectos esses permeados de afetos deflagradores 

de um simbolismo da igreja anunciador de um propósito ético-político: “o território constitui-

se como elemento principal da produção do sentimento de pertença étnica, ou seja, toma-se a 

vinculação com a terra – leia-se, também, o lugar de origem – como fator prioritário para 

garantir a legitimidade da identidade étnica” (OLIVEIRA JÚNIOR, 2001, p. 11). 

Nos trechos abaixo, extraídos do relevante TCC do MITS de Ana Cristina Cabral 

professora Tremembé moradora da Varjota, de entrevistas com Velhas Lideranças realizadas 

por ela em 2012, identifico essa riqueza semântica e afetiva do episódio do desoterramento da 

Igreja, a apresentar, na própria situação dessa entrevista, uma dinâmica geracional: 

A igreja foi feita em 1712, depois dela passou uma duna móvel entupiu não só a 

igreja, como entupiu todo o aldeamento e depois que o morro passou que ela 

começou a se descobrir por fora, aí ficou entupida por dentro, o pessoal se juntavo 

nas noite de lua cheia, aqueles grupo de homens e de mulheres e io passava a noite 

trabalhando na igreja, tirando areia de dentro, os homens era com padiola, feita de 

saco com uma grade de pau, botava dentro. E as mulheres, quem tinha cuia, era a 

cuia, de cabaça, quem não tinha, era na saia. As mulheres usavo uma saiona 

comprida, se escorava lá, puxava a areia pra dentro, pegava nos canto da saia, levava 

e rebolava pro lado de fora. Desse jeito, desentupiram a igreja (CACIQUE JOÃO 

VENANÇA in CABRAL, 2012). 

A igreja foi enterrada, que chegou até fazere estrada por cima dela, mas sem saber 

que ali tinha uma igreja, aí o vento foi soprando, soprando, até que desentupiu a 

cruz, aí o povo perguntava quem tinha morrido ali. E o vento continuou soprando, 

até que descobriu o meio dela, aí se juntaro aquelas famílias e io desentupir, eu com 

essas mãos que Deus me deu, ajudei a desentupir (TIO ESTEVÃO in CABRAL, 

2012). 

O interesse da professora por esse episódio histórico para Almofala e os Tremembé, já 

denota a existência de mediações intergeracionais pelas quais as narrativas e significados 



123 

 

desse acontecimento são partilhadas e ingressam nesse processo de sacralização da igreja e da 

história Tremembé. Pois, “deve-se considerar que a igreja, por estar inegavelmente vinculada 

ao antigo aldeamento de Nossa Senhora da Conceição e, consequentemente, com a própria 

história dos Tremembé, reveste-se de um importante significado como ponto de referência 

exterior da memória” (OLIVEIRA JÚNIOR, 2001, p. 12). 

Entendo, portanto, que a Marcha Tremembé como um ritual, nos moldes do exposto 

por Peirano (2003) e Chaves (2000), ao identificar em ações integradoras de aspectos 

políticos, culturais e religiosos, como a referida Marcha, uma ação ritualística com propósitos 

de protesto, de visibilização de outras legitimidades históricas e simbólicas do espaço e do 

tempo. A Marcha atualiza as significações dos espaços por onde passa, o Cemitério e a Igreja 

em especial, o que implica em um protesto quanto à situação da demarcação da terra, mas 

também, ao que me parece, de legitimação da sacralidade desses lugares para esse povo, pelo 

vínculo com seus antepassados ali a residir e pela afirmação de uma cosmologia e ethos 

próprios. Nesse processo, a intergeracionalidade se faz presente na produção da Marcha, pela 

cooperação entre professores e Velhas Lideranças, e no partilhar das memórias desses lugares. 

Esses elementos relativos às Marchas Tremembés, indicam questões cruciais para se 

pensar o modo com que os fenômenos religiosos/espirituais ingressam nos acontecimentos 

vividos por certos grupos sociais em dados contexto históricos. Como pensar experiências 

históricas reveladoras da religiosidade popular, a dizer, Canudos, Caldeirão e tantas outras, 

para citar apenas algumas ocorrentes no nordeste brasileiro, sem considerar o papel do espaço 

nos arranjos de sentidos comuns denotadores das apropriações particulares dessas 

coletividades de e em símbolos e crenças promovidas em práticas e por vínculos entre 

indivíduos e o espaço? 

A articulação desses elementos enunciados por Baró (1998) traz como síntese criativa, 

ritualizações nas e pelas quais uma terra torna-se “prometida ou paraíso”, uma mata 

“encantada ou ancestral”, uma edificação “sagrada ou divina”. No entanto, o outro extremo 

também pode se mostrar, na medida em que um espaço pode ser significado como profano ou 

proibido segundo as simbologias a mediar as interpretações dos sujeitos. Ou de outro modo, a 

própria instrumentalização do espaço, sob a lógica do consumo, pode alça-lo ao plano 

genérico e abstrato da noção de “recursos” a serem explorados científica ou industrialmente. 

Nesse aspecto, não incomum em nossa história, a colonialidade cosmogônica assume 

papel substancial na introdução do projeto civilizatório da modernidade cujos efeitos recaem 

irremediavelmente nos modos de apropriação do tempo e do espaço. Sobretudo, para fins de 



124 

 

otimização da lógica do mercado. Se pensarmos os elementos da religiosidade de Martin 

Baró, e os indícios de espiritualidade a habitar de modo sub-reptício tal dinâmica, a 

sacralização se efetua nas práticas de cada grupo, imbricadas em e com sentidos comuns 

acerca do divino e da condição de vivente do ser humano, conforme as intensidades das 

relações e vínculos proporcionados pelas experiências e ensaios interpretativos dos sujeitos. 

 Em prosseguimento a essas duas modalidades de sacralização, portanto, adentro 

àquela que pela conjunção de espaço e tempo, incide no movimento do viver. O sagrado (e o 

profano também) ingressam no “ritmo”, o que denota a significação do movimento e, 

sobretudo, do corpo. Até então estive a apresentar e refletir sobre os pontos destacados por 

Dussel (1986) sobre tal processo no que concerne ao tempo e ao espaço, mas não abordei o 

corpo como um importante locus e instante de vivências do sagrado.  

A noção de ritmo parece-me englobar características dos dois conteúdos conforme 

aproximo o corpo desse debate. Já que o movimento significado em ritmo é a expressividade 

de corpos no espaço tempo. Assim, Dussel (1986) descreve a sacralidade do ritmo na 

religiosidade popular de povos latinoamericanos com os seguintes pontos: “El ritmo del año, 

del mês, de la semana, del día se apresura en el ritmo de la danza sagrada, expresión del 

cuerpo unido al rito, a la oración y hasta el éxtasis – mucho más en el caso de un umbanda o 

el candomblé, el vudú u otras expresiones afroamericanas” (p. 109). 

 Esse ponto é fundamentalmente relativo ao que observei no Torém, o artefato cultural 

mais mencionados pelos/as participantes deste estudo como detentor de uma sacralidade e de 

aspectos da etnicidade Tremembé. Sobre isso, trago um trecho do trabalho de Cabral (2012) 

bastante indicativo desses aspectos: 

Esta dança nasceu dos antepassados Tremembé, e vem passando de geração em 

geração, possuindo um significado muito grande para este povo, que tenta manter 

vivas suas tradições de uma forma muito significativa que é expressa nas músicas e 

dança do Torém. Suas músicas são produzidas por pessoas do próprio aldeamento, 

sempre se baseiam em animais, aves ou acontecimentos históricos e espaços físicos 

(CABRAL, 2012, p. 20). 

 Essa imbricação entre religiosidade, cultura e política é fundamental para a 

compreensão do Torém, percebido pela maioria dos participantes da pesquisa, como um 

“ritual sagrado”, cuja força encontra-se em sua fonte originadora, conforme o Professor 

Eudes, da Tapera, em entrevista em 2016: “O Torém tem ligação com a natureza, o Torém 

tem ligação com a natureza e o natural, certo?...porque o, o Torém é o som...a natureza...por 

exemplo, a linguagem das músicas eram baseadas na natureza, nos rios...”.  



125 

 

 Nesse sentido, a potência interpretativa da Espiritualidade de Encanto é 

profundamente convergente com as discussões dos professores Tremembé e de Baró e Dussel, 

na medida em que a sacralidade surge das significações valorizadoras das experiências dos 

sujeitos e dos afetos qualificadores da existência e do mundo integrados à natureza. 

Dessa forma, a interpretação do sagrado e do profano nos movimentos entre corpos em 

espaços e tempos significativamente delineados por expressarem as mudanças, os ciclos e 

seus acontecimentos fundadores da vida. Um mover a produzir e ser produzido pelas relações 

sociais e as peculiaridades históricas de um dado contexto. Considero fundamental para esta 

pesquisa, a compreensão de Dussel (1986) da presença de construções ritualísticas em 

diversos povos da América do Sul, por meio das quais exprimem seus modos de apreensão de 

suas condições e projetos de existência, diante das vicissitudes de suas dimensões biológicas, 

históricas e biográficas. Entre as quais, ressalto a intergeracionalidade e a etnogênese por, 

além de conterem tais dimensões, terem participação relevante na intensidade e no teor de 

suas tensões e significações. 

 A temporalidade e a territorialidade vividas pelos sujeitos, em particular, vinculados a 

dadas gerações e grupos étnicos, são ratificadas e/ou retificadas pela prática de rituais nas 

quais símbolos codificadores dos movimentos do e no espaço/tempo mediam a co-construção 

de um sentido comum, entre os sujeitos, acerca do divino e do Outro. Assim, a significação do 

movimento, em um ritmo, faz ascender a dança não apenas como representação do existente, 

mas também instauração de uma realidade. Daí que dançar seja, nesse sentido, uma inscrição 

na/pela história e vida, cujos traços e movimentos aludirão a racionalidades, a saberes, a 

acontecimentos e a afetos de experiência humana e de mundo. Na dança, a unidade corpo e 

rito promove a intersecção entre tempos biográficos e históricos.  

Quando os gestos do corpo, seu movimentos, sons e silêncios, se integram 

simbolicamente, a finitude, a transcendência e o outro, intensificam-se na experiência. Em 

alguns momentos, a fronteira torna-se o lugar, quando a irredutibilidade do vir-a-ser, da 

alteridade e do finito próprio a todo instante, extasia os sujeitos. Dessa forma, a unidade corpo 

e canto, corpo e prece torna-se um movimento significador. Nos dizeres de Baró (1998), uma 

prática de re-ligamento, de conexão com o divino e com a vida, experiência a ser interpretada 

e interpretante pelos sujeitos. Linguagens que, mobilizadas pela e na espiritualidade, 

inscrevem no tempo e no espaço símbolos da e para a existência, sob um pano de fundo 

histórico e social das leituras, não só das escrituras, religiosas.  



126 

 

 A presença desse conteúdo nas religiosidades, principalmente, nas chamadas por 

Dussel de afroamericanas, mas também identificáveis no “pluriverso” dos povos nativos e 

mesmo em diferentes expressões do cristianismo (das CEB´s, pastorais, às pentecostais e 

carismáticas), indicam a impossilidade em se pensar as relações entre religiosidade e 

espiritualidade ao abdicarmos do corpo e de seus passos ritmados no espaço e tempo. Sigo 

após essa apresentação das sacralizações apontadas por Dussel (1986), para o segundo 

conteúdo da religiosidade nas experiências históricas latino-americanas. Este é chamado pelo 

autor de “Destinatários”, algo que pode ser traduzido como receptores ou, melhor, 

interlocutores, que podem ser pessoas, forças, espíritos etc. São: 

los santos patronos de la família, del barrio, de la aldeã, de todos los lugares, de las 

comunidades. Muchos de ellos vienen a sobreponerse a las antiguas divinidades, 

fuerzas o princípios de la natureza. Los hay para todas las acciones: para buscar 

marido, para la fidelidade, para encontrar objetos perdidos, etc. Los difuntos 

también. Las “animas” benignas o perversas. La muerte, con la que se dialoga con 

tranquilidad. Hasta “San La Muerte” como un interlocutor cotidiano del Pueblo 

(DUSSEL, 1986, p. 110). 

 Esse conteúdo traz consigo o caráter relacional com o qual se constroem as práticas e 

os vínculos não apenas entre indivíduos e coletividades, mas entre viventes e instâncias ou 

planos de existência. Pela linguagem alçam aos símbolos e deles a toda humanidade. O cerne 

é que essas interlocuções estarão condizentes com as visões de mundo circulantes social e 

historicamente. A quem ou a que se destinam as meditações, as preces, as orações, os pedidos, 

os agradecimentos, os questionamentos, até as dúvidas de sua “real” existência, dependerão 

das inquietações da espiritualidade e das respostas oferecidas pelas religiões.  

Podem, dessa maneira, tornar a mata, um conjunto de plantas criadas por um ser 

supremo, ou lugar de encantos, moradia dos antepassados e dos seres guardiões da natureza. 

No que se refere a esse conteúdo da religiosidade popular e, ao que me parece, da 

Espiritualidade de Encanto, é relevante a resposta da professora Liduína da Escola da Praia, 

após eu lhe perguntar sobre o que seria por ela considerado sagrado na cultura Tremembé: 

da cultura...o que eu te, o que eu posso te garantir hoje pra mim, que eu considero 

sagrado, são os encantados, os encantados, eu procuro tá preservando o máximo que 

posso né, porque acredito que, já que eu tô aqui, acredito eu, que eu tô com uma 

missão né, e é algo que eu preservo, gosto muito de, de ter eles por perto, gosto de tá 

preservando, e naquilo que eu pudé ajudá, que eu pudé proteger, eu vou fazer isso...é 

algo, bastante valioso pra mim (PROFESSORA LIDUÍNA, 2016) 

Os Encantados são interlocutores com o quais, conforme o trecho acima e em outras 

menções ao longo das entrevistas, de diferentes modos, professores/as e velhas lideranças 

participantes desta pesquisa, expressam uma valorização das experiências anunciadoras de sua 

presença. Dessa forma, a etnicidade Tremembé se afetiva pelo laço criado via experiência 



127 

 

com o “Encante” na e da natureza, medicina tradicional e torém. Com a vitalidade da 

significativa relação com os encantados inscrita em suas biografias e historicidade étnica. 

No entanto, esse conteúdo foi cercado também por um dado feixe interpretativo, 

denominado por Walsh (2008) de colonialidade cosmogônica, a desqualificar certos 

destinatários em detrimento de outros elegidos no projeto da modernidade/colonialidade como 

referência exemplar, quando não única de divino e de relação com o outro e a vida.  

A colonialidade da Mãe Natureza imprime uma cisão entre o biofísico e o espiritual, 

de modo a garantir a natureza sob o domínio do humano, ou mais precisamente, um recurso 

para a lógica do mercado. E de outro lado, pelo desencantamento do mundo, nos dizeres de 

Weber, institui a racionalização como princípio interpretante da vida.  

Assim, os fenômenos religiosos/espirituais passam a ser objeto de uma ciência, 

predominantemente cartesiana e positivista, que elege o cristianismo como objeto pleno de 

caracterização da religião. Um aspecto a considerar neste ponto de discussão, é que os 

destinatários acabam por ser classificados, quanto à sua legitimidade cosmogônica, em 

acordo com a hierarquia racial e sexual da colonialidade do poder, daí a negação das 

divindades e dos membros de religiosidades afroamericanas e ameríndias, cuja interlocução é, 

muitas vezes, interpretada pejorativamente sob a ideia de “macumba”.   

Ainda em consonância com a ideia acima, o acesso a tais destinatários ou a forma de 

interlocução passa a ser parâmetro de classificação das religiões mais “evoluídas” ou 

“desenvolvidas”. Encontro em Gomes (2005) um fator crucial dessa hierarquização: o acesso 

à palavra divina e aos princípios a orientar as relações se dá via uma escritura, que pela 

interlocução propiciada, torna-se sagrada e qualifica a outras ou outros modos de 

comunicação como profanas. É a colonialidade do saber.  

Creio que com as contribuições acima, posso problematizar aspectos éticos e políticos 

que não estariam explícitos no estudo de Dussel (1986) aqui utilizado como fonte acerca 

desses conteúdos da religiosidade popular. Embora já aborde as distintas experiências de 

interlocução e com destinatários específicos, o que pode ser visto no trecho abaixo: 

No pueden dejar de tenerse en cuenta, también, en la población afroamericana los 

“espíritus” (orishás) objeto de culto especial, que se mezclan con los santos. Es un 

mundo riquíssimo, religioso que expresan los danzantes en el éxtasis. En fin, un 

mundo poblado de protagonistas. Para el extraño, para el que no entra en este mundo 

parece cotidiano, aburrido, trágico. Para los actores hay numerosas prácticas y pleno 

sentido (DUSSEL, 1986, p. 110). 

 Ao estrangeiro à dada cosmogonia, forasteiro do sentido comum gestado em outras 

práticas de re-ligamento com o divino e a vida, trata-se realmente de um mundo estranho 



128 

 

sobre o qual exercita interpretações mediadas por suas próprias crenças e símbolos, ancoradas 

nos compromissos fundados em seus vínculos religiosos/espirituais já existentes. Dentro 

dessas experiências históricas e biográficas, o contato, com aproximações e afastamentos nas 

interpretações de tais experiências e acontecimentos torna impossível sua compreensão sem a 

devida atenção às significações e as relações entre os sujeitos e seus interlocutores.  

 O que parece ser evidente para Dussel (1986) é também a conjunção de conteúdos da 

religiosidade, pois pela sacralização do movimento, na dança em especial, se estabelece o 

acesso a destinatários em rituais que corporificam o sagrado, comunicam afetos e inscrevem 

sentidos comuns entre os participantes. Diante desses dois conteúdos, a sacralização do ritmo 

e as interlocuções/ destinatários me fazem recorrer a uma noção de ritual, pois esses 

ingredientes significativos se integram em práticas, com vinculações e por sentidos 

configurados ritualisticamente. Por fim, aponto o ethos como conteúdo da religiosidade 

popular, conforme Dussel (1986), e que, ao meu ver, também é constituinte das 

espiritualidades religiosas descritas por Brandão (2009) no contexto brasileiro. Esse aspecto 

pode adquirir feições ético-políticas extremas, quando encarna lógicas de dominação, por um 

lado, ou de libertação, por outro (DUSSEL, 1986). Tais expressões são sinalizadas também 

em Martín-Baró, quando este descreve as religiosidades da ordem e as de subversão frente à 

estrutura social e política produtora de desigualdades e de exploração. Destaco que Brandão 

(2009) faz menção à Espiritualidade de Libertação de modo próximo aos outros autores. 

 A princípio, Dussel (1986) dá maior ênfase ao ethos da religiosidade popular 

deflagrador de uma postura passiva frente aos acontecimentos vividos, o que entendo fazer 

parte da análise desse autor quanto às relações de opressão instauradas pelos processos de 

colonização no continente latinoamericano.  

Generalmente la “actitude” global ante la existencia, personal o social, histórica, es 

trágica, pasiva. Una cierta teología de la resignación lo tiñe todo: “!Dios así lo 

quiere!” (la muerte del niño, la enfermidad, la pérdida del trabajo, la muerte). De 

todas maneras, para la religiosidad popular todo tiene sentido; pero, como hemos 

dicho, es a veces introyección de la ideologia dominante en el dominado (DUSSEL, 

1986, p. 110) 

 Entretanto, outras modalidades de ethos emergiram no cenário diverso da América 

Latina e em particular, no Brasil, conforme fica visível nas espiritualidades religiosas 

delineadas por Brandão (2009). O principal, ao que me parece, é entender as feições 

particulares do ethos das experiências históricas de religiosidade e de espiritualidade para que 

seja possível identificar os compromissos ético-políticos firmados, ou não, frente à vida e, 

inclusive, às múltiplas facetas da colonidade – do poder, do saber, do ser e cosmogônica. 



129 

 

4.3 Um Mosaico Conceptual Descolonial da Espiritualidade  

 

Os apontamentos acima feitos abrangem as contribuições das epistemologias pós-

coloniais para o estudo do fenômeno religioso, no que se refere ao que Wirth em consonância 

com Mignolo aponta como o lócus de enunciação, neste caso, da espiritualidade para e do 

povo Tremembé. Um recorte de estudo e um esforço de compreensão que me faz voltar-me 

para a vivência do religioso ou do espiritual, mais do que para as instituições de práticas e 

normas de uma confissão. Com isso, é que se torna relevante para a compreensão das 

mediações e experiências da espiritualidade Tremembé, os elementos históricos e políticos 

das religiosidades para os povos da América Latina, dentro de uma perspectiva pós-colonial e 

descolonial, da qual possa situar essas das categorias. Esse ponto me pareceu desafiador a 

partir do contato preliminar para negociação pela efetivação da pesquisa, e até anteriormente, 

nas interlocuções no Seminário Educação e Descolonialidade em Mato Grosso em 2013, 

quando passei a estranhar a idéia de espiritualidade. Afinal, por que referir-me a 

espiritualidade e não a religiosidade? Estaria transitando pelo que Siqueira (2008) descreve 

como efeito da crise das instituições religiosas na modernidade: o fortalecimento da adoção 

do termo espiritualidade como recurso de legitimação de práticas não-convencionais ou 

desinstitucionalizadas? Ou estaria abordando algo anterior e inerente à religiosidade, que seria 

a relação com o sagrado e com a temporalidade da existência? 

Diante dos estudos orientados, das disciplinas feitas no doutorado e, sobretudo, das 

visitas e experiências vividas em campo, entendo que a escolha por ‘espiritualidade’ tornou-se 

mais potente pelos seguintes motivos: engloba saberes e relações a atravessar diferentes 

classes etárias das comunidades Tremembé (o que não restringiria a interlocução com aqueles 

que não cumprem um papel específico como pajé ou rezadeira); não exclui e nega o 

hibridismo e as disputas entre as religiosidades presentes; fez parte do currículo do MITS por 

meio, inclusive, de uma disciplina específica, “Torém: Ciência, filosofia, e espiritualidade 

Tremembé”; e por fim, mas não por último, está presente nas escolas em disciplinas 

denominadas de ‘Torém e Espiritualidade Tremembé’ no ensino médio na escola de 

Almofala, ‘Medicina Tradicional Tremembé’ na escola da comunidade Tapera, e 

‘Espiritualidade e Religião’ na escola da Passagem Rasa. 

Tendo em vista esses aspectos, passei a cultivar um mosaico conceptual acerca da 

“Espiritualidade” para construir uma categoria processual, híbrida, composta pelas leituras 



130 

 

dos teóricos e das experiências que paulatinamente foram ocorrendo através de minhas 

aproximações e inserções em acontecimentos a cada visita às referidas escolas e comunidades.  

Esse processo compreensivo de leitura ocorreu de modo integralizador desses dois 

âmbitos: as sistematizações teóricas e os significados locais acessados com cada visita. Dessa 

maneira, pude acompanhar a tessitura de sentidos dessa palavra e perceber sua diferença para 

o termo “religião”, seus significados e potencialidades interpretativas distintas. De acordo 

com Batista (2010), a espiritualidade seria uma dimensão do ser humano, independente de 

suas experiências e opções religiosas. Já esta, a religião, segundo a autora, envolve caminhos 

institucionais compostos de crenças e rituais específicos que traduzem uma profissão de fé em 

uma dada doutrina que funciona como um interprete da existência e de ligação com o sagrado. 

A limitação dessa definição é a pouca precisão quanto ao que constitui tal dimensão. 

 Ainda nesse campo de estudo da relação entre ‘espiritualidade e saúde’, além de 

Batista, pode se estabelecer um diálogo com Queiroz (2010) para um melhor esclarecimento 

quanto à dimensão da espiritualidade, inclusive, inserida pela Organização Mundial da Saúde 

em 1998 como parte dos componentes importantes para a produção da saúde. Para esse autor, 

por espiritualidade “entendemos uma dimensão subjetiva e emocional, que envolve um 

significado íntimo da vida e da existência”(p. 29). Desse modo, transcende potencialmente o 

âmbito estritamente particular da vida e da institucionalidade das diversas formas de 

organização religiosa. Essas elaborações fornecem mais elementos acerca da ‘dimensão’ da 

espiritualidade ao apontar os afetos e à construção de significados sobre a existência como 

suas bases constitutivas. Isso, por um lado, fez-me introduzir o ‘corpo’ nessa discussão pois 

nele se expressam e dele emergem as emoções no/do viver, e por outro, sugeriu-me superar a 

noção de um processo ‘íntimo’ e individual, a mascarar a polifonia inerente a todo processo 

de significação, bem como a origem interativa das emoções, seu surgimento e expressão em 

função das relações entre os corpos em certas condições históricas e culturais.  

Em continuidade a essas questões e com vistas a delimitar melhor as distinções básicas 

entre religião, religiosidade e espiritualidade, a noção de Franco (2013) foi bastante útil, pois 

além de manter certa congruência com a de Batista (2010), sinalizou didaticamente uma 

forma de visualizar essa diferença: a religião associada aos ritos, doutrinas e normas 

estruturadas de modo a exigir uma quase exclusividade por parte de seus adeptos.  

Diferentemente, a religiosidade a consistir na experiência ou vivência de uma dada 

religião e a espiritualidade a envolver a busca pessoal de sentido para a existência, marcada 

por uma autonomia frente às instituições. Apesar de mais precisa na distinção entre 



131 

 

espiritualidade e religiosidade, essa proposição também trouxe uma limitação, muito 

condizente com a razão moderna neoliberal, ao tratar a temática de modo bastante individual, 

o que, novamente, afastaria ou dificultaria a compreensão de sua produção relacional e 

coletiva -que se apresentava razoavelmente a mim nas experiências nas comunidades 

Tremembé.  Assim, prossegui, em paralelo às visitas aos Tremembé, na leitura de teorizações 

que trouxessem uma discussão mais ampla acerca da espiritualidade. Com isso, cheguei a 

Leloup e Hennezel (2003), que apontava ser a espiritualidade parte da constituição do ser 

humano. Nos dizeres de Boff (2006), ela se refere à transcendência, no sentido de uma 

vinculação às nossas mudanças, o nosso vir-a-ser, com os mistérios e as esperanças que 

acompanham esse processo. A espiritualidade relacionaria-se, portanto, a uma integração 

maior entre os seres humanos, e entre eles e a natureza. Possui, uma dimensão ecológica que 

nos situa com as demais existências, destronando o antropocentrismo contemporâneo.  

Assim, em acordo com Batista (2010), as religiões teriam emergido da espiritualidade 

como caminhos sociais de seu exercício e vivência, mas não sem a esgotar, o que mantêm sua 

distinção. Essas questões me pareceram salutar pois destacavam o processo humano no qual 

religiosidade e espiritualidade se apresentavam e como se relacionavam, além de identificar 

na amplitude ‘ecológica’ nas relações dos seres humanos com outros seres, nas e das quais 

brotam os sentidos acerca da existência. Entretanto, tal formulação ainda não continha a 

abertura aos elementos históricos e sociais de modo mais direto, o que era fundamental para 

visualizar essa temática em suas nuances singulares pessoal e coletiva no contexto territorial e 

intergeracional dos Tremembé. Quanto a esses aspectos, surgiu uma questão a mais: o que 

tornaria essa busca de sentido para o viver uma experiência ‘religiosa’ e/ou ‘espiritual’? 

Afinal, dentre as discussões acerca desse tema, já despontavam horizontes que afirmavam 

uma espiritualidade leiga, sem crenças, sem religiões e sem divino.  

É o que Corbí (2010) descreve como pertencente às ‘sociedades dinâmicas’, aquelas 

permeadas pela temporalidade acelerada da industrialização, do consumo e da informação. 

Nesses cenários, a perda dos sistemas absolutos de referência, as religiões, a ciência e a 

ideologia, traz à definição de espiritualidade a ideia de uma ‘iniciação e cultivo da dimensão 

absoluta da realidade – totalidade’ por meio da emancipação dos sistemas fixos de crenças, de 

valores e de comportamentos e valorização dos contextos fluidos de inovação e de livre 

indagação. Não creio que o contexto das relações intergeracionais e comunitárias dos 

Tremembé tenham em sua predominância esse modo de gestação das buscas de sentido, mas 

vejo que tanto na territorialidade e na temporalidade há uma convivência com traços ou 



132 

 

efeitos da industrialização e da sociedade de consumo e da informação. Inclusive, isso já 

surge nas tecnologias materiais e imateriais presentes no cotidiano desse povo.  

De todo modo, considerando esses aspectos a compor as peças dessa concepção de 

espiritualidade, em seu início de gestação, arrisquei uma imagem provisória sobre esse tema, 

a fim de orientar-me preliminarmente nas interlocuções com os participantes da pesquisa. Um 

arranjo a possuir as apreensões de seus significados locais, nas aproximações e inserções 

deste estudo, e os acúmulos, no horizonte de uma elaboração decolonial, das teorizações 

acadêmicas de diversas áreas. Nesse sentido, é que inseri o sagrado ou à ‘sacralização’ da 

vida como tópico indissociável para a compreensão da espiritualidade. O arranjo desse 

mosaico conceptual não poderia se dá sem a contribuição de Eliade (1992) quanto ao sagrado, 

este, aqui visto como o radical e totalmente diferente, a se manifestar como realidade 

diferente das realidades “naturais”, e sua manifestação, a hierofania – ‘algo de sagrado se nos 

revela’ -a ocorrer de múltiplas formas.  

Desde uma árvore na qual reside um ‘encantado’, a uma dança de afirmação política 

do reconhecimento étnico -  o torém. Sagrado pensado por Eliade (1992) em sua tensão 

permanente com o profano e, segundo esse autor, a dessacralização do mundo como 

característica basilar da modernidade. Então, trazer as ideias de sagrado e profano na 

concepção de espiritualidade, detalha as especificidades dessa ‘busca’ e do ‘sentido’ ou 

significado da existência. Todavia, ainda me colocava em um perigoso jogo binário diante das 

experiências dos Tremembé, o que pode facilmente reduzir as experiências intergeracionais à 

adjetivação de profanas ou sagradas e perder a riqueza polissêmica das contradições, das 

ambiguidades e das singularidades dos modos de significação da espiritualidade.  

Então, junto a essa apropriação crítica da ideia de sagrado de Eliade, cacei um olhar 

desse fenômeno que abordasse suas vinculações individuais e coletivas. Eis que alcancei as 

contribuições de Brandão (2009) sobre a o fenômeno religioso, a partir de seus trabalhos 

antropológicos com a religiosidade popular de áreas rurais e com povos indígenas do Brasil.  

Para esse autor, a religião seria um sistema de crenças, preceitos e cultos de uma 

coletividade que alcançam desde explicações sobre a existência, códigos e gramáticas sociais, 

até rituais de afirmação do sagrado. Já a espiritualidade seria um sistema cultural de sentido 

que fundamenta os modos de pensar e viver a fé e partilhar a crença, tendo como fonte 

originária o corpo enquanto morada primeira e locus da experiência. A definição de Brandão, 

assim como os estudos de Victor Valla, surge a partir do contato com diferentes grupos e 

comunidades do Brasil com suas expressões religiosas e espirituais as mais diversas. Traz 



133 

 

consigo uma perspectiva aberta às contradições e ambiguidades presentes no cotidiano dessas 

práticas e na historicidade dessas realidades. Ao pensar a espiritualidade enquanto sistema 

cultural de sentido constituinte e construída no/pelo corpo, Brandão (2009) a situa em 

processos tanto pessoais como coletivos, pois, na verdade, trata-se de algo de ‘natureza’ 

relacional. Como limitação, enxergo o perigo em se vislumbrar um sistema fechado de 

sentido, o que tornaria difícil a análise de seu hibridismo pós-colonial – imprescindível para o 

entendimento da etnicidade e da intergeracionalidade. Assim, mediante as contribuições 

acima, fez-se necessário o exercício proposto por Wirth (2013) no que tange às Ciências da 

Religião: “a construção de um pensamento contra-hegemônico a partir de múltiplos lugares 

epistêmicos subalternizados pelo poder colonial” (p. 139).  

Ou seja, ao invés de buscar uma noção a partir apenas das sistematizações teóricas a 

respeito da de espiritualidade, somei a isso as leituras das ações escolares e comunitárias com 

que pude me familiarizar com os códigos locais e estranhar o que, a princípio, para mim seria 

o esperado. Assim, ao investir na entrada no território Tremembé, mais do que um 

deslocamento espacial, realizei uma “experimentação do objeto” (FONTELES, 2003) através 

da qual pude, pela interação com os sujeitos concretos, recursivamente, identificar potências, 

limites e possibilidades da categoria espiritualidade. E reconstruir este mosaico conceptual:  

Figura 13: Mosaico Conceptual da Espiritualidade 

 

Fonte: Elaboração do autor. 

 

 

 

 

experiência 

afetos corpo 

sentidos 

ESPAÇO E 

TEMPO 
OUTRO E SI 

MESMO 

ESPIRITUALIDADE 

EXISTÊNCIA 

E MUNDO 

SAGRADO E 

RITUAL 



134 

 

A categoria “Espiritualidade” é imaginada/considerada neste estudo como: (a) 

constituída na/da experiência e nos/dos afetos. Tem no corpo a sua gênese e fim, pelos afetos 

no/do viver (integração entre sentimentos/emoções e saber); (b) inquietações acerca dos 

significados e da sacralidade da vida, a partir das mudanças ocorrentes no mundo e de 

sistemas de sentido a imprimir “modos de pensar e de viver a fé, de partilhar as crenças” 

(BRANDÃO, 2009) quanto a essas transformações da/na existência; (c) indagaçãoes quanto 

aos mistérios inerentes as relações com o mundo: territorialidade (vinculação com o território) 

e com a temporalidade (os significados do tempo e o lidar com a sua finitude); (d) processos 

de busca pessoal e coletiva, por isso, relacional, em e mediante contextos sociais e históricos 

pós-coloniais, cujos significados e saberes emerges das tensões entre a colonialidade e a 

decolonialidade. 

Essas peças constituem um mosaico conceptual, fruto da interlocução com as 

teorizações acadêmicas e, sobretudo, da inserção junto aos Tremembé, que passou por 

transformações na medida em que alargava e aprofundava meu entendimento quando essa 

temática. De todo modo, com os arranjos conceptuais dessas peças, pude abraçar a 

compreensão da espiritualidade como propulsora das religiosidades, a expressar o hibridismo 

dessa produção cultural em um cenário pós-colonial. Bem com a articulação desses 

elementos, pude abordar sua dimensão ético-política, presente principalmente nas tensões 

entre o projeto de colonialidade/modernidade e as expressões espirituais do reconhecimento 

étnico dos Tremembé. Aspecto este que persiste desde as resistências à catequese, até as 

tensões atuais com a entrada de grupos pentecostais e com as transformações relativas ao 

contato com modos de viver industriais e urbanos.  

No caso desse estudo, interessa a inscrição da espiritualidade nas relações 

intergeracionais de professores e de lideranças Tremembé. Dessa forma, esse recorte acerca 

da espiritualidade não a coloca no lugar de um obstáculo para o saber, o conhecimento, o que 

é habitual na modernidade. Pelo contrário, pois parto do pressuposto que a 

intergeracionalidade agrega não apenas a transmissão mas a produção de saberes. Nesse 

aspecto, a partir de uma visão holística e da teoria da complexidade de Morin, a 

multidimensionalidade da vida e do conhecimento, exige a articulação das dimensões 

negligenciadas em cada época e/ou sociedade. A espiritualidade, nesse aspecto, é uma faceta e 

uma forma de conhecimento. Para Yus citado por Matos (2010, p. 19): 

Um estado de conexão de toda a vida, respeitando a diversidade na unidade. É uma 

experiência de ser, pertencer e cuidar. É sensibilidade e compaixão, diversão e 

esperança. É o sentido de encanto e reverência pelos mistérios do universo e um 



135 

 

sentimento do sentido da vida. É movimento em direção às mais altas aspirações do 

espírito humano. 

 

 Dessa maneira, a Espiritualidade neste estudo surge de modo situado enquanto tema 

gerador à respeito do qual viso entender suas inscrições nos interstícios geracionais de 

professores e de velhas lideranças, reveladores de seus modos de conexão com a vida e suas 

mudanças. Saberes que se expressam em múltiplas formas, ao mesmo tempo, intelectivas e 

afetivas. 

4.4 Saberes-sementes dos Maracás do Encanto e da Espiritualidade Tremembé 

4.4.1. As Metáforas conceptuais deste estudo 

 

Nesse momento de escrita da pesquisa, anuncio alguns elementos dos quais lancei mão 

para desenvolver e explicitar os constructos originados dessa leitura profunda, sobretudo, dos 

textos das narrativas produzidas nas entrevistas episódicas durante as visitas.  

Como parte do exercício de apreensão descolonial, que entendo ser permeado de 

contradições e de ambiguidades, sigo no horizonte metodológico de uma Hermenêutica 

Profunda, mas também, Pluritópica. Ou seja, que parta dos lócus de enunciação dos sujeitos, 

de suas palavras-geradoras de pronúncia, de denúncia e de anúncio do mundo, conforme 

Freire (1987) aponta em sua Pedagogia Dialógica. 

 Então, sinalizo a quem lê essas linhas, que aqui exercito uma apreensão em torno da 

inscrição da Espiritualidade nas relações intergeracionais de professores e velhas lideranças 

Tremembé. E para tal, as metáforas conceptuais que confecciono neste estudo voltam-se para 

a análise e a interpretação das narrativas produzidas nas situações sociais de entrevista. O 

debulhar dessas metáforas media a leitura profunda das narrativas, entendidas aqui, como 

formas simbólicas interculturais. E, ao mesmo é resultante dessa artesania hermenêutica.  

 Uma primeira metáfora conceptual já foi por mim apresentada nos capítulos 

anteriores, quando trago as ideias do mosaico ethosmetodológico e de um mosaico conceptual 

da Espiritualidade. Nesse caso, aproprio-me do domínio experiencial do mosaico, histórica e 

artisticamente, para realizar um peculiar arranjo conceptual, em interlocução com algumas 

definições acadêmicas, acerca da categoria “espiritualidade”. Do mesmo modo, invisto nesse 

trabalho metafórico no que tange à noção de experiência, sobretudo, para construir um 

mosaico que atenda à particularidade do problema desta pesquisa. 



136 

 

 No entanto, interessa-me partilhar aqui, outras duas metáforas conceptuais que 

confecciono a partir de minha apropriação de parte da semântica Tremembé, delineadora de 

sua etnicidade fundada em seu interculturalizar contínuo. A primeira é a do Uru da 

Intergeracionalidade Tremembé, inspirada na referência a esse objeto por parte de professores 

e de lideranças em várias das visitas a Almofala, à sua presença nas escolas, principalmente, 

em atividades comunitárias ali desenvolvidas, e, sobretudo, por sua menção no Seminário Uru 

da Diversidade de Saberes Tremembé, que pude participar na Passagem Rasa e que é uma das 

fontes mobilizadoras da metáfora que aqui trago no estudo. O Uru, segundo os professores 

José Vicente e Luiz Henrique, em seu TCC do MITS,  

é um elemento feito da palha da carnaubeira, confeccionado de vários tamanhos e 

tem inúmeras utilidades. Os menores são usados para guardar tabaco, cachimbo ou 

ovos. Os médios são usados nas pescarias no mar, rio e lagoas para colocar peixes e 

crustáceos. E os maiores são feitos para a colheita do feijão e milho (SANTOS, 

SANTOS, p. 41, 2012). 

 O Uru possui, portanto, diversos tamanhos e possibilita guardar e colocar diferentes 

coisas, mas todas elas, de uso no cotidiano dos Tremembé e, em boa parte, para fins de 

alimentação. Então, diante desse domínio semântico do objeto Uru, desloco-o 

metaforicamente, para um outro significado a abraçar essas características, porém de modo 

que seja feito das mediações intergeracionais pelas quais a espiritualidade ingressa nas ações 

escolares-comunitárias de professores e de lideranças Tremembé.   

Então, o Uru da Intergeracionalidade Tremembé que trago nessa e dessa leitura 

profunda é tecido pelas dinâmicas geracionais experienciadas por professores e lideranças no 

contexto escolar-comunitário. Daí que parto para um outro aspecto dessa metáfora para 

melhor situar esse Uru, que está associado à trança nesse objeto, geralmente de palha. Se o 

seminário acima influiu na construção da metáfora do Uru Intergeracional, o contato com os 

trançados de palha de dona Elita, da localidade da Tapera, constituiu a vivência inspiradora 

dessa ideia. E que, pela exposição abaixo, adquire validade por sua valorização local: 

é feita da palha do olho da carnaubeira. Retira-se o olho da carnaubeira, coloca no 

sol, depois de três dias risca-se para separar umas das outras, selecionando as 

melhores palhas e em seguida faz a trança. Após uma boa parte feita, confecciona-se 

a saca em grade de madeira, tecendo uma na outra, amarrando com a própria palha. 

Serve para guardar farinha, goma, feijão e milho (SANTOS, SANTOS, p. 40, 2012). 

 Ao entender que o Uru é feito por meio de um trançado, que relaciono na 

interpretação dos constructos das narrativas, às relações intergeracionais a aparecer nas 

Histórias e, até, mesmo nas vivências de ações que pude fazer parte nas localidades do 



137 

 

aldeamento de Almofala: Marcha Tremembé, Assembléia do Povo Tremembé, caminhadas 

pela mata, aulas de campo e tantas outras.  

Dessa maneira, com a foto de fundo abaixo, retirada do TCC dos professores 

Tremembé outrora citados, ilustro a imagem metafórica que guia e surge de minha leitura 

profunda das narrativas de cada sujeito geracional participante desta pesquisa. Criação essa, 

permeada pelas diversas vozes e experiências vividas nas visitas às comunidades. 

 Figura 14: Imagem da metáfora conceptual do trançado intergeracional 

   

 Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012). 

No trançar das relações entre professores e velhas lideranças, em ações em um cenário 

escolar e comunitário, a espiritualidade ingressa e fortalece essa amarração formadora do Uru. 

Os vestígios desse processo pude ler nas narrativas desses sujeitos e, por isso, tento expressar 

na forma simbólica intercultural acima, esses enlaces a se concretizar nas Histórias que ouvi 

de cada uma dessas gerações.  

Assim, o Uru da Intergeracionalidade Tremembé, nesta pesquisa, é feito dos 

trançados das relações entre essas gerações e nas quais há o ingresso da semântica da 

espiritualidade. Consequentemente, esse Uru está em contínua transformação, seus trançados 

são feitos, desfeitos, refeitos conforme as dinâmicas geracionais e os atravessamentos de 

aspectos diversos.  

O Uru Intergeracional, como também sinalizado no Seminário da Passagem Rasa, 

constitui um receptáculo dos saberes, neste caso em específico, relacionados à espiritualidade 

emergentes das e nas experiências das mediações de e entre professores e lideranças. Com a 

seguinte imagem de fundo, retirada do TCC dos professores Tremembé José Vicente e Luiz 

Henrique, procuro a ela acrescentar as ideias que articulo com essa metáfora: 

 

 

 

Mediações 

Intergeracionais 

Ações, enteléquia e ethos de 

velhas lideranças 

Ações, enteléquia e ethos de 

professores 



138 

 

 Figura 15: Imagem da metáfora conceptual Uru da Intergeracionalidade 

  

Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012) 

 Dessa maneira, para completar esse arranjo interpretativo, explicito agora, a terceira 

metáfora com a qual leio os saberes de espiritualidade transmitidos e vivenciados 

intergeracionalmente em ações escolares e comunitárias.  

Refiro-me a um objeto que está presente em boa parte das ações Tremembé de que 

pude participar, pois é presença certa em uma roda do ritual sagrado, o Torém, nas Marchas 

Tremembé é empunhado em meio às faixas e aos cartazes sobre o tema daquele ano, nas 

escolas que visitei é parte do chamado material escolar educacional e nas aberturas e 

fechamentos de reuniões, seminários e assembleias tem sua voz presente junto àqueles/as que 

abrem dos trabalhos: o Maracá. Segundo Santos e Santos (2012), professores participantes do 

MITS, o Maracá significa: 

chocalho indígena ou aguaim é um instrumento importantíssimo do nosso ritual 

sagrado do Torém. Ele é muito usado no Torém e também nas escolas pelos 

professores e alunos. O som do maracá dá o ritmo da música do Torém. Esses são 

confeccionados em uma oficina de artesanatos indígenas, pelos alunos do ensino 

médio da escola de Tapera. Ele é feito de coco e cabo de madeira. Dentro dele são 

colocadas sementes de giriquiti e pau-brasil para dar o som (p. 47). 

 O Maracá, portanto, é um instrumento que adentra nas ações performativas dos rituais 

dos Tremembé, conforme Dussel (1986), soma-se às demais ações que agregam sacralidade 

ao ritmo do Torém e aos eventos acima descritos desse grupo étnico. Nesse sentido, segundo 

Miranda (2004), são muitos os relatos de cronistas do Brasil Colonial acerca do papel 

mediacional do maracá de comunicação dos povos indígenas com os espíritos, vistos por 

aqueles, pela colonialidade cosmogônica atravessadora desses relatos, como malignos.  

Trançado das 

mediações 

intergeracionais  

 

 

Ingresso da 

Espiritualidade 



139 

 

Dessa maneira, com vista a uma leitura descolonial, o Maracá, como objeto sagrado a 

acompanhar os rituais Tremembé, assume o lugar metafórico das experiências de 

espiritualidade narradas nas Histórias de professores e de velhas lideranças. Ele encarna, nesta 

pesquisa, o paradoxo do visível e do invisível, que se desdobra no do saber e não saber, na 

medida em que sua sonoridade, sua voz, a abrir os trabalhos, a cadenciar o Torém e a fechar 

uma atividade, é enunciada conforme cada uma dessas ações e a depender de quem e de como 

o empunha.  

O Maracá é partícipe e testemunha das experiências de mediações escolares e 

comunitárias de professores e de lideranças, nas quais a espiritualidade ingressa, muitas vezes, 

pelo chamado do seu chacoalhar. O Maracá, nessa metáfora, é um código polissêmico 

denotador do ingresso e da inscrição da semântica e dos saberes da espiritualidade nas 

experiências intergeracionais narradas pelos participantes da pesquisa.  

Por isso, refiro-me neste exercício de apreensão das narrativas, aos Saberes-sementes 

do Maracá da experiência de espiritualidade, que ilustro ao final de cada passo da leitura 

profunda das narrativas, os saberes a entoar significações acerca dessa temática mediante 

relações intergeracionais. Com isso, destaco esses Saberes-sementes dos Maracás dessas 

experiências produzidos e guardados nos trançados do Uru da Intergeracionalidade 

Tremembé.  

Essas são as grandes metáforas conceptuais que desenvolvo neste estudo, que nascem, 

como dito anteriormente, tanto pela presença desses objetos nas atividades e nas falas de 

professores e de velhas lideranças Tremembé, como por seu uso simbólico, em rituais e 

músicas – no caso do Maracá- e em atividades escolares-comunitárias – no Seminário Uru da 

Diversidade de Saberes Tremembé na Passagem Rasa. Por isso, destaco que as metáforas 

conceptuais que aqui apresento são polifônicas, originadas e constituídas a partir das diversas 

vozes com quem tive a oportunidade de encontrar. 

Ainda nesse processo é que pude conhecer, na biblioteca da Escola da Praia, algumas 

imagens de Maracás desenhados em um livro escrito pelos Tremembé e outras etnias do 

Ceará, a conter, assim como o Uru, narrativas sobre diversos temas a se abordar nas escolas 

diferenciadas indígenas. Na leitura desse material educacional, pude visualizar duas imagem 

que adquiriram uma relevância semântica nesse momento da pesquisa, pois elas convergiram 

com algumas apreensões debulhadas no refletir sobre as narrativas. 

Por isso, trago-as nesta pesquisa para melhor explicitar a metáfora conceptual relativa 

ao Maracá como vibração e chacoalhar – referentes à experiência-, na figura 16, e àquilo que 



140 

 

brota de suas sementes, a semântica do Encanto e os saberes de Espiritualidade, na figura 17. 

Como imagens que transmitem vivências e múltiplos sentidos, em mim evocaram, 

respectivamente, a “vibração” inerente à noção de experiência tecida das narrativas e das 

interlocuções teóricas aqui feitas, bem como os saberes que emergem desses processos. 

Figura 16: Maracá como chacoalhar da experiência e cujas sementes brotam saberes 

            
Fonte: Imagens extraída de “O Livro da Vida Tremembé” de 2007 

 

4.4.2. “os que já, que foram, e voltam e ensinam, aqueles que eles vê que pode ensiná” 

 

 A proposta da entrevista episódica apregoa a relevância para a pesquisa de uma 

situação social de conversa em que, paralela à criação de narrativas acerca de um 

acontecimento, emergem acepções acerca da temática principal a conduzir e conduzidas pelas 

interlocuções entre pesquisador e participantes, entendidos em seus lugares históricos, 

políticos e geracionais distintos.  

Essas concepções acerca do tema em estudo são vistas, nessa perspectiva, em parte, 

como anteriores à situação de entrevista, pois considera a historicidade dos sujeitos e de seus 

saberes. Porém, também pressupõe a existência de criações ou reelaborações no decorrer do 

processo de entrevista, pois essa interação se dá em um contexto social, invariavelmente, a 

desacomodar os sujeitos nesse encontro.  

Dessa forma, trago alguns trechos das entrevistas realizadas que ocorreram no 

processo das visitas de modo que, pela dialogicidade fomentada na relação entre pesquisador 

e participantes, paulatinamente, algumas concepções e problematizações sobre a palavra 

espiritualidade foram debulhadas entre ou nas narrativas produzidas.  

Nesse aspecto, as circunstâncias de apropriação e uso dessa palavra, a evocação e 

valorização da palavra encanto ou encantado tornaram esse exercício de apreensão de 

concepções gerais em torno do tema da pesquisa, uma rica reflexão em torno das relações 



141 

 

entre linguagem, geração e etnicidade. Dessa forma, não trago essas concepções no intuito de 

esgotar essa temática, pois neste trabalho me detenho sobretudo é à inscrição da 

espiritualidade, ou de tudo que venha a ingressá-la, na intergeracionalidade Tremembé. Por 

isso mesmo, creio ser importante para a compreensão das narrativas orais que me deterei 

posteriormente, partilhar algumas dessas noções não só circulantes nas entrevistas, mas em 

dizeres em ações escolares ou comunitárias que presenciei ou participei. 

Com essa apresentação pretendo também tecer algumas reflexões em torno de nexos e 

desconexos da concepção provisória trazida por mim, a partir da análise de alguns referenciais 

conceituais da saúde e da educação. Inicio, portanto, essa exposição com a reflexão de 

Manoel, filho de seu Zé Domingo, também liderança da Passagem Rasa, que diante de minha 

pergunta sobre a presença longínqua ou recente da palavra espiritualidade, teceu as seguintes 

considerações. Diante das quais, confeccionei o título que abre esta seção do texto para 

partilhar aquilo que me despertou admiração (FREIRE, 1987) no seu processo de leitura 

ampliada (quando junto a transcrição e a análise do texto escrito): 

é, é muito, a espiritualidade, eu acredito que, ela surgiu, junto com povo, com os 

índios, com o povo, junto com esse povo, apareceu no, no Brasil, no mundo, a 

espiritualidade já, já vinha junto, porque, tem gente mais, que já nasceu já mais pra 

aquilo, pra fazer aquilo, e tem, tem gente que, mais, mais forte, que trabalha com a 

espiritualidade mais forte, e gente que trabalha com a espiritualidade mais fraca, que 

tem os mais forte e os mais fraco, e, e as, e as coisas que, que surge no meio da 

espiritualidade, é, num é, num é muito as coisas que a pessoa aprende, num é eu, 

nem que sei, e num é outro, que sabe, que as vezes, ensina praquele não, ali ele já 

nasce com aquilo, já nasce com aquele dom, com aquilo, de ser aquilo, de aprender 

aquilo, aprendê mais por obra da natureza, aprendê mesmo, por obra da natureza, os 

que já, que foram, e voltam e ensinam, aqueles que eles vê que pode ensiná, aqueles 

que eles vê que pode ensiná, aqueles que eles pode, num sonho, até, num sonho, 

pode dizer alguma coisa, dizer algo, dizer alguma coisa (MANOEL DOMINGOS). 

 É interessante notar que a espiritualidade, no olhar de Manoel, não tem sua presença 

delimitada a e por um tempo cronológico, mas pela sua inerência ao surgimento dos povos 

indígenas. Dessa forma, ela aparece no Brasil e no mundo junto a esses sujeitos.  

Então, ela não é algo levado aos povos nativos. Essa conjunção da espiritualidade com 

os índios é entendida no pensamento de Manoel como algo “intrínseco” a uma pessoa que 

“nasce já mais pra aquilo, pra fazer aquilo”. Algo que nasce junto com o povo e, por isso, há 

aqueles mais fortes e mais fracos que justamente trabalham com a espiritualidade mais forte 

ou mais fraca. A espiritualidade que surge junto com os índios é, nessa acepção de Manoel, 

algo com que se trabalha e esse fazer é algo inerente, que certas pessoas já nascem feitores 

nesse sentido. É nesse ponto, que ele delimita que, a pessoa aprende, mas não com alguém, 



142 

 

inclusive alguém que sabe – “num é eu, nem que sei, e num é outro, que sabe, que as vezes 

ensina praquele não, ali ele já nasce com aquilo”.  

Não se trata do fazer algo que pode ser ensinado de qualquer pessoa a qualquer outra. 

Há uma peculiaridade em quem trabalha com a espiritualidade, é o dom, presente no povo, 

nos índios, “com aquilo, de ser aquilo, de aprender aquilo, aprendê mais por obra da 

natureza, aprendê mesmo, por obra da natureza...”.  

O dom, portanto, refere-se a algo que a pessoa traz consigo mesma, algo qualificador 

do seu ser, que lhe propicia aprender algo em específico (sobre e com a espiritualidade), neste 

caso, um fazer e ser indissociáveis. Mas cuja aprendizagem, ao ser mais obra da natureza, 

também diz da conexão estabelecida com e para esse processo e da transformação na pessoa 

que dela resulta. Por ser “criação” da natureza, o fazer e o ser, são parte dela também.  

No entanto, não é por se referir a natureza, que não exista uma mediação e 

experiência, pois a espiritualidade, aí subtendida, ao meu ver, como os que “já, que foram e 

voltam e ensinam”, pressupõe, por um lado, uma relação entre quem foi e quem tem o dom, e 

por outro, uma ação com intenção e significado, que é o ensinar. A própria delimitação desse 

ensinar a quem tem o dom, já traz uma significação a quem participa desse processo e, 

inclusive, às suas ações mediadoras, como mencionado por Manoel, o sonho, mediador entre 

os que se foram e aqueles que podem aprender.  

A concepção de espiritualidade, por mim percebida em Manoel, é conjugada aos 

índios, relativa aos que se foram e seus ensinamentos àqueles que tem o dom de aprender o 

que se faz em um processo da natureza e não sobre ela. Assim, a espiritualidade tem uma 

inscrição intergeracional e na/da natureza, em que a finitude é perpassada pela ancestralidade 

dessa mediação e relação com os que se foram, embora se localize no tempo presente de quem 

aprende os ensinamentos, pressupondo saberes da espiritualidade acessíveis primeiramente a 

quem tem o dom, um mediador entre os que foram e os que estão, entre esses saberes e as 

demais pessoas. Por fim, compreendo que o trecho que trago como título deste subtópico, “os 

que já, que foram, e voltam e ensinam, aqueles que eles vê que pode ensiná, aqueles que eles 

vê que pode ensiná”, remete-me ao tema desta pesquisa, a inscrição da espiritualidade na 

intergeracionalidade.  

Mais especificamente, por mediações que envolvem o ensinar e, conforme Brandão 

(1981), subtendo haver simultaneamente um aprender, mais precisamente, entre aqueles que 

se “foram”, ao passo que ainda se fazem presentes, por “obra da natureza” junto aos 

Tremembé.  



143 

 

O sonho constitui uma mediação entre essas gerações e do processo de ensinar e 

aprender que leio na fala de Manoel. No sonho, os que “já foram” podem “dizer alguma 

coisa”, ou seja podem agir – o dizer-, e isso pode se dá em e como experiência educativa para 

aquele/a que sonha e assim é ensinado/a.  

A Espiritualidade ingressa, portanto, nessa relação intergeracional, entre os que se 

foram, e aí adentram os antepassados, e os que tem um dom para aprender com eles/as, por 

exemplo, por meio de um sonho. Mas isso pode ocorrer em experiências atravessadas por 

outras mediações, que Manoel, em continuidade à fala anterior, narra do seguinte modo:  

ficou comigo essa, uma história, que o cacique me falou em uma conversa, numa 

conversa um dia, nós falando das lutas, a gente falando das lutas, aqui da Passagem 

Rasa, das questão, das coisa tudo e aí os cabôco, os índios réi aqui na luta contra os 

posseiros, e foram obrigado a derrubá aí umas cerca, queimá umas casas de farinha, 

móde os posseiros arredarem, e aí até que os posseiros tinham podê, e denunciaram 

os índios, no Acaraú, e aí os índios réi daqui, iam, né, nos tempos das audiência, íam 

pro Acaraú, tiveram que viajá doze audiência, pro Acaraú, de pés, daqui pro Acaraú 

de pés, pro Acaraú, essas audiência, no dia que tinha audiência, tinha que ir aquele 

bando de gente que ajudô a fazê essas coisas, tinha que ir pra audiência, aí como 

tinha gente aqui da passagem rasa, tinha gente da Almofala, eu num sei se tia, ou vó 

do seu João Venanço, o cacique, e aí eles íam também, eles íam também, tava me 

contanto, que, eles foram, quando vieram de pés, nas horas, no dia, quando vieram 

de pés, já, lá pra volta da meia noite, perto da madrugada, que vinham, aí que 

patrazmente num tinha, num tinha caminho, num tinha estrada, era só vereda, era só, 

por dentro dos mato, e aí vinha um bando de gente e, essa tia dele ou era vó, eu num 

tô bem, muito alembrado, aí já vinham muito cansado, e aí se afastou-se mais, um 

bando foi andando mais na frente, e ela vinha mais cansada, vinha se afastando, 

mais atrás, quando chegou lá por umas altura, lá por onde tem uns pé de pau muito 

alto, fazia aquelas sombras de noite né, mais escuro, aí parece que ela cansada e, 

parece que deu um negócio nela e ela, esmureceu, esmureceu e caiu, caiu ajoelhada, 

caiu ajoelhada, de joelho, e aí lá parece que adormeceu e, e adormeceu, ficou de 

joelho, adormecido, naquilo que ela adormeceu e foi, e vêi, vêi aquela imaginação 

nela, vêi aquilo nela, na cabeça dela, de uma pessoa parece que dizendo a ela, 

ensinando uma reza a ela, ensinando, uma reza muito forte, que se chama, o Sonho 

de Nossa Senhora, o nome da reza, o Sonho de Nossa Senhora, e aí, quando, o povo 

sentiu falta dela, muito adiante que sentiram falta dela, voltaram pra trás e uma 

pessoa atrás pra encontrá com ela, ela tava lá de joelho, desse jeito, de joeí, e aí 

quando o povo chegaram, aí ela foi e levantô-se, ela foi levantô-se e, caminhô, junto 

com eles, ai essas voz, disse essa, ensinou essa reza a ela, e ele disse que ela nunca 

mais no mundo, morreu, mas ela nunca mais no mundo se esqueceu, dessa reza 

forte, que tinha, que tinha, aprendido nesse dia que tinha acontecido com ela, ela 

aprendeu nesse dia, e morreu, e nunca mais tinha se esquecido, dessa reza, que 

aconteceu nesse dia com ela, por isso é que, e ele disse que ela num sabia dessa reza, 

mas aprendeu nesse dia, que vêi, baixou essa, esse espírito que eu posso dizer assim, 

esse espírito, nela, ensinou a ela, essa reza (MANOEL DOMINGOS, 2016). 

No “adormercer”, na volta de uma das longas caminhadas de audiência em Acaraú, em 

uma situação de conflito com posseiros, em particular, na localidade da Passagem Rasa, a 

parente do Cacique João Venança, ao se encontrar cansada, esmurece e cai, nas sombras da 

noite, e nesse estado, uma pessoa lhe ensina uma reza muito forte, o “Sonho de Nossa 

Senhora”, que nunca em sua vida esquecera.  



144 

 

A aprendizagem dessa reza se deu em uma situação crítica, tanto pelo conflito descrito 

com posseiros, quanto pelo esforço narrado das caminhadas para as audiências, de modo que 

é no instante do cansaço, do esmurecimento, que em um estado decrito por Manoel como 

“adormercer”, em consonância com a sombra da noite, ocorre o ensinamento de uma reza 

forte. Segundo ele, o ensinar feito por um espírito que ao “baixar” nela lhe diz essa reza.  

Observo nessa narrativa, algumas mediações que possibilitam o “adormercer”- o 

cansado da caminhada, a sombra da noite feita pelos pés de pau muito auto, a mata em si- e, 

com ele, as mediações pelo dizer e pela linguagem quando a pessoa ou espírito ensina a reza. 

Essa experiência, atravessada por tais mediações, é também encontro entre gerações pois, de 

acordo com o que Manoel diz nos dois trechos aqui transcritos, esse ensinar é feito a partir 

dos que “já foram”, o que implica em uma conexão geracional e, pela narrativa, étnica.  

A ilustração abaixo, denota dos saberes-sementes debulhadas em e do meu 

entendimento do Maracá de experiências de Manel sobre esse universo semântico do encanto, 

o horizonte interpretativo da espiritualidade Tremembé. 

Figura 17: Saberes-sementes do Maracá do Encanto “Obra da Natureza” 

 

            Fonte: Foto de fundo arquivo próprio 

  

4.4.3. “porque eles não são, não são personagens que ninguém veja, eles são, ai é onde, o 

nome intepretador, os nossos encantados” 

  

Diante das questões abordadas a partir da leitura profunda das palavras de Manoel, 

trago para essa explanação o dizer do Pajé Luís Caboclo que traz elementos também bastante 

elucidativos acerca da espiritualidade dos Tremembé. É interessante que ele constrói as linhas 

que se seguem, a partir da mesma indagação feita por mim a Manoel e seu Zé Domingo, da 

Obra da Natureza 

 

Ensinar 

Dom          Aprender       Sonho        

 

 

Trabalho com Espiritualidade 

Povos Indígenas 



145 

 

longínqua ou recente presença da palavra espiritualidade entre os Tremembé. Sobre essa 

pergunta, então, ele constrói a seguinte resposta, que aqui transcrevo: 

era com outra língua. Jeito diferente, ai ela era chamada mais os encantados, que 

quando a gente vai dançar o Torém a gente fala e fala nos encantados, nossos 

encantados, nossos ancestrais, que infelizmente são nossos espíritos, espirito 

daquelas que já morreram e que tão lá, que curam nós, eles alimentam nós, dão 

força, dão coragem, dão “ânimo”. Quem garanti a gente, é a nossa segurança, porque 

eles não são, não são personagens que ninguém veja, eles são, ai é onde, o nome 

intepretador, os nossos encantados. Porque eles são encantados mesmo. É isso que o 

branco, o homem branco, a sociedade não aceita, essa parada, porque ninguém 

chega lá. Só nós sabe lhe dá, só nós sabe fazer fogo no pau verde, no pau assim no 

outro pau, sabe fazer fogo de qualquer jeito sem ser a tecnologia, sabe a medicina 

tradicional, isso tudo é o lado da espiritualidade, tudo é ensinado pelos encantados, 

eles ensinam. Nós sabe dizer aonde a água é boa, aonde deve, devia se botar uma 

casa, agora é que os mais novos tão perdendo este, até porque o tempo tá estreitando 

e tá o lugar do nosso encantado tão ficando muito disperso, nós respeitava eles, 

aonde tinha passagem do encantados, aonde morava os encantados, ali nós não 

botava casa. Não botava. Por isso é que os desastres tão acontecendo. A família que 

morar ali ela não, ela não tinha uma saúde boa, ela não se sentia bem, ela se sentia 

sufocada, escutava visão, conversas, que ninguém entendia, mas era morada deles, 

ali era onde eles moravam. E ai não era muito bom, tinha que colocar outra região, 

outra parte. Agora é que as coisas mudou, nossos mais novos não sabem disso, não 

tem essa noção (PAJÉ LUÍS CABOCLO). 

 A espiritualidade era dita com outra língua, ou ela é outra língua para o que era dito. O 

Pajé traz as palavras do passado, mas que ainda são ditas no presente, os encantados. A partir 

do lido no dizer de Manoel, seria o algo ou aquilo com que se trabalha e se aprende quando se 

tem o dom?  

Bem, já se depreende da fala do Pajé que os encantados são cantados no Torém, é um 

dos jeitos com que se fala neles e com eles, daí uma explícita característica da espiritualidade 

nessa dança de intensa significação étnica, principalmente, na luta por reconhecimento do 

povo Tremembé. E quem são os encantados? São os ancestrais, os espíritos dos que já se 

foram que estão lá. Aonde? Suponho, pelas palavras de Manoel e pelas visitas dialógicas que 

no Torém, nas incorporações nos trabaios, vinha junto com o povo no Brasil e no mundo.  

Mas para dizer sobre isso, o Pajé Luís Caboclo opta por mostrar as repercussões das 

ações dos encantados sobre o povo Tremembé, “que curam nós, eles alimentam nós, dão 

força, dão coragem (...) é a nossa segurança”.  

Ações significativas, com intencionalidade, com as quais se constroem relações com 

um caráter vitalizador, suponho, de sua etnicidade, pois envolve ações de cura e de 

fortalecimento, que não podem ser pensadas desconectadas do contexto social e histórico da 

luta pela demarcação da Terra, pela efetivação de uma educação e de uma saúde diferenciada.  



146 

 

No entanto, paira uma invisibilidade sobre os encantados pelo o olhar do branco, do 

homem branco, da sociedade, que não aceitam esse nome interpretador. Um confronto de 

interpretações e, como abordarei posteriormente, de ethos, de cosmovisões distintas, a 

produzir hermenêuticas diferentes e conflitantes.  

Chego a discorrer da amplitude desse confronto, na medida em que observo aquilo que 

o Pajé aponta como o que “ninguém chega lá”, que diz de saberes distintos: “Só nós sabe lhe 

dá, só nós sabe fazer fogo no pau verde, no pau assim no outro pau, sabe fazer fogo de 

qualquer jeito sem ser a tecnologia, sabe a medicina tradicional, isso tudo é o lado da 

espiritualidade, tudo é ensinado pelos encantados, eles ensinam”.   

Saberes que chegam a fins sob mediações distintas das da sociedade do homem 

branco. Mediações que envolvem ferramentas culturais em uma unidade com os sujeitos que 

delas se apropriam e modificam a si e ao mundo. Ferramentas que compõem linguística e 

significativamente outras hermenêuticas para a doença, a cura, o fogo, o ensinar, o 

ensinamento e o aprender.  

No entanto, como mostra o Pajé, esses saberes não apenas concorrem entre si, mas sua 

interagem sob as relações de poder de um contexto social e histórico que estreita o espaço e o 

tempo dos saberes da espiritualidade Tremembé, inclusive, na dinâmica das gerações. Para 

tanto, reproduzirei novamente o trecho em questão:  

Nós sabe dizer aonde a água é boa, aonde deve, devia se botar uma casa, agora é que 

os mais novos tão perdendo este, até porque o tempo tá estreitando e tá o lugar do 

nosso encantado tão ficando muito disperso, nós respeitava eles, aonde tinha 

passagem do encantados, aonde morava os encantados, ali nós não botava casa. Não 

botava. Por isso é que os desastres tão acontecendo. A família que morar ali ela não, 

ela não tinha uma saúde boa, ela não se sentia bem, ela se sentia sufocada, escutava 

visão, conversas, que ninguém entendia, mas era morada deles, ali era onde eles 

moravam. E ai não era muito bom, tinha que colocar outra região, outra parte. Agora 

é que as coisas mudou... (PAJÉ LUÍS CABOCLO). 

 No trecho acima, apreendo que o conflito pela Terra, constitui um conflito entre 

saberes e de modos de existência, com repercussões nas mediações pelas quais a apropriação 

desses saberes sofre um estreitamento e dispersão.  

Não findam, mas tem sua continuidade geracional ameaçada, não pelo movimento de 

transformação cultural inerente a cada grupo étnico em contato com outros ou nas sucessões 

de gerações, mas pelos efeitos dos modos de ocupação do território e de inserção perversa das 

tecnologias da sociedade pautada no parâmetro civilizacional do homem branco.  

Tais aspectos vão incidir nos espectros de acontecimentos e de experiências que os 

mais novos alcançam, o que no tempo do agora, vai proporcionando perdas aos mais novos 



147 

 

desses saberes que repercutem desde a alimentação aos sentimentos em seu lugar de moradia. 

Esse cenário passa a ser condição de possibilidade para a intepretação do Pajé como desastres 

essa ausência de uma saúde boa, do não se sentir bem, se sentir sufocada em sua própria 

moradia por ela antes ser moradia dos encantados.  

Compreendo que, na medida em que, pelo estreitamento da terra dos Tremembé e pela 

dispersão de seus saberes de espiritualidade, esta tem sua inscrição na intergeracionalidade 

prejudicada.  

Isso parece proporcionar não apenas o não se sentir bem, mas o contato com visões e 

vozes que adentram no cotidiano das vidas da família sem a mediação desses saberes e de 

gerações que possam mediar as relações com os mais velhos, os antigos. A imagem em 

seguida, explicita os saberes-sementes trançados em e no meu entendimento do Maracá-

narrativo do Pajé Luiz Caboclo sobre a espiritualidade. 

Figura 18: Saberes-sementes do Maracá “Nossos Encantados, Nossos Ancestrais” 

 

Fonte: Foto de fundo arquivo próprio. 

Essa leitura colonial do chacoalhar do maracá, apontada por Miranda (2004) em 

relação a esse período histórico, mantêm sua versão contemporânea, o que percebo pela fala 

do Cacique João Venança, quando na situação de entrevista, pergunto-lhe sobre como era a 

troca com os estudantes em suas aulas em disciplinas da escola da Praia a abordar o tema da 

Espiritualidade.  

Cacique: Ne, então ai, a gente somar com eles, oh é parecido, mas não é, porque vai 

pro outro lado, a questão, um exemplo, na, nas pessoas que provoca espírito, ne, 

então, eles, se vai alguém falar isso, eles não fala espírito, eles falava macumba, ne, 

Nossos ANCESTRAIS,  

Nossos ESPÍRITOS 

Cura 

Força 

Ensino 

Morada 

Segurança 

Medicina Tradicional 

 

ENCANTADOS 

 

 

 



148 

 

eu digo, não existe essa palavra macumba, é encantado e espiritualidade. Por quê? 

Porque esse foi o nome que o pessoal botaram pra falar, pra criticar os povos 

indígena, macumba significa o que, bicho do demônio, não é terreiro de ciência, 

você vai mexer com os encantado.  

Jon: terreiro de ciência.  

Cacique: terreiro de ciência.  

Jon: nunca tinha ouvido falar... 

Cacique: pois é, aonde tem o terreno que tem as pessoas que qué trabaiá é chamado 

terreiro de ciência, não é macumba, chamando o Caboco, baixou o caboco, né, as 

pessoas interpreta não é caboco, é entidade, né, então são coisas que eles traziam 

mas o diverso, a mesma coisa, mais com outro linguajar, diferente, ne? Então era ai 

que a gente ia né...tentando, apaziguar ne, e entrando no assunto verdadeiro 

(CACIQUE). 

 No fragmento acima, ao meu ver, o cacique identifica na fala uma fonte de tensão, em 

que o nome colocado para a fala produz a crítica, ao que me parece, de modo discriminatória, 

aos povos indígenas.  

É esse o caso da palavra macumba, que adentra na fala, inclusive de estudantes, e por 

seu significado, de acordo com o Cacique, bicho do demônio, associa a esses povos, aos 

Tremembé, portanto, essa significação.  

Em contrapartida, o Cacique, em um explicito exercício do dizer, se tem o nome, tem o 

dono, traz a autoria étnica dos Tremembé ao ligar as pessoas que provoca espírito a 

encantado e espiritualidade, ou de outro modo, terreiro de ciência. Dessa forma, a 

sacralidade adentra na palavra e na fala, em uma performance recursiva da ação ritual e do 

objeto sagrado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 

 

5 UM MOSAICO COM NARRATIVAS, MEDIAÇÕES E EXPERIÊNCIAS: A 

INTERGERACIONALIDADE DE PROFESSORES E VELHAS LIDERANÇAS 

 

5.1. Narrativa, Mediação e Experiência 

 

Diante do objetivo geral desta pesquisa, compreendi, pela inserção nas visitas 

dialógicas, que uma forma de acesso aos indícios das mediações e experiências 

intergeracionais, relativas à espiritualidade, seria pelas narrativas. Afinal, por elas é que 

ambos processos ganham inteligibilidade e alçam a uma outra experiência, do narrar, 

aglutinadora da memória e da imaginação daqueles envolvidos ou apenas ouvintes dos 

acontecimentos vividos.  

Nesse sentido, essa tese se fortaleceu com o debulhar desses indícios em vivências e 

narrativas, emergentes das e nas palavras-geradoras Natureza, Torém e Medicina Tradicional. 

Categorias essas aglutinadoras de saberes e sentidos produzidos e transmitidos 

intergeracionalmente, demarcadores de uma sacralidade que a própria memória das histórias 

possui, como leio na fala da professora Andreína: 

Eu acredito que o sagrado, assim, pra nós é, primeiro de tudo, é o que você acredita. 

No primeiro de tudo, vamos dizer, o sagrado é o pai Tupã... E eu acho que em 

seguida pode vim várias outras coisas, como por exemplo: a questão da memória das 

histórias que a gente tem. Eu acredito que isso é uma coisa sagrada...  Porque a partir 

da memória é que você vai... é ... tipo assim... como é que eu posso dizer? Se 

aprofundando na sua própria história! Porque já pensou se não tivessem pessoas que 

não tivessem memória de como que era aquele tempo pra ir passando isso de 

geração em geração?  Então eu acredito que uma das coisas sagradas, assim, talvez 

até como a gente diz... imaterial são essas coisas. A questão da história, da memória, 

que fica gravado e que vai passando (ANDREÍNA). 

 

 Um vínculo entre o ato de narrar, a memória e as gerações, que ao historicizar o 

mundo em que vivem, criam sua própria história nesse mundo, em um movimento 

descolonial, pois envolve a formação de laços com os antepassados, de vínculos dos que 

partiram com os que permanecem.  

É importante, portanto, destacar alguns aspectos relativos às narrativas, 

principalmente, na constituição da experiência, sobretudo, por sua relação constituinte com a 

Espiritualidade, conforme o mosaico conceptual, retratado em capítulo anterior, a funcionar 

como fonte de indícios, dos rastros deixados pelo tema desta pesquisa na semântica das 

histórias contadas nas diversas interlocuções realizadas nas visitas. 



150 

 

 Assim, refletir sobre o que envolve o processo de narração representa um ponto 

decisivo, inclusive, para a confecção dos arranjos metodológicos desta pesquisa qualitativa. 

Segundo Bauer e Jovchelovitch (2000), por meio das narrativas: 

as pessoas lembram o que aconteceu, colocam a experiência em uma sequência, 

encontram possíveis explicações para isso, e jogam com a cadeia de acontecimentos 

que constroem a vida individual e social. Contar histórias implica estados 

intencionais que aliviam, ou ao menos tornam familiares, acontecimentos e 

sentimentos que confrontam a vida cotidiana normal. Comunidades, grupos sociais e 

subculturas contam histórias com palavras e sentidos que são específicos à sua 

perspectiva de mundo, e assume-se que as narrativas preservam perspectivas 

particulares de uma forma mais autêntica (p. 91). 

Como exposto, há uma relação intrínseca entre memória e narração diante dos 

acontecimentos constituintes da experiência. Por tais processos, a complexidade do vivido 

adquire sentido aos indivíduos e aos grupos, ao serem encadeados cronológica e 

significativamente. Narrar implica em expor um acontecimento em termos de seus espaços, 

tempos, movimentos e participantes. Pressupõe, dessa maneira, uma ação frente ao mundo e a 

si mesmo. Indica modos de percepção e de entendimento da realidade, expressa lógicas de 

entendimento e identificação do Outro. Imprime e reflete significações ao tempo e ao espaço. 

Dessa maneira, a narração é conduzida por intencionalidades, de teor intelectivo e 

afetivo, com desdobramentos éticos e políticos inerentes à sua ação frente ao mundo, ao 

próprio narrador e ao Outro. Nexos esses anunciadores de posições. Nesse aspecto, é 

relevante a menção dos autores ao papel apreensivo do ato de narrar perante aos 

arrebatamentos da existência promotores de aflições, de estranhamentos e de inquietações.  

A narração não garante um apaziguamento desses afetos, mas uma interpretação ou a 

condição para tal. Em decorrência desse papel, concordo com Bauer e Jovchelovitch (2000), 

ao indicarem que, a narração feita por determinados grupos expressará mais que “o” mundo, 

mas “seu” mundo em perspectiva. Seu vocabulário e significação existencial particular.  

Assim, as narrativas de professores e de Velhas Lideranças aludem a seus 

acontecimentos vividos, mas também às suas linguagens por meio das quais codificam 

simbolicamente suas realidades geracionais e étnicas. Desse modo, as histórias são práticas 

sociais que produzem narrativas elucidativas das vidas dos sujeitos autores e personagens das 

mesmas. Sobre a relevância da narração para a apreensão da experiência, de si, do outro e do 

mundo, a concepção de Bruner (1997) acerca do por ele chamado, “modo de pensamento 

cognitivo”, converge e aprofunda o que trago nestas linhas. O autor distingue dois “modos de 

ordenamento de experiência, de construção de realidade” (BRUNER, 1997, p. 12). A um, ele 

denomina de “paradigmático” e o outro de “narrativo”, complementares e irredutíveis entre si. 



151 

 

Eles diferem radicalmente em seus procedimentos para verificação. Uma boa 

história e um argumento bem formado são tipos naturais diferentes. Ambos podem 

ser usados como meio para convencer o outro. Não obstante, do que eles convencem 

é fundamentalmente diferente: os argumentos convencem alguém de sua veracidade, 

as histórias de sua semelhança com a vida. O primeiro comprova através de um 

possível apelo a procedimentos para estabelecer provas formais e empíricas. O outro 

estabelece não a verdade, mas a verossimilhança (BRUNER, 1997, p.12). 

 Como modos de ordenamento da experiência e de construção da realidade, acredito, 

em sintonia com o autor, que ambos sejam pertinentes e estejam presentes nos sujeitos, 

mesmo que em intensidades diversas em função também de sua valoração ser condicionada 

social e historicamente. O “paradigmático” mais incentivado na razão moderna ocidental, 

envolve o esforço de “explicação” da experiência e da realidade, através de sistemas de 

categorias organizados, preponderantemente, sob a lógica e a linguagem formal e matemática. 

O trabalho de elaboração desse sistema, ocorre pela adoção metódica de procedimentos a 

atestar as evidências empíricas das hipóteses formuladas e formuladoras de categorias 

abstratas, universais e isentas de contradições.  

Já o narrativo busca o ordenamento da experiência e a construção da realidade voltada 

para outro horizonte: “A narrativa trata das vicissitudes das intenções humanas” (BRUNER, 

1997, p. 17). Dessa forma, envolve um esforço de compreensão da experiência e da realidade, 

através da visibilização de um drama, da apreensão provisória e da verossimilhança do 

particular narrado, onde o “crível” é priorizado em detrimento do “verdadeiro”. E as 

contradições, ambiguidades e sinuosidades da experiência e da realidade são parte até dos 

critérios de credibilidade da história. Bruner (1997) alude à predominância do modo 

paradigmático na ciência moderna, aspecto esse que reforço a partir do debate feito 

anteriormente quanto à colonialidade do saber. Nesse sentido, o que destaco nessa referência 

feita por ele, é o caráter colonial desse investimento e centralidade desse modo de pensamento 

no fazer científico e educacional. No entanto, assim como o próprio Bruner, há diversas 

iniciativas que identificam no ato de narrar um modo relevante de entendimento da 

experiência e da realidade. Encontrei na hermenêutica de Riccoeur, na sociologia de Ferraroti, 

na História Oral em Mehy e na pesquisa Biográfica de Delory-Momberger perspectivas 

teórico-metodológicas a ressaltar e enfocar a narrativa na produção do conhecimento. E, para 

além dessas proposições do campo acadêmico, identifico nas próprias cosmovisões 

ameríndias e africanas, em especial, na tradição oral epistemologias a desconstruir a 

centralidade do modo “paradigmático”.  

Nesse aspecto, é bastante oportuna a compreensão de J. Vansina em Ki-Zerbo (2010) 

acerca das tradições orais a apontar o reducionismo reinante nas concepções de oralidade 



152 

 

como não existência da escrita, afinal, em civilizações africanas, mesmo com a vigência da 

escrita, teriam na palavra verbalizada mais que um forma de comunicação mas “um meio de 

preservação da sabedoria dos ancestrais, venerada no que poderíamos chamar de elocuções-

chave, isto é, a tradição oral” (VANSINA in KI-ZERBO, 2010, p. 139-140). 

A palavra enunciada em e por grupos que adotam a fala como abrigo de seus 

testemunhos, documentos históricos e saberes, não é apenas unidade de comunicação mas de 

produção de conhecimento e de existência para e de certos sujeitos, que neste caso, também 

visualizo os Tremembé. Assim, a narrativa, conforme o pensamento acima descrito, é uma 

forma de tradição oral, de mensagem histórica e de literatura oral, pela qual, compreendo que 

significados e saberes próprios à etnicidade de alguns sujeitos, ou de uma geração pertencente 

a um grupo étnico são transmitidos e apropriados. Conforme Vansina (2010, p. 140), se “a 

tradição pode ser definida, de fato, como um testemunho transmitido verbalmente de uma 

geração para outra”, concordo com o autor quando sinaliza que deve ser estudada de modo a 

compreender “o meio social que as cria e transmite e a visão de mundo que sustenta o 

conteúdo de qualquer expressão de uma determinada cultura” (VANSINA, 2010, p. 142). 

Essa integração entre tradição-narrativa-cultura parece-me inserir-se no modo narrativo de 

ordenamento da experiência e de construção da realidade pensado por Bruner (1997) e de 

modo algum, deve ser encarado em uma dicotomia ao paradigmático, bem como à escrita, 

mas com pesos distintos em seus grupos adotantes, já que isso reflete seu próprio modo de 

viver e de apreender a vida. 

Assim, por reconhecer a complementaridade desses modos de pensamento, por 

entender a coexistências de ambos e suas possíveis interinfluencias, não identifico-me com 

uma mera mudança de modelo hegemônico totalitário. No entanto, compreendo que neste 

estudo, pela potência da narrativa, como ação interpretativa e instituinte dos acontecimentos, 

dos sujeitos e do mundo, ela terá um protagonismo na mediação do encontro com os 

participantes e na forma de produção dos constructos. Daí que, ao optar pela Pesquisa 

Narrativa, não busco apenas a narrativas canônicas de distintas gerações em torno de suas 

experiências relativas à espiritualidade. Mas entendo que, as narrações nas situações de 

entrevista, constituem, em primeiro, elaborações a atualizar os modos específicos de 

encadeamento dos acontecimentos marcantes para esses sujeitos geracionais e étnicos. E em 

segundo, os saberes e o ethos inerentes a seus modos de construção da realidade e 

significação da espiritualidade Tremembé. Assim, o que me interessa na tessitura de 

narrativas é sua potência para apreensão das diversas qualidades de ações, de relações e 



153 

 

contextos vividos pelos e entre os narradores, anunciadoras de saberes de espiritualidade e de 

seu ingresso na intergeracionalidade. Dessa forma, observo em Bauer e  Jovchelovitch (2000), 

apoiados no olhar de Paul Riccoeur acerca da ação, que: 

A estrutura de uma narração é semelhante à estrutura da orientação para a ação: um 

contexto é dado; os acontecimentos são sequenciais e terminam em um determinado 

ponto; a narração inclui um tipo de avaliação do resultado. Situação, colocação do 

objetivo, planejamento e avaliação dos resultados são constituintes das ações 

humanas que possuem um objetivo (BAUER, JOVCHELOVITCH, 2000, p. 92). 

  Essa semelhança quanto à orientação da narrativa e do ato é bastante potente na 

medida em que possibilita o entendimento do encadeamento criado no narrar e no agir, bem 

como indica elementos para a interpretação de ambas. Conforme Riccoeur, a ação sensata, 

plena de significado, possui a mesma estrutura refletora da intencionalidade do narrador de 

uma história. Esse paralelo entre as estruturas orientadoras da narração e da ação tem como 

propósitos indicar seus aspectos constituintes e o horizonte de sua interpretação.  

Quanto ao primeiro, envolve um caráter significativo a permear os nexos de seus 

encadeamentos e intenções. E sobre o segundo, aponta o quanto são passíveis de serem 

interpretados, mas sem presunções absolutas para esse exercício. Um terceiro aspecto que 

trago para este debate é a recursividade entre narrativa e ação, pois só narramos porque 

agimos e só agimos porque somos capazes de narrar, encadear e enredar, nossos feitos. O elo 

recursivo entre esses processos é a produção e a tessitura de significados. Dessa maneira, ao 

narrarmos e agirmos estamos a realizar encadeamentos, seleções e improvisações atravessadas 

de intenções, planas de significações, sob um pano de fundo social e histórico do e sobre o 

qual incide o narrar e o agir. Ao falar em significado do/no agir e narrar, aproximo-me do que 

os autores inferem acerca daquilo que traz e institui o sentido (direção, significação) a esses 

processos. Desta forma, uma ideia torna-se fundamental para identificarmos a expressão do 

sentido nessas estruturas: 

O enredo é crucial para a constituição de uma estrutura de narrativa. É através do 

enredo que as unidades individuais (ou pequenas histórias dentro de uma história 

maior) adquirem sentido na narrativa. Por isso a narrativa não é apenas uma listagem 

de acontecimentos, mas uma tentativa de  isi-los, tanto no tempo, como no sentido. 

[...] É o enredo que dá coerência e sentido à narrativa, bem como fornece o contexto 

em que nós entendemos cada um dos acontecimentos, atores, descrições, objetivos, 

moralidade e relações que geralmente constituem a história (BAUER, 

JOVCHELOVITCH, 2000, p. 92). 

 A compreensão do enredo de uma narrativa, ou de uma ação, proporciona a apreensão 

da lógica das intenções nas conexões entre os acontecimentos, as operações e as relações 

descritas pelo narrador ou realizadas por um agente. Ao narrar atribuímos nexo a uma série de 

feitos que por si só, podem ter nenhum ou infinitos sentidos. Ao agir também o realizamos, 



154 

 

inclusive, de acordo com nossos entendimentos dos enredos de acontecimentos conterrâneos e 

contemporâneos. É possível notar que o exercício de interpretação de uma narrativa, ou de 

uma ação, não se completa sem a leitura do enredo pelo e no qual as lógicas, as intenções e as 

perspectivas de mundo conectam em um mosaico histórico, social e biográfico uma 

experiência humana. A noção de enredo admite que a experiência humana, assim como a 

narrativa e a ação, não são uma justaposição de feitos, embora não negue a complexidade da 

mesma, e rejeite qualquer ideia de determinismo (seja biológico, social etc.). Por isso, 

aproxima-se a ela muito mais a palavra drama e trama que aludem a conflitos e à imbricação 

das relações. Aspectos esses só compreensíveis mediante o conhecimento de sua dinâmica de 

enlace de certas microhistórias, cenas, conflitos e personagens. Assim, 

o enredo fornece critérios para a seleção dos acontecimentos que devem ser 

incluídos na narrativa, para a maneira como esses acontecimentos são ordenados em 

uma sequência que vai se desdobrando até a conclusão da história, e para o 

esclarecimento dos sentidos implícitos que os acontecimentos possuem como 

contribuições à narrativa como um todo. Decidir o que deve e o que não deve ser 

dito, e o que deve ser dito antes, são operações relacionadas ao sentido que o enredo 

dá à narrativa (BAUER, JOVCHELOVITCH, 2000, p. 93). 

 Sem o enredo, não há nexos entre os acontecimentos, nem intenções a instaurar 

conflitos, alianças, paradoxos, não há dramaticidade. Não residem, portanto, significações a 

conectar os passos, as partes presentes nas situações, a tonar apreensiva o porvir a acontecer 

das horas. No enredo, habitam as perspectivas de vida dos sujeitos e das coletividades 

enunciadoras das narrativas. Nele imprimem-se as tensões referentes às posições sociais e 

históricas nas quais os personagens e as tramas se desenvolvem. Há, portanto, enredos 

particulares a cada unidade geracional, aos seus desafios e apropriações de suas experiências 

históricas e biográficas, e, mais peculiarmente, à temática da espiritualidade em suas vidas. 

Por e nesses enredos a etnicidade emerge na intergeracionalidade das práticas escolares e 

comunitárias dos Tremembé. Neles se dão as negociações e disputas por significações acerca 

do ser índio, de uma educação e de uma saúde diferenciada. Os enredos não apenas indicam 

ou contêm as lógicas de encadeamento, de omissões, de visibilização, de linguagens, das 

temporalidades e territorialidades dos indivíduos e grupos narrados ou narradores. Eles trazem 

as marcas sociais das tensões interculturais e étnicas pelas quais os tempos históricos e 

biográficos se aglutinaram em narrativas e em ações a legitimar e a dignificar as suas 

histórias e os seus saberes. Assim, ao enfocar os enredos nas e das narrativas e seus contextos 

de produção e transmissão, volto-me para as mediações escolares e comunitárias a partir das 

quais experiências intergeracionais emergem e nelas, apresenta-se a espiritualidade. 



155 

 

 O principal, seja no que se refere à formulação dos objetivos desta pesquisa, seja 

quanto aos seus aspectos metodológicos, é a percepção de que “uma narrativa não é apenas 

seguir a sequência cronológica dos acontecimentos que são apresentados pelo contador de 

histórias: é também reconhecer sua dimensão não cronológica, expressa pelas funções e 

sentidos do enredo” (BAUER, JOVCHELOVITCH, 2000, p. 93). 

 Dessa forma, à palavra narrativa soma-se outra, enredo, que não apenas alude a uma 

sucessão de acontecimentos, mas às tramas que expressam suas conexões, e aos dramas 

enunciadores dos afetos e das indagações a acompanhar as situações e seus personagens. 

Quanto a isso, a própria história da significação desse termo indica os horizontes para os quais 

aponta seu sentido: A etimologia da palavra enredo também é bastante marcante, remetendo-

nos ao ato original de enredar, fazer a rede e seus pontos (ABREU, 2011, p. 31).  

 Enredo é o substantivo do verbo referente à ação de conectar e promover junções de 

conexões. É, portanto, a rede, o tecido costurado do emaranhado de significados, eventos e 

movimentos presentes na existência. Em certa medida, o enredo é a fonte pulsante de uma 

narrativa e possui uma relação especular e constitutiva da ação, pois nele se visibiliza o agir 

de e entre sujeitos em um espaço e tempo definidos, dele emergem indagações acerca dos por 

quês dessa ação e dos sujeitos, e com ele se institui realidades e o existente, visto nos e por 

seus conflitos. Diante desses elementos, narrar implica em tecer nexos entre acontecimentos, 

afetos e sujeitos em um certo espaço e tempo que também são significados nesse processo. O 

enredo representa a lógica peculiar dessa tessitura, é a expressão da ação de enredar o 

emaranhado de afetos, de pensamentos, de relações e acontecimentos vividos. E ainda nesse 

sentido, considero importante destacar aqui uma modalidade de enredo possível às narrativas 

detentoras de aspectos intergeracionais e acerca da espiritualidade: o drama.  

Em seu sentido estrito, etimológico – drama é uma “ação imitada no palco por 

atores” [...] Como na ação dramática (teatral) há conflito, o sentido da palavra, com 

o tempo, se deslocou para esse outro significado: o significado de “conflito” ou, 

informalmente, na língua do povo, de “situação ou sequência de acontecimentos em 

que predomina emocionante conflito de forças (DELL´ISOLA, 2007, p. 1701). 

 O drama, nesse sentido etimológico, traz-me a visão de uma ação representada e 

instituída. No primeiro aspecto, tornada, particularmente, presente de novo pela narrativa de 

um sujeito, e, no segundo, a anunciação inventiva de uma ação ou o agir já estabelecedor de 

um substantivo em si mesmo. Com isso, entendo que o drama como modalidade de enredo 

presente em uma narrativa convida a pensar e a sentir as tensões e conflitos produzidos e 

produtores dos nexos de uma trama na qual sujeitos enlaçam acontecimentos e são enlaçados 

por eles, por seu modo de narrá-los, a depender de para quem se dirige e em que 



156 

 

circunstâncias relacionais e de espaço e tempo. Nesse rumo, compreendo que as narrativas 

são uma linguagem expressiva da intersecção do tempo histórico e biográfico 

(FERRAROTTI, 1997), e por tal aspecto, condizem com a lógica instituinte de uma geração, 

que em si, é uma posição social que resulta dessa mesma intersecção. O ato de narrar, 

suponho ser o mecanismo primordial de uma geração para situar-se frente as demais, já que 

sua constituição envolve a demarcação de suas diferenças experienciais, afetivas e intelectivas 

diante de outras. Bem como, a narração é uma ação, entre outras, participante dos modos de 

transmissão do ethos de cada grupo etário aos demais. Como expresso em Vansina (2010) e 

Hampaté Bâ (2010), a força significadora do narrar é a da fala na tradição oral, vista não 

somente como meio de comunicação, mas como performance instauradora do existente: 

“Quase em toda parte, a palavra tem um poder misterioso, pois palavras criam coisas” 

(VANSINA, 2010, p. 140). Ou seja, o mundo é construído por cada sujeito geracional em 

consonância com sua experiência e seus respectivos significados produzidos e transmitidos 

pelo e ao narrar. Diante disso, ao se tratar do tema da espiritualidade, em suas inscrições na e 

pela intergeracionalidade, entendo serem as narrações os modos de produção de sentidos e de 

partilha dos mesmos em mediações específicas, frente aos aspectos comumente relacionados a 

essa temática: a finitude, a temporalidade e a territorialidade, a transcendência e 

incomensurabilidade da existência.  

Assim, os enredos elaborados e elaboradores das narrativas, ao imprimirem nexos a 

conectar acontecimentos, sentimentos, lugares e tempos, pessoas e grupos, possibilitam aos 

narradores de cada grupo geracional a expressão das suas apropriações e disposições perante 

experiências biográficas e históricas peculiares. Exprime aquilo que se tornou possível e 

relevante em ser mencionado, com dado afeto e significação, de modo a atender a 

intencionalidade existente no ato de narrar. O enredamento traduz o processo de admiração 

dos sujeitos e grupos, em dados contextos sociais e históricos, em que foram tecidos, do 

emaranhado da experiência, saberes, memórias e indagações acerca da espiritualidade.  

Envolve a feitura de uma rede de significações que torna possível a narração de uma 

experiência e a intersecção biográfica e histórica da mesma. Dessa maneira, o drama é a 

expressão das tensões e dos conflitos de forças que mobilizam e são mobilizadas pela tessitura 

de uma rede significativa estruturante de uma narrativa. E, consequentemente, do narrador, 

de seu mundo narrado, e do mundo em que realiza sua narração – o outro a ou de quem fala, 

os acontecimentos vividos. Compreendo, portanto, que residem nessas funções e sentidos, 

dramáticos, dos enredos das narrativas, as peculiaridades das unidades geracionais, nas quais 



157 

 

a espiritualidade se inscreve sob o cenário de suas mediações escolares e comunitárias. E 

destaco não apenas as ações relativa a uma narrativa e enredo, mas a incontornável 

imbricação entre essas e a ação plena de significação, conforme Riccoeur.  

Daí que, as ações constitutivas das relações intra e integeracionais, em especial dentro 

dos cenários escolares e comunitários Tremembé, merecem um tratamento adequado neste 

trabalho, de modo a indicar sua participação nos processos de produção de uma geração e de 

significação da espiritualidade. É, nesse sentido, que recorro a Wertsch (1998) para pensar 

acerca das mediações nas e pelas quais se instituem as diversas formas de 

intergeracionalidade e de inscrição da espiritualidade. Nos primórdios da escrita, os escribas 

escreviam seus textos em pedaços de tecido, daí o vocábulo latino textere significar coisa 

tecida, algo a tecer, posto em tecido. Obviamente, a aproximação entre discurso e tessitura 

deve-se a essa base etimológica (ABREU, 2011, p. 30) 

 

5.2. Entre narrativas, ações mediadas 

 

 A ação neste estudo engloba tanto aquelas desenvolvidas por e entre cada geração, em 

específico, dentro dos cenários escolares e comunitários, quanto aquelas anunciadoras da 

etnicidade dos Tremembé. Ambas, mobilizadoras e mobilizadas pelo tema da espiritualidade. 

Para seguir nessa discussão acerca da ação de narrar e narrada, volto-me para a perspectiva 

sociocultural, pautada nos princípios identificados por Vigotski acerca da constituição do 

humano, principalmente, nas elaborações tecidas por Wertsch sobre a mediação. A partir de 

Wertsch (1998) encontro um nexo entre ação, sujeito e mediação em sua proposta de pesquisa 

sociocultural. Nela, o autor busca entre outras coisas, formular um enfoque a superar o que ele 

identifica como a antinomia indivíduo-sociedade e a funcionamento mental-contexto 

sociocultural. Tais dicotomias, segundo Wertsch (1998), fazem-se presentes em boa parte dos 

estudos que passam a deter-se em um dos pólos em detrimento do outro. Para não reproduzir 

tais cisões, próprias do projeto da modernidade, esse autor indica um caminho alternativo para 

realização da análise de fenômenos que contenham os pólos acima sinalizados: 

que o funcionamento mental e o contexto sociocultural sejam entendidos como 

momentos dialeticam ação ente interativos, ou aspectos de unidade mais inclusa de 

análise – a ação humana. Como se entende aqui, a ação não é conduzida nem pelo 

indivíduo nem pela sociedade, embora hajam indivíduos e movimentos sociais para 

qualquer ação. Pelas mesmas razões um relato da ação não pode se originar do 

estudo do funcionamento mental ou do contexto sociocultural em isolado. Em vez 

disso, a ação fornece um contexto dentro do qual o indivíduo e a sociedade (bem 



158 

 

como o funcionamento mental e o contexto sociocultural) são entendidos como 

momentos inter-relacionados (WERTSCH, 1998, p. 60). 

 Para adotar essa linha integrativa de indivíduo e sociedade, psiquismo e contexto 

sociocultural, o autor ancora-se nas reflexões de Vigotski acerca da unidade dialética entre 

sujeito e ferramentas psicológicas (dos sistemas numéricos aos trabalhos de arte) e suas 

repercussões no modo de realização da ação humana. Dessa concepção Wertsch (1998) indica 

a existência de “uma tensão irredutível entre os meios mediacionais e os indivíduos que 

empregam esses meios” (p. 62). Por conta de tal imbricação, é infrutífero para a pesquisa 

sociocultural adotar uma noção a dicotomizar essas relações. Com isso, a idéia de agente 

passa a assumir um outro sentido, distinto da imagem moderna de um indivíduo detentor do 

agir, mas vista como “indivíduo-que-opera-com-meios-mediacionais”. A ideia de mediação 

proporciona uma mudança no modo com que se concebe os pólos da antinomia a ser 

superada. Assim, os sistemas simbólicos e as ferramentas técnicas (enxada, livro etc) não 

podem ser entendidos em uma análise a separá-los dos agentes concretos que os mobilizam e 

manuseiam.  São, de modo similar, “meios mediacionais-que-operam-com-e-por-sujeito”.  

 Ao estudar as expressões simbólicas de uma unidade de geração, adentro, portanto, no 

modo com que elas são operadas e operam com/pelos e nos sujeitos. A essa tensão 

fundamental, não posso escapar, salvo queira manter-me nas dicotomias relatadas, a 

convergir, e por isso nem sempre questionadas, com a razão moderna ocidental. O cerne é 

que, ao pensar a unidade necessária para superação das antinomias citadas, Wertsch (1998) 

identifica na ideia de mediação abordada por Vigotski, o elo original para o enfoque das 

pesquisas socioculturais.  

Uma suposição subjacente de tal pesquisa é que os humanos têm acesso ao mundo 

somente de forma indireta ou mediata, do que diretamente ou imediatamente. Isso se 

aplica tanto com relação a como os humanos obtêm informações sobre o mundo e 

como agem sobre ele – dois processos que geralmente são vistos como estando 

fundamentalmente entrelaçados (ALVAREZ, RÍO, WERTSCH, 1998, p. 27-28). 

 Esse entendimento básico da mediação orienta uma alternativa de resolução para as 

dicotomias ressaltadas pelo autor. Pela propriedade mediadora das ferramentas culturais, é 

possível religar as ações e seus agentes, e, sobretudo, tais ações e sujeitos com as instituições 

e as situações sociais e históricas a permear seu viver. Pela mediação é que se estabelece o 

laço inquebrantável a aludir a tensão entre sujeito e ferramentas culturais. Como efeito desse 

vínculo, afirmo o caráter relacional e contextual da ação que só adquire, nesta perspectiva, o 

adjetivo “humana” quando integrada no “indivíduo-que-opera-com-meios-mediacionais”. 



159 

 

 Mas quais as características da mediação dentro do debate da perspectiva 

sociocultural, fundada na obra de Vigotski, acerca da ação humana? Alvarez, Río e Wertsch 

(1998), ao apreciarem distintas produções dentro desse horizonte, identificam, basicamente, 

às seguintes: um processo dinâmico; sua capacidade transformatória; envolve fortalecimento 

e limitação e sua assunção como subproduto. O primeiro aspecto delineador do que vem a ser 

chamado pelos autores de mediação, refere-se à processualidade e à dinamicidade com que 

incide na ação humana. Essas qualidades vão nos advertir da impossibilidade de uma 

fragmentação do seu fluxo ou de suas propriedades. Quanto a isso, os autores indicam que: 

Mesmo a mais sofisticada análise dessas ferramentas não pode, por si só, nos dizer 

como elas são aceitas e usadas por indivíduos para conduzir a ação. Em vez disso, a 

mediação é melhor entendida como um processo envolvendo o potencial das 

ferramentas culturais para modelar a ação, por um lado, e o único uso dessas 

ferramentas, por outro (ALVAREZ, RÍO, WERTSCH, 1998, p. 29). 

 Em sua processualidade, a mediação instaura um fluxo integrador entre o agente e as 

ferramentas na ação. De modo que qualquer análise ao concentrar-se somente em um dos 

pontos perde dessa tensão constituinte da ação a sofrer tanto a força modeladora de cada 

ferramenta específica, quanto as marcas dos modos de manuseio peculiares de cada sujeito e 

grupo social. Daí, decorre a dinâmica do teor comum inerente a cada meio mediacional em 

uma ação e a unicidade relativa aos sujeitos e às circunstâncias em que realizam seu 

manuseio. Uma implicação dessa primeira característica da mediação para pensar a ação 

humana, em especial para este estudo, aquela protagonizada por e entre grupos geracionais, é 

a identificação existente e encontrada entre certas ferramentas culturais e esses sujeitos.   

Conforme abordado, a ideia de geração alude a uma situação e a uma posição social, 

que não prescinde, em si, de um grupo concreto, diferentemente de uma comunidade religiosa 

por exemplo. Então, na formação de uma geração, ao comungar experiências, proporciona-se 

o enlace dos tempos biográficos e históricos, e, mais que isso, produz-se significados 

partilhados e visões de mundo. Estes últimos emergem na e pela mediação, em que sujeitos e 

ferramentas culturais configuram-se em uma tensão dinâmica, inventiva e complexa 

(permeada de contradições e ambiguidades). Assim, a análise intergeracional pode ser 

exercida por meio da identificação e compreensão de que ferramentas culturais são 

apropriadas por cada grupo etário, de como elas integram suas ações e relações, e a 

peculiaridade inerente ao seu manuseio conforme os sujeitos em suas situações, interações e 

posições sociais. Ao que se refere à espiritualidade, volto-me neste estudo aos modos com que 

se inscreve nessa dinâmica entre o efeito “modelador” das ferramentas sobre a ação 

desenvolvida nos cenários escolares e comunitários, e a singularidade de cada sujeito e grupo 



160 

 

geracional em seus usos. As ações mediadas em que essa temática é objeto e afeto 

mobilizador, dizem das apropriações e experiências de cada e entre as gerações. Sigo, nesta 

explanação, com a segunda característica indicada por Alvarez, Río e Wertsch (1998) acerca 

da mediação, que vem a ser a sua potência transformatória. Sobre esse aspecto os autores 

partem de uma premissa de Vigotski: 

ao ser incluída no processo de comportamento, a ferramenta psicológica altera todo 

o fluxo e a estrutura das funções mentais. Assim se faz ao determinar a estrutura de 

um novo ato instrumental, semelhante à ferramenta técnica que altera o processo de 

uma adaptação natural ao determinar a forma das operações de trabalho (VIGOTSKI 

apud ALVAREZ, RÍO, WERTSCH, 1998, p. 29). 

 

 A incidência de uma outra ferramenta cultural possui a capacidade de transformação 

da ação medida ou até do surgimento de uma nova. O destaque dado por Wersch (1998) a 

essa característica é no sentido de que a inclusão de um recurso mediacional apenas facilitaria 

uma ação humana, sem alterá-la de modo algum. Afinal, se com a mediação o sujeito e a 

ferramenta estão integrados de tal forma que sua dinâmica não pode ser fragmentada a fins de 

análise, seu processo tende a sofrer transformações ao se inserir um novo recurso, pois 

também muda o manuseio e o próprio sujeito. Ao pensar sobre essa característica inerente à 

mediação e suas repercussões para o entendimento das relações intra e intergeracionais, 

surge-me alguns pontos que menciono aqui como suposições desenvolvidas neste trabalho. 

Em especial, a ideia de Mannheim de que é a mudança social a mola propulsora da 

formação de gerações. Bem, ao entendermos as mudanças decorrentes pela aceleração na 

produção de novas tecnologias, marca da modernidade industrial capitalista, visualizo que a 

inserção das mesmas, seja o computador ou celular, seja uma nova língua ou sistema 

simbólico, implica em experiências e apropriações dos sujeitos que trazem a marca das 

tensões entre esses e essas ferramentas. Daí a identificação de sujeitos com certas tecnologias 

representar em parte o impacto da entrada das mesmas em suas relações, ou melhor, de como 

e em que medida delas se apropriaram. Algumas diferenças geracionais são muito percebidas 

quando observamos tais modos de apropriação de certas ferramentas como o celular, as redes 

sociais ou sistemas simbólicos como a religião. Em alguns casos, chega-se a dizer de formas 

específicas de manuseio de uma mesma ferramenta conforme a faixa etária do indivíduo. Sei 

que a constituição de uma geração exige muito mais do que a aproximação etária, e é nesses 

fatores (uma experiência partilhada, apropriações dos acontecimentos vividos) que ilustro essa 

característica da mediação.  

Um grupo geracional, no meu entendimento, imprimirá modos peculiares, não 

homogêneos, de uso de uma ferramenta cultural, anteriormente inexistente a esses sujeitos, 



161 

 

em distinção ao mesmo processo vivido, simultaneamente, por outra geração. Essa 

diferenciação não pode ser vista apenas em termo operacionais, de uso, mas quanto aos afetos 

e pensamentos a constituir o grau de relevância de dado recurso para os sujeitos geracionais.  

Nesse sentido, vislumbro que a inserção de uma nova tecnologia pode, quiçá, não 

apenas modificar uma dada ação humana, mas impulsionar o surgimento de uma nova ação 

mediada, de cujas experiências e apropriações, sujeitos podem emergir como uma geração 

outra. Não seria assim o efeito visualizado nos ditos cotidianos geração Orkut em contraste 

com a posterior geração facebook? Em que se destaca uma faixa etária que passa a ter 

características identificadas em função do uso de um tipo de tecnologia comunicacional.  No 

que ser refere a esta pesquisa, no que tange à religiosidade e à espiritualidade, a inserção de 

sistemas simbólicos como a religião, seja qual for, não pode ser pensada sem se considerar a 

potência transformadora das ações, dos sujeitos e de seus meios mediacionais pré-existentes.  

Ao pensar acerca dos Tremembé, a entrada do sistema simbólico da religião católica, 

via colonos e missionários, representa em si uma mudança significativa para esses e os demais 

povos nativos. Daí, posso considerar pertinente a possibilidade de surgimento de fenômenos 

geracionais originados das experiências desses primeiros contatos e, posteriormente, após os 

conflitos mais agudos presentes no registro histórico dessa etnia. O impacto das mudanças 

fundadas nas interações primeiras, com os afetos e significações pujantes próprios do 

encontro entre cosmovisões distintas, deve ter instaurado, entre outros processos, dinâmicas 

geracionais, que passam a compor as feições de sua etnicidade. 

Não pretendo aqui identificar as características de tais grupos etários, mas tão somente 

sinalizar que a inserção do empreendimento moderno-colonial, em suas quatro feições 

anteriormente descritas, possivelmente provocou profundas tensões e mudanças sociais. 

Inclusive, no que se refere às formas de resistência a emergir entre os povos nativos: da 

aliança com os portugueses, franceses ou holandeses, até à chamada guerra dos Bárbaros. No 

entanto, no que tange à experiência junto ao sistema simbólico dos colonizadores, a 

apropriação por parte dos povos nativos, assim como a realizada pelos missionários quanto à 

espiritualidade daqueles, proporcionou o que Pompa (1990) descreve abaixo a partir de seus 

estudos acerca desse processo de evangelização quanto aos Tupi e aos Tapuia:  

desde os primeiros contatos, criou-se (foi procurado) um patamar comum, uma 

dimensão de trânsito simbólico que teve no “religioso” sua linguagem de mediação. 

Os relatos coloniais e missionários refletem um processo de “tradução” em 

andamento [...] As novas identidades e os novos discursos, pautados pelas categorias 

do “religioso”, se constroem neste processo de constante interpretação e tradução da 

realidade colonial em contínua mudança; portanto, são fluídos, negociados e 

históricos (p. 165), 



162 

 

 A ideia de um “trânsito simbólico” entre missionários e povos nativos denota 

profundas mudanças sociais, das ferramentas culturais desses sujeitos, conforme seus lugares 

de enunciação. Ao apontar o religioso como linguagem a mediar esses contatos étnicos, 

Pompa descreve um processo de apropriação, por cada sujeito, de um sistema simbólico, do e 

em relação a um outro. Assim, pensar a si e o outro, nesse contexto histórico, envolve os 

meios mediacionais com os quais cada um apreende o mundo. A ação mediada fundamental, 

nesse processo, é a de tradução e de interpretação, ambas só passíveis de entendimento se 

considerarmos os agentes, as ferramentas e seus cenários concretos de realização. A 

negociações a que Pompa se refere se dão nas apropriações dos meios mediacionais do outro e 

das produções de sentido do mundo de cada um, nesse caso, cabe destacar o que a autora 

descreve desse período de ebulição pela matriz colonial no que tande aos “indígenas”: 

o “outro” indígena realizava sua própria leitura da alteridade colonizadora e 

missionária, tentando absorvê-la e replasmá-la conforme suas categorias e através de 

seus instrumentos: o simbolismo mítico-ritual. Nem sempre esta operação foi 

possível, devido à especificidade das situações históricas em que o encontro colonial 

se realizou e aos cataclismos sociais e cósmicos que esse provocou. Em alguns 

casos, a presença do branco e sua superioridade fundaram-se no mito e os 

missionários foram assimilados a poderosos xamãs; em outros, os rituais católicos 

foram utilizados para construir um horizonte simbólico nativo e voltado para os 

nativos, que procuravam eliminar simbólica e fisicamente os brancos (POMPA, 

1990, p. 165) 

 O que me parece fundamental a partir da antropologia histórica da autora, é que, em 

conformidade com a noção de etnicidade de Barth (com peso na adscrição e autoadscrição do 

grupo étnico em permanente transformação e contato) e de interculturaldiade de Walsh (a 

partir de um hibridismo cultural atravessado pela colonialidade), confluem nessas fronteiras 

ações de tradução e de interpretação dos sujeitos e de seus meios mediacionais a redefinir 

suas distinções étnicas e geracionais. Embora tenham formações diferentes, a etnicidade e a 

geração tiveram em suas mediações a linguagem referente ao campo denominado de 

religioso/espiritual. E nesse exercício do ato de traduzir e de interpretar o outro e a si mesmo, 

a mediação envolve tanto modos peculiares de apropriação das categorias cosmológicas do 

outro, quanto transformações, com diversas intensidades, das próprias ferramentas culturais, 

e, consequentemente, das ações expressivas de cada etnia e geração.  

Dessa maneira, a potência transformadora da apropriação ou da imposição de uma 

ferramenta cultural proporciona efeitos sobre as traduções e interpretações. Nisso, ao meu 

ver, pode ter residido a antropofagia de símbolos do outro, realizada pelos povos nativos, a 

redefinir os seus próprios sistemas simbólicos, ao negar/adotar/reinventar as categorias do 

outro. Assim, conforme os modos que cada grupo geracional nativo e colonizador manuseou 



163 

 

os meios mediacionais do outro, ocorreram transformações em suas próprias ferramentas e em 

suas ações. A gerar outros contrastes tanto entre gerações quanto nas relações interetnicas.  

Nesse processo, enxergo os laços indissociáveis dos processos de interculturalidade e 

de intergeracionalidade, nos quais incidem a colonialidade e as tensões presentes nos 

fenômenos religiosos/espirituais. Aspectos esses também atravessados e delineadores da 

etnicidade dos povos, com seus sujeitos, meios e cenários instituintes. Com isso, sintetizo 

essas ideias no quadro abaixo, que pode ilustrar essas dinâmicas geracionais e étnicas: 

                  Figura 19: Dinâmicas interculturais e intergeracionais 

 

 

 

 

 

 

 

  

      Fonte: Elaboração própria. 

É por tais questões que sigo para a explanação da terceira característica da mediação: 

envolve fortalecimento e obstáculo. Em torno desse aspecto, Alvarez, Río e Wertsch (1998) 

identificam o seguinte: 

Quando se analisa ou planeja novas formas de mediação, o enfoque geralmente está 

em como esses novos meios mediacionais vão superar algum problema percebido ou 

restrição inerentes a formas existentes de ação mediada. Porém, um dos pontos que 

continua inexplicável na visão da ação mediada traçado nesses capítulos é que 

mesmo se uma nova ferramenta cultural nos liberta de alguma limitação anterior de 

perspectiva, ela introduz suas próprias limitações (ALVAREZ, RÍOS, WERTSCH, 

1998, p. 31). 

 No que se refere a essa característica da mediação, considero pertinente para o 

entendimento de alguns aspectos até aqui abordados. De início, recorro à questão geracional, 

em específico, às diferentes perspectivas de mundo e de ação que cada unidade de geração 

pode assumir. Nesse ponto, essa ambiguidade inerente a qualquer mediação e ferramenta 

cultural, impossibilita aos sujeitos escapar da tensão constituinte desse processo e, 

Contexto social e histórico 

                         Mediação Cultural 

 

 

 

 

 

 

 

Fronteiras interculturais e intergeracionais 

 

Cenários comunitários 

 

 

Mediação 

 

 

Zona de disputas, negociações, tradução e interpretação 

 

Sujeitos 

Ações 

Ferramentas 

Sujeitos 

Ações 

Ferramentas 



164 

 

principalmente, adverte-nos da inexistência de uma suposta natureza superior e universal de 

algum meio mediacional. Assim, a antropofagia das ferramentas do outro, implicará em 

fortalecimentos e na aquisição de obstáculos. A inclusão de um sistema simbólico 

religioso/espiritual não aplacará totalmente as inquietações ou eliminará em absoluto as 

dificuldades encontradas frente à existência de si e do mundo. Em termos das dinâmicas 

geracionais, essa discussão é relevante para evitarmos visões evolutivas e lineares entre os 

grupos etários. Essa concepção produz profundos abalos à perspectiva moderna, sobretudo a 

relativa ao saber, de exaltação do novo e de descredibilidade do antigo.  

O principal elemento dessa reflexão é de que, nos processos de transmissão cultural 

entre gerações, com suas intrínsecas tensões, os meios mediacionais para tal intercambio e a 

serem repassados e/ou reinventados, são escolhidos sob critérios relativos a problemáticas que 

possuem sentido para uma dada geração e não para a outra. Então, o foco para a compreensão 

desse processo deve estar na relação dos sujeitos com as ferramentas, e não, em um dos pólos 

somente. Da mesma forma, ao ser inserido um meio mediacional junto a um grupo étnico, ele 

agregará às suas sociabilidades fortalecimentos e limitações, que serão avaliados como 

adotáveis de acordo com os seus critérios de adscrição e de autoadscrição. Assim, a rejeição 

ou o consentimento em torno da nova ferramenta, dependerá dos fortalecimentos e dos 

obstáculos que ela proporciona nas ações do grupo, sejam essas, inclusive, de interpretação 

de si, do outro e do mundo. Cabe ainda destacar um outro viés de entendimento para essa 

característica aqui abordada por mim como detentora do teor ambíguo da mediação. É o que 

Wertsch (1998) destaca quanto ao nosso acesso a certos recursos mediacionais, nunca a todos 

ou a nenhum. É o que ele chama de kit de ferramentas culturais, que, por si só, exprime o 

alcance (potência e limite) de nossas possibilidades de mediação em função do que está 

disponível no contexto social e histórico do qual participamos.  

Nisso implica a posição geracional que já nos coloca diante de um espectro de 

acontecimentos, o que denota que nos apropriamos daquilo com que nos deparamos em 

nossas experiências e, em relação a elas, é que convergimos/divergimos, reproduzimos e/ou 

criamos. Compreendo, portanto, que o fenômeno geracional, como intersecção dos tempos 

biográfico e histórico, pressupõe o acesso a um peculiar “mosaico de ferramentas culturais” 

cuja apropriação expressará a diferença, as disputas, as negociações e interpretações frente a 

outras unidades de geração. O mesmo cabe para a etnicidade, em certa medida, os critérios de 

adscrição e de autoadscrição produzem e são produzidos pelo “mosaico de meios 

mediacionais” de um grupo. A ideia de “mosaico” em distinção a “kit”, busca ir além da visão 



165 

 

de “conjunto” ou de “ferramentas em um estojo” para a dinâmica nas qual os meios 

mediacionais se inserem e interagem. 

 Desse modo, o que vale a esta pesquisa é que, em consonância com as mediações 

envoltas na fabricação do mosaico em si, a pressupor significados pessoais e coletivos a se 

imprimir na imagem criada, no seu modo de construção, na estética de cada época, na escolha 

dos materiais e, sobretudo, na relação dos sujeitos com seu mundo, os grupos geracionais 

assim produzem e são produzidos com ferramentas culturais peculiares, cuja especificidade 

reside na experiência partilhada pelos mesmos. Assim, a noção de mosaico se torna mais 

oportuna pois além de conter as ideias de um conjunto finito, mas mutável, de ferramentas 

com as quais entramos em contato, pressupõe uma integração das mesmas pela intenção, 

pelos afetos e infinitos manuseios que o sujeito concreto pode realizar, neste caso, pertencente 

a um grupo étnico e geracional. Com isso, não percebo uma perda daquilo que foi exposto 

quanto às características da mediação, pelo contrário, torna-se, inclusive, uma metáfora 

mediadora da noção que aqui anseio desenvolver. Pois, o mosaico de ferramentas culturais de 

uma geração e de um grupo étnico traz consigo a intencionalidade humana no agir, de 

imagens cuja criação denota a marca de um sujeito e que envolve um outro a quem se destina, 

por fim, implica em conexões provisórias, polissêmicas e políticas. Mosaico é, em seu 

processo e fim, mediação. Com tal exposição, chego à quarta característica da mediação 

identificada por Alvarez, Ríos e Wertsch (1998), a mediação como subproduto: 

os meios mediacionais muitas vezes emergem em resposta a uma grande quantidade 

de forças tipicamente não relacionadas à forma de funcionamento mental em questão 

[...] a suposição emerge justamente com o fato de que a ação e os meios 

mediacionais que ela emprega existem no mundo real nos contextos complexos 

históricos, institucionais e culturais, e esses contextos moldam inevitavelmente as 

ferramentas culturais que são chamadas para conduzir a ação (ALVAREZ, RÍOS, 

WERTSCH, 1998, p. 32) 

 Essa característica da mediação pode desapontar quem busca nela esquemas de 

causalidade inquebrantáveis e transposições mecanicistas das ferramentas a cenários 

específicos de ação. Creio ser o aspecto que mais proporciona o entendimento de como se 

conectam e se influenciam os contextos sociais e históricos e os recursos a constituir mosaicos 

apropriados, ou potencialmente, por grupos geracionais e étnicos.  Ainda se preserva a ideia de 

que não estamos em condições de acesso a todas ferramentas culturais possíveis, estamos 

mais próximos da situação do artesão que dispõe de certos objetos e peças para compor um 

certo tipo de mosaico para expor a dados ou indeterminados sujeitos. Dessa maneira, a 

questão ressaltada é que tais recursos mediacionais, por vezes, não surgiram com o propósito 



166 

 

direto de superar esta ou aquela dificuldade, mas, ao contrário, originados das forças 

históricas e sociais que os atribui valor ou sanções em caso de não manuseio.  

As quatro facetas da colonialidade realizam o projeto moderno-colonial por 

hierarquizações, classificações e universalização de uma racionalidade, de tal forma que a 

imposição ou exaltação de certas ferramentas culturais se tornou crucial para as tentativas de 

neutralização de insurgências decoloniais no poder, no saber, no ser e no viver/cosmogônico. 

Em meio a essas tensões, ainda que a matriz colonial tenha adquirido hegemonia nessas 

quatro expressões da vida e do humano, ainda resta a imprevisibilidade no e do surgimento 

dos meios mediacionais a participar das ações de grupos geracionais e étnicos, em particular.  

Nesse sentido, muitas vezes, as ferramentas a ingressar em dado cenário social e 

histórico pode se originar de lugares e de intenções muito distintas das dificuldades vividas 

por sujeitos no curso de suas ações. Esse aspecto se complexifica quando assistimos a uma 

lógica de proliferação de recursos fundados na tecnociência e sob a lógica do mercado, não a 

satisfazer necessidades, mas a introduzi-las onde antes até não existiam. 

 O principal para a discussão desta pesquisa é que: “Em vez disso, as ferramentas 

culturais foram selecionadas, ou até mesmo impostas por outras forças socioculturais, e 

quaisquer benefícios que elas por ventura originaram [...] foram mais ou menos acidentais ou 

não previstos” (ALVAREZ, RÍOS, WERTSCH, 1998, p. 32) 

 Se por um lado, há uma imprevisibilidade quanto à origem de uma ferramenta cultural 

em determinados cenários sociais e históricos, por outro, não é surpreendente que a sua 

seleção e adoção sejam permeadas de conflitos éticos e políticos bastante contundentes para 

as dinâmicas geracionais e étnicas. Percebo que mesmo as fronteiras definidoras de tais 

posições e grupos estão sujeitas a profundos abalos diante da chegada, dos 

benefícios/obstáculos decorrentes de um recurso mediacional inusitado. Daí que a formação 

de gerações, fomentada em circunstâncias de aceleração das mudanças sociais, tem, na 

contemporaneidade, o ingresso disseminado de ferramentas culturais, em consonância 

axiológica com a colonialidade. É uma forma de se falar de globalização.  

Esse trânsito mobilizado pelo mercado e por uma lógica de produção e de consumo 

incessante, incide nos modos de significação do espaço e do tempo. Inevitavelmente, esses 

elementos perpassam os mundos dos sujeitos e, se não determinam, participam ativamente 

como condicionantes de suas experiências, nas quais os acontecimentos marcantes (afetiva e 

intelectivamente) adquirem forma e intensidade significativa em suas vidas.  



167 

 

Assim, as apropriações dos sujeitos, a delinear sua posição geracional, revela um 

espectro de experiências às quais tiveram acesso e a como as interpretaram. Esse feixe 

alcançado por uma dada geração, envolve também um mosaico de recursos mediacionais com 

e diante dos quais se deram as mediações simbólicas de onde emerge seu lugar de enunciação 

de si, do outro e do mundo. Daí que a imagem desse mosaico refrata e reflete disposições 

geracionais, estranhas ou desconhecidas por outros grupos etários. Ouso sinalizar, que tal 

processo se dá de modo semelhante à formação da etnicidade, o que revela a impossibilidade 

de um olhar cristalizado acerca da cultura, da identidade e da diferença. Enfim, aproximo-me 

de mais um elemento relacionado a essa característica de imprevisibilidade dos efeitos da 

inserção de uma ferramenta cultural em uma ação. Quanto a isso, os autores afirmam que: 

as ferramentas culturais têm uma história que tipicamente deixa seus sinais nos 

meios mediacionais e, portanto, na ação mediada mais adiante [...] as ferramentas 

culturais (ex.: língua) que empregamos hoje com a afirmação de que elas servem a 

certos propósitos modernos muitas vezes moldam nossa ação de maneiras que 

refletem as múltiplas exigências dos contextos nos quais elas apareceram 

(ALVAREZ, RÍOS, WERTSCH, 1998, p. 34) 

 Esse elemento refere-se a um outro subproduto da mediação, nesse caso, os sinais da 

história de cada ferramenta. Esses sinais trazem consigo a marca de seus contextos sociais de 

origem, das mediações que suscitaram seu aparecimento e seu manuseio, as lógicas e 

intenções dos sujeitos e das ações que participaram. Isso fica mais evidente quando 

observamos objetos que retratam uma época, um grupo social ou uma geração.  

No que se refere è espiritualidade e a sua imbricação com a religiosidade, arrisco dizer 

que as categorias, os sistemas simbólicos, os rituais e os saberes ditos religiosos/espirituais 

trazem consigo as marcas das relações, das necessidades, dos afetos e valores dos cenários, 

dos sujeitos e ações concretas nas quais emergiram como parte de um mosaico particular. Ao 

adentrar em outros espaços e tempos de outros grupos, instituindo ou requalificando ações, os 

vestígios de sua história se farão, em alguma medida, presentes. Por fim, diante dos aspectos 

até aqui expostos, abordo um derradeiro elemento destacado pelo autor, em consonância com 

essa reconfiguração do objeto das pesquisas socioculturais, é a potência inter e 

transdisciplinar na e da análise, que: “serve especificamente como uma espécie de ponte 

tornando possível reconectar algumas das áreas das ciências humanas que a fragmentação 

disciplinar moderna tem muitas vezes mantido à parte” (WERTSCH, 1998, p. 28).  

Através desse ponto justifico o mosaico teórico-metodológico criado no decorrer deste 

estudo. Artefato pelo qual busco catalisar imbricações provisórias entre categorias que 

possam ser pensadas não apenas em sua formação de origem (uma corrente filosófica ou 



168 

 

política específica) mas por suas potências interpretativas do fenômeno geracional e 

espiritual. E mais do que isso, as potências originadas em suas conjunções, não apaziguadoras 

de suas tensões, contradições e paradoxos, mas suscitadas no exercício decolonial frente às 

cisões da modernidade/colonialidade. Dessa maneira, ao pensar a ação humana, sobre o viés 

da mediação, percebo tais horizontes, que contribuem em pelo menos dois aspectos: a não 

dicotomia entre sujeito e ferramentas culturais relativas a uma geração e ao tema 

espiritualidade; a abertura a ensaios dialógicos entre saberes acadêmicos e dentre estes e os 

ditos ancestrais, populares, locais, enfim, de sorte a promover a chamada ecologia de saberes 

sinalizada por Boaventura de Sousa Santos (2010). 

 

5.3 Entre mediações, experiências 

 

 Conforme as linhas tecidas acima, apontei os aspectos gerais da intima relação entre a 

narrativa e a ação humana, tanto pela peculiaridade do ato de narrar entre e por seres 

humanos, como pelo modo de pensamento narrativo, a ordenar e significar o fluxo de uma 

ação em um acontecimento polissêmicos e polifônico. Diante disso, na busca de um 

entendimento acerca da ação humana, adentrei em um de seus aspectos principais, a 

mediação. E sinalizei as características demarcadoras de sua complexidade e de sua 

participação na constituição dialética dos sujeitos e/em cenários sociais específicos 

condicionados historicamente. Assim, esbocei pontos nos e pelos quais a ação mediada 

produz e é produzida por gerações e grupos étnicos, sob e sobre o tema da espiritualidade. 

Nesse sentido, ingresso agora na categoria teórica que remete ao núcleo de 

reconstrução e de significação da ação do sujeito (geracional e étnico) e, simultaneamente, do 

mundo e do viver. O elo para o entendimento entre as narrativas e a ação mediada 

demarcadoras de situações e posições geracionais e étnicas, é a experiência, pois ela remete a 

como uma ação foi vivida por sujeitos em um cenário específico, o que configura o enredo da 

narrativa acerca das tramas delineadoras desses acontecimentos. Assim, para estabelecer uma 

definição relativa a essa categoria, que possibilite e reflita um exercício descolonial e de 

fomento de uma ecologia de saberes em torno do tema espiritualidade, parto dos enlaces 

teóricos e epistêmicos realizados por Caetano e Souza (2015), Caetano (2013), Santos (2014) 

e Linhares (2004) acerca da relação entre experiência e educação, ou mais especificamente, 

entre experiência e vida. Desde já, assumo minha autoria na tessitura desses enlaces, devido 



169 

 

às feições e cores que a palavra experiência adquiriu no decorrer desses anos de pesquisa. 

Nesse ponto, observo que a transformação no modo de sentir e pensar acerca dessa categoria 

esteve vinculada ao que o princípio da abertura indica quanto às mutações do objeto na e pela 

incursão, ao meu ver, “ethosmetodológica” concreta, vivida no decorrer das visitas.  

De modo geral, portanto, a partir dos traçados feitos com as ideias dos autores acima, 

trago como ideia de partida sobre a experiência, o encontro entre sujeito e vida, mediado por 

ações que inscrevem um acontecimento em um mundo peculiar, histórica e semanticamente, 

cujos afetos nessa e dessa relação ressoam naqueles que dela participam. Para desenvolver 

essa polifônica concepção, sigo pelos caminhos vislumbrados a partir de duas leituras: dos 

textos acadêmicos citados e daqueles provenientes das interações nas visitas, em especial das 

e nas narrativas. Por isso, adquiriram força as questões apontadas principalmente por Caetano 

(2013) e Linhares (2004), pois ambas escritas ao emergirem do contato com grupos 

tradicionais (as marisqueiras de Salinas da Margarida – Bahia- e os Tremembé de Almofala -

Ceará) possibilitaram a apreensão de indagações originadas de vivências com a alteridade.  

No decorrer das transcrições das entrevistas com professores/as e velhas lideranças, 

passei a refletir sobre os afetos e vivências narradas pelos/as participantes e que pude 

diretamente presenciar ao longo das visitas. A partir desse reencontro com acontecimentos 

vividos e com as leituras e textos enunciados pelos sujeitos, passei a repensar a categoria 

experiência nessa pesquisa, em um movimento que já havia feito em relação à concepção de 

espiritualidade e de geração (mas estas, já no decorrer das próprias idas ao campo). 

Assim, ao transcrever e recordar minhas próprias vivências, como a participação na 

aula de campo do ensino médio da praia pelas lagoas da Tapera e da Batedeira, no Torém na 

noite cultural do Seminário sobre o currículo das escolas Tremembé, na caminhada pela mata 

da Passagem Rasa junto com seu Zé Domingo e Manoel, senti-me mobilizado a debulhar a 

categoria experiência sem perder de vista os aspectos intelectivos e afetivos vividos pelos/as 

entrevistados/as e por mim. Afinal, tal categoria perpassa a todas as demais (espiritualidade, 

geração e interculturalidade) e está intrinsecamente associada às narrativas e mediações.  

Talvez, por esses motivos, é que o arranjo elaborado por Caetano (2013) tenha 

adquirido sentido para mim, tenha colaborado no repensar essa categoria diante do peso que 

ela passava a ter conforme eu me reencontrava com as narrativas via transcrição. No estudo 

desenvolvido por esse autor, cuja leitura se deu nesse período descrito, há uma expressiva 

valorização da inserção junto às marisqueiras e do processo educacional envolto nesse fazer, 

cujo contexto e efeitos incluíam a vida das mesmas e de seu território em específico.  



170 

 

Mais do que uma prática de aprendizagem não escolarizada, Caetano (2013) destaca a 

aprendizagem inerente às experiências educativas das e entre as marisqueiras, com seu teor 

existencial e formativo na vida das mesmas. Os significados desse aprender, inclusive, 

intergeracional, alcança o viver, o mundo dessas mulheres. Por isso, a pertinência da escolha 

pela noção de experiência de Dewey, o que potencializou suas apreensões do campo ao 

entender que: “as experiências educativas das marisqueiras reúnem condições de desenvolver 

um processo de ensino-aprendizagem que (re)organiza a vida dessas pessoas socializando-as 

em um ambiente comunitário e em comunhão com a natureza” (CAETANO, 2013, p. 25). 

A interlocução com Dewey feita por Caetano (2013), mobilizado pelas apreensões 

junto aos/às participantes da pesquisa, colaborou com minhas intuições e insights a emergir 

durante as transcrições das entrevistas no que se refere à integração entre experiência-

significado-vida. Essa concepção rompe com a cisão da colonialidade entre o sentir, o saber e 

o viver, além de confrontar a dissociação do humano com a natureza própria da modernidade. 

Em Caetano e Souza (2015) observo a construção de uma noção de experiência que 

traz consigo uma série de características inerentes às condições ontológicas do sujeito e do 

conhecimento. Tais condições de possibilidade são também as da educação, na medida em 

que esta diz respeito à relação entre seres humanos e mundo, às suas apreensões e 

transformações mútuas. Por isso, destacam o caráter existencial da experiência e dos 

processos educacionais, denotador da presença e da consciência dos seres humanos de seu 

estar no mundo (complexo, relacional e inacabado) e de sua disposição interpretativa frente 

aos acontecimentos na e da vida. Portanto, ao passo em que essas condições ontológicas 

presentificam-se, a potência significadora, intersubjetiva e dialógica da chamada experiência 

educativa torna-se também possível. No esquema abaixo, sintetizo essas formulações: 

Figura 20: A Experiência e as condições ontológicas  

 

 

 

 

 

  

 Fonte: Elaboração Própria. 

Condições ontológicas 

do sujeito e do conhecimento                         MUNDO/VIDA 

 
- estar no mundo 

 

- confrontar a realidade 

- interpretação 

Ação humana Ação humana 

NATUREZA 

 

 

EXPERIÊNCIA 

Ação humana Ação humana 



171 

 

 Da vinculação entre experiência e vida, emergem as condições ontológicas acima 

descritas cuja potência descolonial surge no debulhar de uma concepção de experiência 

integrada às peculiares mediações que lhe imprimem, no dizeres de Freire (1987), uma 

dramaticidade frente aos desafios sociais e históricos que lhe acompanham. Esses são 

aprendizados dos quais pude incorporar pelo contato com o trabalho de Caetano, 

fortalecedores do exercício da leitura profunda indiciária debulhada e identificada em mim 

como produto dessa artesania em pesquisa. Por outro lado, na reta final desse exercício de 

escrita, em mais um dos tantos dias na biblioteca do Centro de Humanidades da UFC, ao 

passear por entre as fileiras das estantes de revistas, encontrei uma de 2004 sobre a “memória 

e patrimônio imaterial do Ceará”. Diante do seu colorido e palavras de capa, folheei-a 

curiosamente e nela li questões lançadas por Ângela Linhares, professora da FACED-UFC, 

acerca da “Experiência e Vida Coletiva na Saga Tremembé”.  

 O texto da autora, tanto traz indagações originadas de sua experiência com os 

Tremembé, como oferece feições que a experiência apresenta na vida partilhada por esse 

povo, com destaque relevante aos seus enlaces com a sua memória e sua afirmação étnica: 

“Ao pensarmos a escola diferenciada Tremembé, etnia que se espalha na região de Itarema, 

Almofala (Ceará) podemos auscultar que movimentos de diálogo se interpenetram no trabalho 

de dar sentido à vida e, em última instância, a uma luta coletiva” (LINHARES, 2004, p. 30). 

 Ancorada na apreciação de Walter Benjamin sobre a pobreza da experiência no 

capitalismo e modernidade, a autora compreende ser esse o contexto social e histórico dos 

movimentos acima a implicar na visibilidade da memória que enlaça em “coletiva” a vida dos 

sujeitos, em uma “narratividade” denunciadora e anunciadora, conforme Freire (1987), do 

mundo mediatizador dos Tremembé. Dessa forma, Linhares (2004) lança uma questão a 

englobar tais aspectos e que fazem profunda ressonância com este estudo:  

como os Tremembé incorporam, nas suas narrativas, suas experiências do passado. 

Como as formas novas de narratividade tentam dar conta da possibilidade de 

fazerem uma experiência com o passado [...]  Que novos elementos se pode 

enxergar, hoje, na narrativa Tremembé, a partir das relações entre memória, tradição 

e fluxo narrativo? (LINHARES, 2004, p. 31) 

 

 No decorrer da leitura desse texto, as indagações da autora pareceram-me pertinentes e 

presentes em minhas reflexões acerca de como a espiritualidade se inscrevia nas mediações 

intergeracionais existentes nas e entre escolas e comunidades do aldeamento. Seu destaque 

para narrativas registradas pelos Tremembé na “Cartilha do Povo Tremembé – A Tradição por 

Trás da Criação” de 1997, já indica uma das formas de narratividade e de como são 

incorporadas suas experiências do passado, de costura entre memória, tradição e narrativa.  



172 

 

 Identifiquei, consequentemente, uma pertinência ético-política nas questões cultivadas 

pela autora nesse texto, permeadas pela ida a campo e valorizadoras dos artefatos 

mediacionais dos Tremembé. Por isso, essas percepções tornaram-se inspiradoras para a 

artesania conceptual das relações entre experiência-mediações-narrativas na qual ingressei 

particularmente no processo de análise e interpretação mencionado. Compreendi no trabalho 

de Linhares (2004), a relevância da formulação dessas questões pois, mais que apontar 

respostas, sua escrita indica que o narrar é uma ação a assumir diferentes caraterísticas, 

sobretudo, na modernidade, quando seu enfraquecimento está imbricado à fragilização de 

comunidades de partilha, condição para a assunção de experiências comuns e de processos de 

significação da vida e de si.  

Dessa maneira, o narrar enquanto ação mediada tem em sua própria vigência um fator 

de tensão ético-política, já que a matriz colonial atua na desqualificação e invisibilização das 

ferramentas culturais relacionadas ao modo de narrar de determinados sujeitos e grupos 

subalternizados. Com isso, a partir de Linhares (2004), observo que as sinalizações de 

Benjamin quanto à pobreza da experiência e a inserção da autora junto aos Tremembé 

colaboram no entendimento nesta pesquisa de que as novas formas de narratividade, através 

das quais as gerações de professores e velhas lideranças apropriam-se de suas experiências 

comuns relativas à espiritualidade, produzem e são produzidas em mediações enunciadoras de 

sua semântica étnica. Diante desses aprendizados, creio que as elaborações daí suscitadas, 

sobre a experiência, possuem uma potência descolonial pois possibilitam identificar em suas 

mediações e narrativas a integração de suas dimensões educacionais, políticas e étnicas em 

contextos de comunidades envoltas na luta pela demarcação do território e pelo 

reconhecimento de sua etnicidade. 

Assim, partilho nestas linhas um trançado realizado entre/das tessituras dessas duas 

leituras, de modo a construir uma concepção híbrida acerca da experiência. Nesse sentido, em 

Caetano (2013), Linhares (2004) e Santos (2014) apreendi alguns nexos inventivos com 

outros três autores que se deteram acerca da questão da experiência: Larrosa, Benjamin e 

Dewey. Acrescento que, transversal às discussões desses/as autores/as e à minha própria 

formação no doutorado, Paulo Freire torna-se presente nesse enlace conceptual, sobretudo, 

pela sua noção de educação a englobar as referidas dimensões da experiência. 

Essas interlocuções, então, proporcionam pontes reflexivas, ao meu ver, pautadas não 

de uma busca por homogeneização das noções dos mesmos, mas de algo que identifico como 

uma conjugação multirreferencial fundada em torno dessa categoria complexa e 



173 

 

multifacetada: a experiência. Não pretendo aqui definir o “dito” por Caetano e Souza, 

Linhares e Santos acerca da experiência, nem o dizer de Larrosa, Benjamin, Dewey e Freire, 

pelas palavras desses. No exercício multirreferencial, não se busca um olhar monolítico para 

um fenômeno complexo, mas um olhar complexo para um fenômeno que também o é. Por 

isso, assumo a artesanía de um mosaico da categoria experiência no qual possa visualizar 

nexos com a mediação e a narrativa, processos pelos quais a espiritualidade se inscreve e é 

inscrita na intergeracionalidade Tremembé. 

Faço inspirado nos enlaces já feitos por Caetano e Souza, Linhares e Santos, bem 

como por minhas leituras de Larrosa Benjamin, Dewey e Freire, e com o horizonte de uma 

costura não de remendos conceituais, mas de uma bricolagem de questões e ideias que 

constituam um mosaico a expressar uma dinâmica paradoxal e complexa, e um contexto de 

pesquisa específico. Reitero que esse exercício multirreferencial assume um compromisso 

com a descolonialidade, da qual Mignolo, Walsh e Lander se reportam. Em especifico, viso 

não reproduzir ou reduzir as cisões efetuadas pelo projeto de modernidade/colonialidade, 

introduzidas por binarismos, em especial: indivíduo e sociedade, natureza e cultura, oralidade 

e escrita, afeto e intelecto, conhecimento e vida. 

Por isso, na ideia de partida desse mosaico multirrefencial decolonial, trago a 

experiência como mediação entre sujeito (vivente) e a vida (o fluxo do viver), um encontro, 

mais como afeto, também mediado, mas por ações que vão constituir um acontecimento em 

um mundo vivido também social e historicamente com outros viventes (não só humanos), de 

modo que todos que participam e se afetam são transformados.  

A vida, sob esse olhar, é sentida pelos seres humanos com as cores dos dramas 

existenciais e ético-políticos próprios de um estar no mundo evocador de significações via 

experiências. Conforme Caetano (2013), em experiências educativas qualificadoras de seu 

modos de viver, mas, como mostra Linhares (2004), diante de um capitalismo e modernidade 

enfraquecedores da experiência e da vida, diante do qual os povos, os grupos e as pessoas são 

desafiadas a criar modos de re-existência e de narratividade do mundo. 

Assim, há na polissemia das linhas acima as vozes de Larrosa, de Dewey e de Freire, 

mas há também a corajosa marca do enlace de Caetano, Linhares e Santos. Assim, sigo 

adiante de modo a explicitar o que e como essas vozes ingressam nessa artesanía que realizo 

em torno da categoria experiência.  



174 

 

5.3.1. As contribuições mediante Larrosa e Benjamin 

 

 Larrosa (2015), ao expor sua noção de experiência, preocupa-se em cultivar um 

entendimento da educação que adote, diferentemente do positivismo da ciência/técnica e do 

criticismo da teoria/prática, o par experiência e sentido. Ao que me parece, além da tentativa 

em reabilitar a categoria experiência nas práticas sociais e educacionais, investe em facetas 

desprestigiadas pelos pares mencionados e pela lógica de produção na/da modernidade.  

Por isso, ao iniciar sua concepção de experiência, Larrosa (2015) mergulha na 

polissemia dessa palavra e emerge com um significado fomentador de uma direção: o 

singular. Desse modo, diz ele: “é o que nos passa, o que nos acontece, o que nos toca. Não o 

que se passa, não o que acontece, ou o que toca. A cada dia se passam muitas coisas, porém, 

ao mesmo tempo, quase nada nos acontece. Dir-se-ia que tudo o que se passa está organizado 

para que nada nos aconteça” (LARROSA, 2015, p. 18). 

 Esse recorte realizado pelo autor traz para a noção de experiência um caráter 

relacional, afectivo e de um potencial reconstitutivo do sujeito. Não se confunde com o 

acontecimento em uma versão mecânica, mas consiste nas ressonâncias do acontecer nos 

sujeitos. Daí a vinculação, mas não identificação, da experiência com a ação, ao imaginarmos 

esta como o fluxo do que se passa no mundo sob as intenções contraditórias, paradoxais ou 

pretensamente coerentes dos seres humanos. Nessa concepção de Larrosa (2015), decorre uma 

outra definição relevante ao trabalho que aqui desenvolvo, a de sujeito da experiência.  

Para chegar em tal recorte, o autor realiza o mesmo passeio em torno da polissemia da 

palavra experiência em diferentes línguas. Diante desses sentidos, o sujeito passa a ser 

compreendido como um território: 

de passagem, seja como lugar de chegada ou como espaço do acontecer, o sujeito da 

experiência se define não por sua atividade, mas por sua passividade, por sua 

receptividade, por sua disponibilidade, por sua abertura. Trata-se, porém, de uma 

passividade anterior à oposição entre ativo e passivo, de uma passividade feita de 

paixão [...] O sujeito da experiência é um sujeito “ex-posto” (LARROSA, 2015, p. 

26). 

 A ideia de sujeito em relação à experiência distingue-se da ideia de narrador e de 

agente, a primeira relativa à narrativa e a segunda à ação mediada. Ela reporta-se ao sujeito 

tomado pela paixão, indicativa do que lhe passou e das ressonâncias dessa experiência em seu 

viver. Segundo Larrosa (2015), a paixão envolverá compromissos e disposições a traduzir o 

que lhe aconteceu em suas repercussões políticas e sociais.  



175 

 

Envolve uma interdependência com o outro, afinal, é com a alteridade que a 

experiência se instaura e nela emergem tensões entre liberdade e escravidão, sofrimento e 

felicidade, reveladoras da intensidade e significação nesse processo. O sujeito da experiência, 

ao meu ver e, a partir dos enlaces de Caetano (2013) e Linhares (2004), é parte das condições 

de possibilidade da narrativa e da ação plenas de sentidos. O que se torna relevante no debate 

dessas categorias é que a significação a atravessá-las exige a participação e a conjunção de 

seus aspectos constituintes. A dimensão dos afetos atravessa, permeia a produção de 

significados relativos a essas categorias (narrativa, experiência e ação mediada), e constitui, 

não como adorno coadjuvante ou obstáculo inerente, mas componente enunciador de seu 

caráter relacional frente à alteridade. Os vínculos entre essas categorias são visíveis na própria 

exposição de Larrosa (2015) ao apontar as bases do que vem a ser o saber de experiência: 

Definir o sujeito da experiência como passional não significa pensa-lo como incapaz 

de conhecimento, de compromisso ou ação. A experiência funda também uma 

ordem epistemológica e uma ordem ética. O sujeito passional tem também sua 

própria força, e essa força se expressa produtivamente em forma de saber e de 

práxis. O que ocorre é que se trata de um saber distinto do saber científico e do saber 

da informação, e de uma práxis distinta daquela da técnica e do trabalho. O saber de 

experiência se dá na relação entre o conhecimento e a vida humana. De fato, a 

experiência é uma espécie de mediação entre ambos (LARROSA, 2015, p. 30). 

 Nesses aspectos acima, o autor indica a presença de uma espécie de autoria, por parte 

do sujeito da experiência, de saberes e de/em uma práxis peculiar, acima de tudo, existencial. 

Inevitavelmente, esse processo implica em um teor ético identificável, sobretudo, na distinção 

do saber produzido, frente à ciência, à técnica e ao trabalho na modernidade. Não é apenas o 

conteúdo que denota o teor ético de um saber, mas seu modo e critérios de elaboração, suas 

formas expressivas e suas pretensões, elementos estes intrinsecamente políticos.  

Assim, o saber de experiência configura-se de modo diverso à centralidade da razão 

moderna e ao tecnicismo inerente ao modo de produção capitalista. Outro destaque é a 

mediação da experiência na relação entre conhecimento e a vida humana. Dessa forma, como 

elemento mediador, ela é condição de possibilidade da relação e dos artefatos criados pelos 

seres humanos acerca dessa conexão. Esses saberes denotam do que se passou no sujeito, 

esboçam uma elaboração singular a partir da experiência, mesmo que vivida por várias 

pessoas ou por um grupo específico. Ao que apreendo da leitura de Larrosa (2015), ao ser 

partilhado, tornado público, esse saber pode catalizador de identificações e/ou estranhamentos 

entre os envolvidos em uma situação de intercomunicação do mesmo e de outros.  

E, embora, não seja o mais abordado pelo autor, a singularidade intrínseca a esse saber 

pode repercutir naquilo que sujeitos ou grupos particulares sentem como parte de sua paixão, 



176 

 

dos afetos e das ressignificações emergentes de e em sua abertura à alteridade. Os saberes de 

experiência se constituem daquilo que se: 

adquire no modo como alguém vai respondendo ao que vai lhe acontecendo ao 

longo da vida e no modo como vamos dando sentido ao acontecer do que nos 

acontece. No saber da experiência não se trata da verdade do que são as coisas, mas 

do sentido ou do sem-sentido do que nos acontece [...] trata-se de um saber finito, 

ligado à existência de um indivíduo ou de uma comunidade humana particular; ou, 

de um modo ainda mais explícito, trata-se de um saber que revela ao homem 

concreto e singular, entendido individual ou coletivamente, o sentido ou o sem-

sentido de sua própria existência, de sua própria finitude. Por isso, o saber da 

experiência é um saber particular, subjetivo, relativo, contingente, pessoal 

(LARROSA, 2015, p. 32). 

 Um saber processual, por ser tecido nos enlaces entre afetos e significados, que se 

aglutinam de modo original na intensidade e no desenrolar do que aconteceu aos sujeitos, às 

suas paixões. Relacional, na medida em que surge dos e nos encontros entre sujeitos e vida, 

em um tecido peculiar, o acontecimento. Seja em um indivíduo, ou grupo, esses saberes 

dizem de sua existência e de sua finitude, qualidade reveladora das marcas da passagem que 

se dá no e pelo sujeito. Seu teor singular envolve uma qualidade peculiar ao seu estado de 

afetação diante do que se passou aos sujeitos.  

E pela própria processualidade desta, não pretende totalizar a vida, mas manter a 

abertura a esta, cultivar sua potência. Não é um saber universal, nem perpetuo, tampouco 

massificado, é singularizador do (s) sujeito (s), instaurador de outra apreensão e feição da 

existência e deflagrado pela práxis mediadora entre conhecimento e vida humana. Em linhas 

gerais, Larrosa (2015) situa quatro aspectos a dificultar a experiência como acontecimento, 

território de passagem do e no sujeito, cujos afetos, o desloca para um estado de paixão, de 

sofrer, que, paradoxalmente, o insere em uma práxis, mais precisamente, existencial.  

São esses aspectos explicitamente reconhecidos na discussão de Walter Benjamin 

sobre a modernidade e a experiência: o excesso de informação, de opinião, de trabalho e a 

falta de tempo. Em convergência com a crítica ao conteudismo de Dewey, mas voltado para 

um outro horizonte de questionamento, Larrosa (2015) aponta que, na modernidade, o sujeito 

da informação, padece não da paixão por um acontecimento, mas da obsessão pela 

informação e pelo seu saber, como posse. Nesse cenário, nem há saber, relativo a sabedoria, 

nem há experiência, pois tudo passa e acontece, mas nada ou quase nada lhe acontece.  

Daí resulta uma noção de aprendizagem como acumulação e processamento de 

informação. Nesse sentido, a cognição é reduzida a processos informáticos, e, sob o olhar de 

Larrosa (2015), substituem o discurso organicista da vida social (ao meu ver, atualizam-no) e 

trazem consigo, assim como o anterior, potenciais totalitarismos.  



177 

 

Neste caso, fundados na lógica de mercado neoliberal, na qual, uma sociedade da 

informação detém a dinâmica ideal para a mercantilização da vida e do permanente e flexível 

modo de consumo, inclusive, das próprias informações. Tal ponto, o excesso de informação, é 

esboçado já por Benjamin (1994), quando discorre sobre a pobreza dos acontecimentos da 

primeira guerra, tornados impossíveis ou desprovidos de relevância enquanto experiência a 

ser lembrada, narrada e transmitida. E é para ele que Larrosa (2015) recorrerá para indicar o 

segundo aspecto a dificultar o acontecimento da experiência, o excesso de opinião ou o 

periodismo. Este termo, Larrosa o utiliza emprestado de Benjamin, e descreve como:  

a fabricação da informação e a fabricação da opinião. E quando a informação e a 

opinião se sacralizam, quando ocupam todo o espaço do acontecer, então o sujeito 

individual não é outra coisa que o suporte informado da opinião individual, e o 

sujeito coletivo, esse que teria de fazer a história segundo os velhos marxistas, não é 

outra coisa que o suporte informado da opinião pública. Quer dizer, um sujeito 

fabricado e manipulado pelos aparatos da informação e da opinião, um sujeito 

incapaz de experiência (LARROSA, 2015, p. 20- 21). 

 Esse é o dispositivo percebido por Benjamin (1994) a atuar no empobrecimento da 

experiência e da ação do narrador, agente esse que, em uma sociedade da informação e sob a 

lógica do periodismo, tem seu ato de narrar sufocado, seja pela impossibilidade de 

experiência, seja de audiência, já que todos estão pré-ocupados com a fabricação de 

informações e julgamentos quanto ao que acontece. Aqui o processo educacional se confunde 

com a compulsão por adquirir/armazenar informações e, concomitantemente, em ratificar ou 

retificar o que acontece. Se trouxermos Bruner (1997) para essa reflexão, vejo que o 

periodismo é um dos fatores que tornaram a Revolução Cognitiva, no entendimento desse 

autor, um retrocesso a um objetivismo reducionista do psiquismo ao se emparelhar com os 

preceitos da Revolução da Informática. Ou seja, um processo que simplifica o modo de pensar 

paradigmático e que inviabiliza o narrativo, sobretudo este, cujo lógica e parâmetros de 

validação inerentes estão em função do acontecimento, da experiência. E, em um paralelo 

com Dewey (1959), o periodismo fragiliza o princípio da continuidade pelo qual se reconstrói 

a experiência e se acende sua significação vital.  

Daí que, diante de todos os autores citados, a experiência se torna rara e com 

contornos de insurgência em um modo de produção da existência que a desqualifica e destrói. 

E junto com ela, a narrativa, seja como modo de pensamento conforme Bruner (1997), de 

ordenamento do tempo e da ação, segundo Riccoeur, de relembrar e contar a experiência e a 

sabedoria a lhe acompanhar, de acordo com Benjamin, seja como reconstrução e comunicação 

da experiência para Dewey (1959), também se torna rara e insurgente. O cerne para este 

estudo é que o periodismo sob um processo social e histórico fundado na colonialidade retira 



178 

 

dos próprios sujeitos da experiência sua legitimidade de fala, desqualifica seu lugar e sua 

enunciação, em função de um mecanismo produtor de estereótipos e discriminação. 

Entretanto, as tensões desse mesmo processo também não acentuam o movimento de 

adscrição étnica e o surgimento de gerações? 

Assim, é com essas questões que chego ao terceiro aspecto citado por Larrosa (2015) 

correlacionado aos demais já mencionados: o excesso de trabalho. A ideia de um saber que se 

adquire do fazer ou da prática, em detrimento de um outro que provem das leituras ditas 

teóricas. Eis uma das feições desse elemento abordado pelo autor e que, segundo ele, 

possibilita, assim como nas avaliações acerca do fazer, mensurar a experiência, quando esta, 

em sua perspectiva, ao contrário, é única, singular e incomparável nesses termos.  

A outra feição para esse elemento enfraquecedor da experiência, é a lógica de 

produção, compulsiva, que o trabalho possui na modernidade. O estado permanente de 

mobilização em nome da produção, que no olhar de Larrosa (2015), engloba a vontade 

obsessiva de regular e de mudar algo, que para isso se torna seu objeto, bem como um fazer 

ininterrupto de uma vontade perante um mundo colocado a serviço da pretensão humana. 

Assim, entendo que esse elemento reporta ao produtivismo no qual estamos inseridos, 

inclusive, para a fabricação de informações e de opiniões, pois estas estão alçadas a objetos de 

consumo tanto quanto as mercadorias a que também se referem.  

Há uma familiaridade na lógica compulsiva e obsessiva do periodismo e do trabalho 

na modernidade. Por isso, chego a visualizar, na imbricação desses dispositivos, as condições 

de reiteração da colonialidade e do que Lander (2005) afirma como neutralização das 

insurgências frente à matriz moderna neoliberal. Ou ao que nos dizeres de Boaventura de 

Souza Santos (2010), implica na invisibilização da pluralidade de experiências no e do 

mundo. Acredito que das quatro facetas da colonialidade, a que mais se fortalece com essa 

parceria entre periodismo e produtivismo é a da Mãe Natureza ou do Viver, pois o humano 

elege-se o centro de uma cosmovisão que se pretende universal e objetiva.  

Assim, além de apartado da natureza, ou ligado por uma visão organicista, de seu 

antropocentrismo emerge a pretensão de sua ação regulatória e mecânica sobre o corpo, a vida 

e a existência. Nesse cenário, o tema da espiritualidade é convocado a seguir nas fileiras da 

“superstição”, ou dentro dos limites confessionais das instituições religiosas, de forma que 

pode se tornar facilmente vítima ou cumplice do periodismo e do produtivismo. Aproveito 

para também destacar que a noção de trabalho aqui mencionada pelo autor, difere da utilizada 

por Freire (1987), mais ligada à ideia de ação humana frente ao mundo, e esta, de práxis, que 



179 

 

também possui suas condições de possibilidade (dentre elas destaco o diálogo, a amorosidade, 

a admiração e a inconclusão) e de impossibilidade (o fazer mecânico do ativismo, a falsa 

palavra ou palavra morta, do verbalismo, e a ação anti-dialógica da educação bancária).  

Assim, a ideia de trabalho em Freire, ao meu ver, precisa ser considerada por sua 

noção de práxis, em suas configurações expressivas diversas, desde as mais biófilas até as 

mais coisificantes do humano, do mundo e da existência. Daí que, ao tratar do saber de 

experiência feita e ao reportar às suas próprias experiências educativas, Freire (1987) 

identifica que a práxis é constituinte da existência, de sujeitos e do mundo, e condição 

histórica e ontológica de seu inacabamento. Daí que a ação na e pela práxis em Freire, quando 

atravessada pelas condições anteriormente citadas, não são contrárias à experiência, no 

sentido daquilo que nos passa e nos acontece. Ao meu ver e em consonância com Santos 

(2014), a práxis em Paulo Freire, não é do e no trabalho, mas no e do diálogo com e no 

mundo, é, portanto, existencial, e tem a experiência como uma de suas condições de 

possibilidade, não implica em um periodismo e produtivismo.  

Diante desses destaques acima, adentro no quarto elemento elencado por Larrosa 

(2015) que contribui para nossa quase incapacidade de experiências na modernidade: a falta 

de tempo. Esse aspecto, diz respeito à temporalidade do sujeito moderno, algo que o autor 

também encontra em Benjamin ao falar do narrador, pois a aceleração do tempo e disposição 

permanente dos indivíduos ao novo, ao que virá, tornam desinteressante, a esses sujeitos, a 

experiência da narração, a experiência na narrativa e os saberes que brotam desses dois 

processos interligados. Esse ponto é crucial para a temática aqui estudada pois enxergo que a 

transmissão da experiência discutida em Dewey, via comunicação de sua reconstrução, tem 

no narrar a sua forma de elaboração e de expressão.  

 

5.3.2. As contribuições mediante Teixeira e Dewey 

 

 Minha aproximação com o pensamento de Dewey veio, primeiramente, através das 

leituras de Paulo Freire, em que o educador brasileiro faz menção a Anísio Teixeira em suas 

obras iniciais. Nesse aspecto, segundo Fonseca (2010), até seu livro Educação como prática 

da liberdade, é possível se observar uma convergência entre Freire e Teixeira que parte e 

voltam-se para superação das raízes históricas da inexperiência democrática no Brasil. Os 

pontos de interseção entre os autores, até a obra mencionada, são: o papel dos processos 



180 

 

educativos na construção de uma sociedade democrática, a crítica ao elitismo do sistema 

escolar brasileiro, e a concepção do humano alicerçada em sua atividade reflexiva e de criação 

de conhecimento (FONSECA, 2010). Esses pontos de concordância seguem em Freire mas 

passam a ser pensados sobre outros parâmetros, principalmente, no que diz respeito ao peso 

que o autor dá à superação da relação opressor-oprimido como via histórica de humanização 

em contraponto às raízes coloniais de nosso autoritarismo. 

Ainda apoiado em Fonseca (2010), observo que as distinções emergentes entre os 

autores, a partir dos livros Extensão ou comunicação e Pedagogia do Oprimido, giram em 

torno do peso da educação escolar na formação de um sujeito transformador da realidade e de 

uma sociedade democrática. Ao meu ver, os apontamentos de Fonseca (2010) colaboram com 

o olhar de Silva (2004) ao dizer que Freire foi um percussor dos estudos pós-coloniais, pois 

seu enfoque no diálogo, sua proposta de Círculo de Cultura e e sua visão de práxis libertadora 

o aproximam mais de um caminhar decolonial. No entanto, reside no modo de Freire situar a 

práxis como via histórica e ontológica da humanização, o componente de proximidade com 

Anísio Teixeira e Dewey, pois esse processo parte do inacabamento da existência e dos 

existentes, e alcança a própria vida. 

Por isso, ao pensar acerca desses aspectos acerca da relação entre seres humanos e 

vida, é que torno a discussão sobre a experiência uma zona de diálogo entre Freire, Teixeira, 

Dewey e Larrosa. Ocupada por mim, mobilizado não apenas pela busca multirreferencial de 

um olhar complexo pelo tratamento dado por esses autores a essa categoria, mas em função 

do tema de estudo desta pesquisa, a espiritualidade na intergeracionalidade Tremembé, e dos 

encontros vividos nessas comunidades. Desse modo, aponto a posição defendida por Teixeira, 

em consonância com Dewey, quanto à experiência em sua relação com a natureza. Sobre isso, 

parte das inter-ações entre os corpos e as repercussões desses encontros, não só de humanos: 

O universo é um conjunto infinito de elementos, que se relacionam de maneira a 

mais diversa possível. A multiplicidade e variedade dessas relações o fazem 

essencialmente precário, instável, e o obrigam a perpétua transformação. Pode-se 

mesmo dizer que tudo existe em função dessas relações mútuas, pelas quais os 

corpos agem uns sobre os outros, modificando-se reciprocamente. Esse agir sobre 

outro corpo e sofrer de outro corpo uma reação é, em seus próprios termos, o que 

chamamos de experiência. Nosso conceito de experiência, longe de ser atributo 

puramente humano, alarga-se à atividade permanente de todos os corpos, uns com os 

outros (TEIXEIRA, 1980, p.113). 

 No trecho acima, observo uma noção de experiência presente já na natureza, em 

quaisquer corpos que, ao agir entre si, estabelecem relações em que algo se modifica entre 

seus participantes. Há, na descrição de Teixeira das ideias de Dewey, uma reciprocidade entre 



181 

 

corpos que agem e sofrem simultaneamente. A experiência seria esse fluxo da atividade de 

todo vivente na natureza. Outro aspecto interessante é a ideia de um universo dinâmico, 

instável e em permanente mudança. Elemento esse que indica a origem e efeito dos contatos e 

transformações sofridas pelos corpos, ou seja, condição da própria experiência, 

diferentemente, do que Dewey (1959) sinaliza como oposto da ação reflexiva ocorrente na 

experiência humana: a rotina e o procedimento caprichoso. No que se refere à reflexão na e da 

experiência, Teixeira nos aponta justamente sua qualidade diferenciadora do humano frente 

aos demais animais, mas que não o aparta da natureza. Assim, vejamos: 

No plano humano esse agir e reagir ganha sua mais larga amplitude, chegando não 

só à escolha, à preferência, à seleção, possíveis no plano puramente biológico, como 

ainda à reflexão, ao conhecimento e à reconstrução da experiência. Experiência não 

é, portanto, alguma coisa que se oponha à natureza, - pela qual se experimente, ou se 

prove a natureza. Experiência é uma fase da natureza, é uma forma de interação, 

pela qual os dois elementos que nela entram – situação e agente – são modificados 

(TEIXEIRA, 1985, p. 113). 

 Em conformidade com o acima exposto, Santos e Henning (2012) sinalizam essa 

perspectiva naturalista e social em Dewey (1959), que posiciona a experiência como um 

fenômeno da natureza, mas que, ao adentrar nas relações entre seres humanos, por sua 

reconstrução, significados e partilha, torna-se social. É por isso que a experiência, 

intimamente ligada às ações entre os corpos, em circunstâncias delimitadas, quando humana e 

em certas condições, amplia-se pela e na sua reconstrução. Processo esse produtor de 

significado e de conhecimento, por meio da reflexão, vista como: “o ato cuidadoso e 

deliberado de estabelecer relações entre aquilo que se faz e as suas consequências. Por ele 

nota-se não somente que essas coisas estão relacionadas, como também as particularidades da 

sua associaçãoo” (DEWEY, 1959, p. 165). 

 Em Dewey, Teixeira (1980) compreende uma inseparabilidade do humano com a 

natureza, da vida com o conhecimento, ou seja, o diferencial reflexivo da “experiência 

humana”, não introduz tais cisões. Nesse aspecto, encontro um traço de não reprodução 

desses dualismos, o que percebo também na análise de Santos (2014) acerca de Dewey. 

Segundo a autora, a experiência é parte da natureza, pois assim são os humanos e o ambiente 

no qual se encontram. Esse ambiente, ocupado por outros seres vivos, é social na medida em 

que as interações humanas produzem mudanças no mundo e sobre os próprios indivíduos, 

assim como, o contrário. Dessa maneira, para Dewey (1985), a educação é um fenômeno 

natural, embora, não “puramente biológico”, nos dizeres de Teixeira, pois se efetiva e renova 

a continuidade da vida por meio da comunicação das experiências como patrimônio comum, 

sobretudo, entre os mais velhos e os mais novos. Encontro ai elementos intergeracionais na 



182 

 

discussão de Dewey acerca da integração educação, natureza e experiência. Em certo sentido, 

há uma aproximação entre essa concepção do movimento natural de perseverança renovação 

da vida, com a base biológica do fenômeno geracional, pois ambos são o suporte para um 

fenômeno humano cuja dinâmica é social. Em ambos, o social diz algo da especificidade 

humana, e no caso de Dewey, remete a uma distinção mas não separação, pois os seres 

humanos, como demais seres vivos, agem entre si e com as situações de seu ambiente, em 

função de suas necessidades de subsistência com o que se readaptam à vida (SANTOS, 2014). 

 Dessa forma, em Mannheim, compreendi que a própria existência de gerações 

pressupõe experiências em comum, enunciadoras de saberes e valores, a serem transmitidos 

como um patrimônio definido por uma geração a ser repassado às outras. Nesse sentido, 

também vejo aproximações com o caráter educativo da experiência em Dewey, que a vê como 

inerente à renovação da vida através também da transmissão dos conhecimentos do conjunto 

de experiências de um grupo. Sobre esse ponto, é interessante a menção de Teixeira (1980) 

quanto à linguagem e a comunicação: 

graças à linguagem e à comunicação entre os homens, formam hoje, não as 

experiências de A, B ou C, mas a experiência humana – acumulação muitas vezes 

secular de tudo que o homem sofreu, conheceu e amou. Essa “experiência humana” 

fornece o material e a direção para as nossas experiências atuais (TEIXEIRA, 1980, 

p. 115). 

 Em Mannheim, é “natural” nas gerações a busca por transmissão de patrimônios 

culturais, como uma herança social. Em Dewey, essa transmissão é inerente à vida, ao seu 

movimento de renovação e pela qual o ser humano, por sucessivas experiências, conhece mais 

acerca do mundo e do universo. Mas, segundo Santos (2014), ele aponta que a experiência 

não se dá a todo momento, na rotina e em procedimentos caprichosos, a integridade do seu 

fluxo e sua significação vital não se concretizam. Assim, Anísio Teixeira descreve os 

elementos peculiares à experiência educativa que consiste nessa: 

experiência inteligente em que participa o pensamento, através do qual se vêm a 

perceber relações e continuidades antes não percebidas. Todas as vezes que a 

experiência for assim reflexiva, isto é, que atentarmos no antes e no depois do seu 

processo, a aquisição de novos conhecimentos, ou conhecimentos mais extensos do 

que antes, será um dos seus resultados naturais. A experiência alarga, desse modo, 

os conhecimentos, enriquece o nosso espírito e dá, dia a dia, significação mais 

profunda à vida (TEIXEIRA, 1980, p. 116). 

 O significado e o conhecimento surgem nessa reflexão e envolvem o estabelecimento 

de relações entre o agente e a situação, o antes e depois das transformações em ambos. É por 

ela que as continuidades entre experiências anteriores, ou outros elementos da natureza, são 

percebidos e, consequentemente, mudam seus participantes. Essas características da 



183 

 

experiência, a continuidade assim como a integridade implicam naquilo que consiste a 

reconstrução da experiência, através da reflexão de seus aspectos ativos e passivos. Sobre 

eles, Dewey nos diz que: 

Em seu aspecto ativo, a experiência é tentativa – significação que se torna manifesta 

nos termos experimento, experimentação que lhe são associados. No espaço passivo, 

ele é sofrimento, passar por alguma coisa. Quando experimentamos alguma coisa, 

agimos sobre ela, fazemos alguma coisa com ela; em seguida sofremos ou sentimos 

as consequências. Fazemos alguma coisa ao objeto da experiência, e em seguida ele 

nos faz em troca alguma coisa: essa é a combinação específica, de que falamos. A 

conexão dessas duas fases da experiência mede o fruto ou o valor da mesma [...] 

Quando uma atividade continua pelas consequências que dela decorrem a dentro, 

quando a mudança feita pela ação se reflete em uma mudança operada em nós, esse 

fluxo e refluxo são repassados de significação (DEWEY, 1959, p. 152). 

A combinação desses aspectos ativos e passivos, denotam relações originadas no agir 

de corpos que promovem transformações entre si e em seu ambiente social. Por um lado, 

disso resulta as condições de possibilidade e os produtos/valores de uma experiência. Daí que, 

o fluxo continuo e integral da experiência se desfaz quando ocorre: “A separação do aspecto 

ativo do fazer, do aspecto passivo do sofrer ou sentir, destróis a significação vital da 

experiência” (DEWEY, 1959, p. 165). 

Além disso, assim como Larrosa (2015), o filósofo identifica outros aspectos que 

dificultam a experiência. Um deles nega o princípio da integridade, que é a negação dos 

sentidos e da atividade corpórea dos processos educacionais em nome de um método 

estritamente racional. Outro, resultante da primazia da razão, apresenta-se como efeito da 

depreciação da atividade prática, associada à experiência. E, muito relevante ao se considerar 

o tema deste estudo, emerge na própria consolidação da educação formal:  

o perigo de criar-se indesejável separação entre a experiência adquirida em 

associações mais diretas e a adquirida nas escolas. Este perigo nunca foi maior do 

que nos tempos atuais, em vista do rápido desenvolvimento, nos últimos poucos 

séculos, dos conhecimentos e espécies de aptidões técnicas (DEWEY, 1959, p.10). 

 Esse perigo, pela peculiaridade das apropriações geracionais de professores e de 

lideranças e troncos velhos Tremembé, envolve o risco de enfraquecimento das significações 

e dos saberes de experiência pela ruptura do fluxo entre aquelas originadas na comunidade e 

na escola, pois ai entra em jogo as comunicações das experiências que constituirão o 

patrimônio comum a ser transmitido em cada geração. 

 Com os elementos até aqui apresentados, sigo no traçado realizado por Caetano e 

Souza (2015) de intercambio entre Larrosa, Dewey e Freire em torno da categoria 

experiência. Um movimento que compreendo como anunciador não só dos enunciados desses 

autores, mas dos lugares de enunciação, no sentido de Mignolo, acerca da experiência e suas 



184 

 

conexões com outras, como o conhecimento, o humano e a vida. Esses lugares, também 

dizem dos espaços e tempos nos quais esses sujeitos interpretam o mundo, atravessados, de 

diferentes modos, pelo projeto da modernidade/colonialidade, o que abordo, sobretudo, pelos 

aspectos que apontam como condições de possibilidade e dificultadoras da experiência.  

 Dessa maneira, pela explanação aqui desenvolvida quanto a Larrosa e a Dewey, 

visualizo em ambos uma concepção afirmadora da relação entre experiência e educação. 

Segundo Carlesso e Tomazetti (2011), os dois autores consideram o papel formador da 

experiência, seja do sujeito, seja do conhecimento, em profunda e inseparável conexão com a 

vida. Trazem a experiência como categoria vital para se contrapor ao primado da razão em um 

mundo marcado por fragmentações e dualidades epistêmicas e ontológicas.  

Ambos, também, ao meu ver, trazem para a experiência um teor complexo e 

relacional, pela unidade na e da pluralidade de seus aspectos constituintes, e pela coexistência 

de aspectos ativos e passivos nas interações entre sujeito e situação (em Dewey), e sujeito e 

acontecimento (em Larrosa), sem desligamento da vida. Em Dewey (1959), mediante os 

desafios sociohistóricos de seu lugar de enunciação, a experiência e seu sujeito são entendidos 

sob a perspectiva de valorização da atividade prática, dos sentidos, do corpo e, em especial, 

do pensamento reflexivo. As condições mínimas para a assunção da experiência são a 

continuidade e a integridade de e em seu fluxo. Com essas premissas, o autor aponta as bases 

da experiência educativa, como parte da natureza, fundamento de uma sociedade democrática 

e de uma educação escolar em conexão com demais experiências integrantes da vida. 

 Em Larrosa, a experiência e seu sujeito são situados na assunção da singularidade de e 

em um acontecimento. O autor traz como elemento central a paixão emergente do que nos 

passa e nos acontece, e constituidora tanto do sujeito quanto do saber em uma práxis 

existencial, em que ambos são contingentes, particulares, relativos e subjetivos. Com isso, o 

autor visa acrescer ao debate sobre a experiência, um horizonte distinto da razão universal, 

objetiva e massificadora, permeável à alteridade. Assim, essas condições de possibilidade da 

experiência sinalizam as possibilidades da experiência sob o crivo ético e político de cada 

lugar de enunciação dos autores. Por outro lado, seus aspectos dificultadores são também 

reveladores desses lócus de interpretação do humano, do mundo e da vida. São também 

anunciadores das colonialidades atravessadoras do projeto de modernidade em cada uma das 

épocas vividas pelos autores. Em Dewey, mediante Santos (2014), Carlesso e Tomazetti 

(2011), fatores com participação considerável na diluição ou interrupção da experiência 



185 

 

voltam-se, principalmente, para o enfraquecimento de suas características de continuidade, de 

integridade e educativa.  

 Conforme Calesso e Tomazetti (2011), a crítica ao conteudismo da escola tradicional 

feita por Dewey traz como justificativa o afastamento das temáticas e metodologias escolares 

da vida mesma. Dessa forma, Dewey (1959) aponta a ruptura que tal processo provoca entre o 

fluxo de experiências no cotidiano fora da escola e esta. Além das poucas condições que a 

escola tradicional promove para o deflagrar de experiências educativas. Nesse aspecto, o autor 

encontra em uma herança do racionalismo o enfoque em uma razão desqualificadora dos 

sentidos e das atividades corpóreas e práticas, ao passo em que investe ou favorece rotinas e 

procedimentos caprichosos cuja qualidade dispersiva, centrífuga e dissipadora anulam o fluxo 

das ações dos agentes em uma dada situação.  

Tais aspectos, portanto, fragilizam o princípio da integridade ao dissociar sensação, 

percepção e pensamento, bem como o da continuidade ao diluir e separar a dimensão ativa e 

passiva e a produção de sua significação vital por meio de sua reconstrução. Esses elementos 

dizem do lugar de enunciação de Dewey do e no qual identifica essas dificuldades de 

condições para a experiência, sobretudo, educativa. Seu pragmatismo, visa desfazer os 

dualismos presentes em sua época entre conhecimento e cotidiano, conhecimento e vida.  

Essas cisões, questionadas por Dewey, vão expressar a divisão social entre trabalho 

manual e intelectual, entre instituição escolar e vida cotidiana, entre os indivíduos e a 

natureza. Encontro por essas sinalizações do autor, aspectos que conjugam a colonialidade do 

saber, na primazia de um critério excludente de validação do conhecimento, a razão moderna, 

com a consequente dualidade entre saber e prática, atividade intelectual e manual, e 

desqualificação dos conhecimentos edificados no pólo desprestigiado nessa cisão. Junto a 

isso, observo um componente das colonialidades do ser e do poder, na medida em que os 

indivíduos situados nos polos dessa dualidade são da mesma forma qualificados 

ontologicamente de modo hierárquico. Dessa maneira, a relação com a natureza, quando 

muito, é considerada nossa biologia comum, o que podemos ver com o próprio Dewey, mas, 

por conta do primado epistêmico e metodológico do racional, é vista como objeto, separada 

do humano que o conhece. A colonialidade da “natureza” configura-se portanto nessa 

dualidade com o humano, o conhecimento e a sociedade, algo que se reflete no tratamento 

dado aos sentidos e ao corpo como objetos a se estudar e não a se conhecer.  

Identifico que essas feições da colonialidade no projeto de modernidade alvo de 

reflexão de Dewey, referem-se tanto a aspectos que enfraquecem as condições da e para a 



186 

 

experiência e, em especial, sua reconstrução. Estão eles mais explícitos no que apontei quanto 

à colonialidade do saber e da natureza, e não menos relevantes, mas mais implícitos em seus 

desdobramentos no poder e no ser. A partir do que observo em Dewey e, mais precisamente, 

em Teixeira, o horizonte de uma sociedade democrática, pela via forjada na unidade da 

educação com a experiência, não constituíram em si um projeto decolonial, mas, ouso dizer, 

uma perspectiva liberal-democrática que no passo em que não confrontou a ideia de progresso 

entre sociedade e ciência na modernidade, traçou um caminho, de superação das dualidades 

mencionadas, em parte incomodo ou não totalmente ajustado ao posterior pensamento 

moderno neoliberal.  

5.3.3. Arranjos entre Mediações, Experiências e Intergeracionalidade  

 

No que se refere à temática deste estudo, o enfoque sobre a intergeracionalidade nos 

espaços escolares e comunitários, parte de algo já pré-sentido nos primeiros contatos com as 

comunidades Tremembé, e chega à complexas mediações criadas e retomadas, entre 

professores e lideranças/troncos velhos.  

Ações essas que trazem tensões inerentes a um encontro geracional e ao seu decorrente 

processo de transmissão cultural. Observo que, os sujeitos desses processos vivem tais 

mediações, muitas vezes como experiências, enunciadas de cada lugar geracional por meio de 

narrativas. E nelas, deparam-se com situações diante das quais torna-se relevante esse olhar 

quanto à superação de um viés educacional conteudista, pautado em saberes descolados das 

experiências educativas cotidianas de um dado ambiente social (para utilizar os termos de 

Dewey). Elemento esse a desafiar as ações educacionais étnicas por depreciar a ação dos 

sentidos frente ao mundo, o agir dos corpos entre si e em situações, elo promotor do fluxo 

continuo sobre o qual se detém a reflexão em seu movimento de reconstrução da experiência, 

de comunicação da mesma e reorientação para outras.  

Acredito que esses aspectos abordados em Dewey como impossibilitadores da 

experiência, tornam-se pertinentes, conforme nos sinaliza Fonseca (2000), para pensar a 

realidade brasileira, na medida em que são reiterados por Teixeira (1985) e, inicialmente, por 

Paulo Freire, que enxergam os traços do autoritarismo de nossa sociedade ainda no século XX 

e, principalmente, em nossas raízes históricas. Eis que, em Larrosa (2015) e em seu 

intercambio com Walter Benjamin (1994), encontro os elementos a enfraquecer as condições 

de experiência em nosso contexto moderno neoliberal. Neles, identifico não apenas uma outra 



187 

 

teorização sobre essa categoria, mas, em coerência com Mignolo, os aspectos históricos, 

epistêmicos e ontológicos de um lugar de enunciação particular, o europeu, acerca do mundo.  

É nesse sentido que trago aquilo tais elementos e como os considero permeados da 

colonialidade do projeto de modernidade, em suas expressões sociais a partir da primeira 

guerra mundial e mais fortemente, após a segunda guerra e a consolidação do modelo 

neoliberal. Em linhas gerais, Larrosa (2015) situa quatro aspectos a dificultar a experiência 

como acontecimento, território de passagem do e no sujeito, cujos afetos, o desloca para um 

estado de paixão, de sofrer, que, paradoxalmente, o insere em uma práxis, mais precisamente, 

existencial. São esses os seguintes elementos: o excesso de informação, de opinião, de 

trabalho e a falta de tempo. Em convergência com a crítica ao conteudismo de Dewey, mas 

voltado para um outro horizonte de questionamento, Larrosa (2015) aponta que, na 

modernidade, o sujeito da informação, padece não da paixão por um acontecimento, mas da 

obsessão pela informação e pelo seu saber, como posse. Nesse cenário, nem há saber, relativo 

a sabedoria, nem há experiência, pois tudo passa e acontece, mas nada ou quase nada lhe 

acontece. Daí resulta uma noção de aprendizagem como acumulação e processamento de 

informação. Nesse sentido, a cognição é reduzida a processos informáticos, e, sob o olhar de 

Larrosa (2015), substituem o discurso organicista da vida social (ao meu ver, atualizam-no) e 

trazem consigo, assim como o anterior, potenciais totalitarismos.  

Neste caso, fundados na lógica de mercado neoliberal, na qual, uma sociedade da 

informação detém a dinâmica ideal para a mercantilização da vida e do permanente e flexível 

modo de consumo, inclusive, das próprias informações. Tal elemento, o excesso de 

informação, é também esboçado por Benjamin (1994), quando discorre sobre a pobreza dos 

acontecimentos da primeira guerra, tornados impossíveis ou desprovidos de relevância 

enquanto experiência a ser lembrada, narrada e transmitida. E é, para esse autor, que Larrosa 

(2015) recorrerá para indicar o segundo aspecto a dificultar o acontecimento da experiência, o 

excesso de opinião ou, mais precisamente, o periodismo. Este termo, Larrosa o utiliza 

emprestado de Benjamin, e descreve como:  

a fabricação da informação e a fabricação da opinião. E quando a informação e a 

opinião se sacralizam, quando ocupam todo o espaço do acontecer, então o sujeito 

individual não é outra coisa que o suporte informado da opinião individual, e o 

sujeito coletivo, esse que teria de fazer a história segundo os velhos marxistas, não é 

outra coisa que o suporte informado da opinião pública. Quer dizer, um sujeito 

fabricado e manipulado pelos aparatos da informação e da opinião, um sujeito 

incapaz de experiência (LARROSA, 2015, p. 20- 21). 

 Esse é o dispositivo percebido por Benjamin (1994) a atuar no empobrecimento da 

experiência e da ação do narrador, agente esse que, em uma sociedade da informação e sob a 



188 

 

lógica do periodismo, tem seu ato de narrar sufocado, seja pela impossibilidade de 

experiência, seja de audiência, já que todos estão pré-ocupados com a fabricação de 

informações e julgamentos quanto ao que acontece. Aqui o processo educacional se confunde 

com a compulsão por adquirir/armazenar informações e, concomitantemente, em ratificar ou 

retificar o que acontece. Se trouxermos Bruner (1997) para essa reflexão, vejo que o 

periodismo é um dos fatores que tornaram a Revolução Cognitiva, no entendimento desse 

autor, um retrocesso a um objetivismo reducionista do psiquismo ao se emparelhar com os 

preceitos da Revolução da Informática.   

Ou seja, um processo que simplifica o modo de pensar paradigmático e que inviabiliza 

o narrativo, sobretudo este, cujo lógica e parâmetros de validação inerentes estão em função 

do acontecimento, da experiência. E, em outro ponto, mas com consequências próximas, em 

um paralelo com Dewey (1959), o periodismo fragiliza o princípio da continuidade pelo qual 

se reconstrói a experiência e se acende sua significação vital. Daí que, diante de todos os 

autores citados, a experiência se torna rara e com contornos de insurgência em um modo de 

produção da existência que a desqualifica e destrói. E junto com ela, a narrativa, seja como 

modo de pensamento conforme Bruner (1997), de ordenamento do tempo e da ação, segundo 

Riccoeur, de relembrar e contar a experiência e a sabedoria a lhe acompanhar, de acordo com 

Benjamin, seja como reconstrução e comunicação da experiência para Dewey (1959), também 

se torna rara e insurgente. Assim é que chego ao terceiro aspecto citado por Larrosa (2015) 

correlacionado aos demais já mencionados: o excesso de trabalho. A ideia de um saber que se 

adquire do fazer ou da prática, em detrimento de um outro que provem das leituras ditas 

teóricas. Esse é uma das feições desse elemento abordado pelo autor e que, segundo ele, 

possibilita, assim como nas avaliações acerca do fazer, mensurar a experiência, quando esta, 

em sua perspectiva, é única, singular e incomparável nesses termos.  

A outra feição para esse elemento enfraquecedor da experiência, é a lógica produção, 

compulsiva, que o trabalho possui na modernidade. O estado permanente de mobilização em 

nome da produção, que no olhar de Larrosa (2015), engloba a vontade obsessiva de regular e 

de mudar algo, que para isso se torna seu objeto, bem como um fazer ininterrupto de uma 

vontade perante um mundo colocado a serviço da pretensão humana. Assim, entendo que esse 

elemento reporta ao produtivismo no qual estamos inseridos, inclusive, para a fabricação de 

informações e de opiniões, pois estas estão alçadas a objetos de consumo tanto quanto as 

mercadorias a que também se referem. Há uma familiaridade na lógica compulsiva e 

obsessiva do periodismo e do trabalho na modernidade. Por isso, chego a visualizar, na 



189 

 

imbricação desses dispositivos, as condições de reiteração da colonialidade e do que Lander 

(2005) afirma como neutralização das insurgências frente à matriz moderna neoliberal.  

Ou ao que nos dizeres de Boaventura (2010), implica na invisibilização da pluralidade 

de experiências no e do mundo. Acredito que das quatro facetas da colonialidade, a que mais 

se fortalece com essa parceria entre periodismo e produtivismo é a da Mãe Natureza ou do 

Viver, pois o humano elege-se o centro de uma cosmovisão que se pretende universal e 

objetiva. Assim, além de apartado da natureza, ou ligado por uma visão organicista, de seu 

antropocentrismo emerge a pretensão de sua ação regulatória e mecânica sobre o corpo, a vida 

e a existência. Nesse cenário, o tema da espiritualidade é convocado a seguir nas fileiras da 

“superstição”, ou dentro dos limites confessionais das instituições religiosas, de forma que 

pode se tornar facilmente vítima ou cumplice do periodismo e do produtivismo. Aproveito 

para também destacar que a noção de trabalho aqui mencionada pelo autor, difere da utilizada 

por Freire (1987), mais ligada à ideia de ação humana frente ao mundo, e esta, de práxis, que 

também possui suas condições de possibilidade (dentre elas destaco o diálogo, a amorosidade, 

a admiração e a inconclusão) e de impossibilidade (o fazer mecânico do ativismo, a falsa 

palavra ou palavra morta, do verbalismo, e a ação anti-dialógica da educação bancária).  

Assim, a ideia de trabalho em Freire, ao meu ver, precisa ser considerada por sua 

noção de práxis, em suas configurações expressivas diversas, desde as mais biófilas até as 

mais coisificantes do humano, do mundo e da existência. Daí que, ao tratar do saber de 

experiência feita e ao reportar às suas próprias experiências educativas, Freire (1987) 

identifica que a práxis é constituinte da existência, de sujeitos e do mundo, e condição 

histórica e ontológica de seu inacabamento. Daí que a ação na e pela práxis em Freire, quando 

atravessada pelas condições anteriormente citadas, não são contrárias à experiência, no 

sentido daquilo que nos passa e nos acontece. Ao meu ver e em consonância com Santos 

(2014), a práxis em Paulo Freire, não é do e no trabalho, mas no e do diálogo com e no 

mundo, é, portanto, existencial, e tem a experiência como uma de suas condições de 

possibilidade, não implica em um periodismo e produtivismo.  

Diante desses destaques acima, adentro no quarto elemento elencado por Larrosa 

(2015) que contribui para nossa quase incapacidade de experiências na modernidade: a falta 

de tempo. Esse aspecto, diz respeito à temporalidade do sujeito moderno, algo que o autor 

também encontra em Benjamin ao falar do narrador, pois a aceleração do tempo e disposição 

permanente dos indivíduos ao novo, ao que virá, tornam desinteressante, a esses sujeitos, a 

experiência da narração, a experiência na narrativa e os saberes que brotam desses dois 



190 

 

processos interligados. Esse ponto é crucial para a temática aqui estudada pois enxergo que a 

transmissão da experiência discutida em Dewey, via comunicação de sua reconstrução, tem 

no narrar a sua forma de elaboração e de expressão.  

Dessa maneira, a transmissão cultural, como característica de toda dinâmica 

geracional, envolve, conforme Tomizaki (2010b), socializações, que podem consistir em atos 

de narrar experiências entre sujeitos, em e de diferentes ações, de modo a se partilhar 

significados, valores e disposições frente ao mundo e à vida.  

A falta de tempo pode decorrentemente refletir na escassez ou desprestígio de 

experiências a se narrar e no enfraquecimento da experiência de ações intergeracionais cujo 

foco são as narrativas sobre a espiritualidade. Essa temporalidade moderna, acelerada e 

provedora do efêmero, está correlacionada aos demais aspectos e possui um efeito bastante 

efetivo na naturalização da matriz colonial e moderna ao neutralizar a visibilidade de outras 

cosmovisões, saberes e modos de existir. O agir em torno do fortalecimento dessas condições 

de possibilidade da experiência, aqui refiro-me a Dewey e Larrosa, corresponde à práxis 

existencial de que nos fala Freire. É portanto, um exercício de transformação decolonial. 

Ainda especificamente quanto ao tema desta pesquisa, cabe ressaltar que, ao me referir 

à inscrição da espiritualidade na intergeracionalidade de professores e lideranças/troncos 

velhos Tremembé, remeto-me a um processo que se situa nas mediações escolares e 

comunitárias produzidas entre e por cada um desses grupos geracionais, das quais decorrem 

as experiências educativas nas e pelas quais os saberes acerca da espiritualidade são 

partilhados e produzidos. Dessa forma, volto-me para a práxis existencial, entre sujeitos e 

vida, mediada pelas experiências do acontecer dos enlaces das ações e relações geracionais 

citadas. Compreendo, portanto, que tanto a experiência como práxis, por serem condicionadas 

pelo projeto de modernidade e colonialidade, podem ser empobrecidas ou impedidas pelos 

elementos abordados pelos autores. 

 

5.4 Um Mosaico Conceptual da Experiência 

 

Diante dessas menções acerca da experiência, do sujeito e do saber de experiência, em 

Larrosa (2015), retomo a tessitura de Caetano e Souza (2015), que em intercambio com esse 

autor, aludem à essa potência transformadora dos saberes e dos indivíduos ou grupos. Um 

processo de produção de sentido, mais do que “da” verdade ou “da” realidade.  E com 



191 

 

Caetano e Souza (2015), compreendo esse processo de significação a atravessar os sujeitos e 

os saberes que adquirem outro teor e feição, contingentes, autorais e subjetivantes. Quanto a 

esses aspectos, os autores apontam que: 

a experiência cumpre um papel fundamental no processo de aprendizagem, 

considerando que o encontro entre o sujeito e o acontecimento gera o impacto, a 

surpresa, o sentimento, a paixão e o pensar sobre o mundo. Sobretudo, por essas 

disposições, o ser humano sente e interpreta a realidade, o fenômeno, de forma que, 

entre todos os animais, o homem é o único que não vive simplesmente à mercê dos 

acontecimentos [...] Ao experimentar o mundo, o ser humano constrói noções sobre 

o cotidiano, a cultura, a filosofia e a vida (CAETANO, SOUZA, 2015, p. 12). 

 A partir desses elementos expostos, entendo que os autores indicam um componente 

inerente à constituição do sujeito e do saber da experiência, a aprendizagem humana perante e 

com o mundo. E como processo desencandeado de interpretações de si, do outro e da vida, 

aprendizagem e significação conjugam-se entre sujeito e acontecimento. A hermenêutica 

desse processo é eminentemente delineadora de uma semântica e do conhecimento sobre o 

humano e o mundo. Nesse sentido, Caetano e Souza (2015) compreendem que a experiência 

contribui no processo de produção de conhecimento e de “refazimento da subjetividade”, em 

uma relação permanente com a cultura. Chama-se a atenção o fato de que os autores, ao 

elencarem aspectos delineadores das condições ontológicas do sujeito e do conhecimento, 

sinalizam um processo de práxis incitado também pela experiência. É o que ilustro no quadro: 

                               Figura 21: Experiência e Movimento praxiológico 

 

 

 

 

  

                       

                             Fonte: Elaboração do autor. 

As condições ontológicas do sujeito e do conhecimento indicadas por Caetano e Souza 

(2015) envolvem o estar no mundo, o confronto com a realidade, a interpretação do mundo e 

da vida e a experiência. Esta última se situa mais como o processo instaurado entre sujeito e 

acontecimento em um mundo concreto. Seguem, portanto, a percepção de Larrosa (2015) e de 

Dewey acerca desse papel mediador da experiência. Por isso a sua presença ser condição de 

Movimento praxiológico 

 

 

Mundo                                                                    Vida 

 

Processo Educativo 

Fluxo da Experiência 

Produção 

de saber 

Confronto 

com a 

realidade 

interpretação 



192 

 

possibilidade da assunção de sujeitos e de saberes. Dessa maneira, uma práxis se instaura mas 

não circunscrita à técnica e ao “trabalho”, como Larrosa adverte, mas, nos dizeres de Freire, 

com quem os autores aproximam-se nessa discussão, uma práxis como via histórica e 

ontológica da humanização. Paulo Freire aparece nessa reflexão que visa tecer nexos entre 

educação, experiência, mundo e cultura, como um autor que anuncia imbricações possíveis 

dessas categorias. Ao meu ver, e em consonância com Silva, Freire antecipa o exercício de 

uma episteme pós-colonial, que, assim, problematiza as categorias canônicas na e da 

modernidade em função da dramaticidade histórica e ética da condição humana.  

Desse modo, o autor resignifica tais categorias a partir do lócus e do tempo da relação 

opressor-oprimido presente na matriz colonial dos povos africanos, latinoamericanos e tantos 

outros. Pela inventividade conceitual cultivada em seu percurso de práxis educacional, Freire 

parece-me oferecer a Caetano (2013) o nexo possível da experiência com a práxis, sinalizada 

por Larrosa (2015), e modelada por Freire (1987) sob o horizonte da viabilidade histórica e 

ontológica do humano tendo em vista o drama de suas relações de opressão e as implicações 

destas na constituição do mundo. Assim, trago os aportes de Santos (2014) quanto à interação 

entre essas categorias na obra de Freire: 

A relação do homem com a realidade e o mundo implica transformação deste 

mundo. O produto desta “interação transformadora” condiciona as ações e reflexões 

seguintes. Nesse sentido, é natural que a experiência resulta em práxis, e deste 

modo, essa práxis é desenvolvida na experiência. Portanto, entendemos que, nesta 

linha de raciocício a experiência é o ponto de partida para uma reflexão existencial 

(SANTOS, 2014, p. 77). 

 A práxis entre sujeitos e vida, mediada pela e na experiência tem como meio e fim, 

saberes, atividades, significações, afetos e, portanto, é uma práxis da existência e dos 

existente. Por si mesma, deflagradora de questionamentos éticos e políticos, pois encarna o 

deparar-se com a alteridade de si, do outro, do mundo, em um movimento interpretativo que, 

no olhar de Freire (1983), quando e pelo diálogo, envolve a leitura, denúncia e anúncio, do 

mundo e da palavra. Caetano e Souza (2015), portanto, tecem esse arranjo multirreferencial 

da categoria experiência sob o horizonte, debulhado por Freire (1983), de entendimento das 

condições históricas e ontológicas do humano, viabilizadoras ou não de sua humanização. 

Identifico nesse exercício dos autores, o que Boaventura (2010) descreve como hermenêutica 

diatópica, pois partem e investem na interculturalidade dos lugares de produção dessa 

categoria, tão filosóficos quanto geográficos, em Dewey, em Larrosa e em Freire.  

E, na ecologia de saberes, desses distintos espaços e tempos, Caetano e Souza (2015) 

constroem nexos entre práxis e experiência no plano das condições ontológicas e históricas do 



193 

 

sujeito e do conhecimento sobre a existência. Daí que, a experiência educativa, terminologia 

costurada pelos autores, não se refere a um tipo de experiência, mas à dimensão enunciativa e 

reconstitutiva desta. Em minha leitura de Caetano e Souza, com os aportes de Santos (2014) e 

de Figueiredo (2009), a experiência educativa se dá com a plena realização de suas condições 

de possibilidade: a dialogicidade, a intersubjetividade e o afeto.  

Perante a tais princípios fundantes, é que a experiência proporciona a reconstrução e a 

reorientação da ação humana, consequentemente, de e para outras experiências. As 

características fundamentais da experiência educativa, apontadas pelos autores, são sua ação 

desestabilizadora do sujeito e do mundo, da qual decorre, sua feição contingente e aberta, a 

continuidade e integração do seu fluxo constituinte, cuja fragmentação, em reflexão posterior, 

fragiliza ou impossibilita a sua reconstrução significativa. Por fim, destaco a presença dessas 

condições e princípios da experiência educativa nos processos evocados com a metáfora dos 

Saberes sementes do Maracá da Espiritualidade, entendidos como, recursivamente, 

produtores e produzidos nas mediações intergeracionais e interculturais dos Tremembé. 

Figura 22: Mosaico conceptual geral da pesquisa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                       

 

           

 

 

                Fonte: Elaboração própria. 

 

 

                                                                  Significados                      

                                                                     Sentidos                                   

                 Históricas                                                                                         Históricas 

                       Biográficas                                                                      Biográficas 

                                                                      

                                           Narrar                                           Narrativa                                    

 

 

                             Biográficas                                                                 Biográficas               

                   Históricas                                                                                     Históricas 

                                                          Situações         Posições     

                                                                  Inter          Intra 

                                                                    

 

 

 

 

 

SEMÂNTICA 

sagrado 

encanto 

ESPIRITUALIDADE 

EXPERIÊNCIAS MEDIAÇÕES 

interculturalidade 

antepassados/as 

GERAÇÕES 



194 

 

5.5. Entre Professores e Velhas Lideranças Tremembé: experiências de Espiritualidade 

5.5.1. Os trançados geracionais de Velhas Lideranças Tremembé 

 

 Durante as visitas às comunidades Tremembé, encontrei diferentes moradores 

identificados pelos professores/as como lideranças conhecedoras da temática da 

espiritualidade. A partir do contato que tive com essas pessoas, pude observar características 

de sua posição geracional, em parte, algo típico da dinâmica intergeracional.  

Nesse aspecto, conforme as visitas e consequentes participações e observações em 

ações escolares e comunitárias, percebi, quanto ao tema da espiritualidade, a referência de 

professores das escolas da Praia, da Passagem Rasa e da Tapera à maior experiência 

(associada a saberes) e à prolongada ação, nas comunidades e na luta Tremembé, das 

chamadas lideranças. Chegar até ao teor geracional dessa relação entre professores e 

lideranças possibilitou a própria compreensão das mediações nas quais a espiritualidade se 

inscreve significativamente.  

O que quero dizer é que, na medida em que, nas visitas dialógicas, aproximo-me das 

ações escolares e comunitárias (de aulas de campo do ensino médio até a Marcha e a 

Assembléia Tremembé), passo a conhecer dos sujeitos dessas experiências, via participação 

nas ações ou por suas narrativas. E isso, proporciona as condições de possibilidade para uma 

compreensão das leituras de mundo e da palavra desses sujeitos, o que inspira minha leitura 

sobre a inscrição da espiritualidade nos acontecimentos constituídos e constituidores desses 

sujeitos e, em especial, de sua posição de geração.  

Que, ressalto, não é apenas um produto de tais experiências, mas também produtora 

delas, pois na intergeracionalidade a finitude do espaço, do tempo e do corpo é mobilizadora 

de significações acerca da vida, do mundo e, particularmente, da luta Tremembé em torno da 

Terra, de sua história e da sua existência como povo.  

Assim, a dinâmica geracional insere-se em suas tessituras étnicas, e vice-versa, em 

um processo, acredito eu, integral, indissociável, sobretudo, quando visto em uma práxis 

existencial, pessoal e coletiva, cultivada nas experiências que aglutinam os tempos 

biográficos e históricos dos sujeitos em suas mediações geracionais. Então, liderança, é a 

palavra a que chego, pelas vozes dos professores com que tive contato neste processo de 

pesquisa, traz consigo o reconhecimento destes de seus saberes de experiência e de sua 

posição de geração nas comunidades Tremembé por sua participação na luta e em ações 

germinadoras das experiências e saberes da espiritualidade. 



195 

 

Dessa forma, trago narrativas que dizem dos componentes geracionais a ingressar nas 

experiências relativas a espiritualidade desses sujeitos, de modo a imbricar seus tempos 

biográficos e históricos, de modo significativo e delineador uma posição etária na dinâmica 

étnica Tremembé. Nesse sentido, almejei privilegiar “curtas ou longas narrativas” que tragam 

acontecimentos cujas experiências são qualificadas por seus sujeitos nas entrevistas 

episódicas de modo a indicar indícios referentes ao tema espiritualidade.  

Principalmente, das aproximações ou iniciações dos sujeitos com a temática. E que, 

contenham vestígios dos componentes constituintes do pertencimento geracional dessas 

lideranças: vinculação ou conexão geracional, tendência formativa e enteléquia/ethos 

geracional. 

 Dessa maneira inicio com uma história enunciada por seu Zé domingo quando realizei 

uma visita para realização de uma entrevista com ele e seu filho, Manoel, no dia 29 de março 

de 2016. Como mencionei anteriormente, esse momento, transcorreu como em uma interação 

mais próxima de uma conversa, em que eu me baseava em três grandes questões (as 

aproximações com o tema da espiritualidade, as experiências vividas e o sagrado para os 

Tremembé) mas que, pela busca de uma dialogicidade na relação entre pesquisador e 

participantes, deixava-me ser percorrido pela potência experiêncial desse encontro, pela e na 

qual adentrava em fluxos de significação e de partilhas de acontecimentos que contribuíam 

para uma maior compreensão mútua. 

 Esse encontro começou no fim de tarde desse dia, na área aberta do terreno no qual 

mora Manoel, em frente à escola da Passagem Rasa. Debaixo de uma árvore, rodeados de 

tantas outras plantas e acompanhados de pássaros e outros animais que se fazim presentes por 

seu movimento de asas, de pouso e voos, ou por seus sons que junto à casa, à escola, às 

árvores, à areia, ora branca e fina, ora mais escura e grossa, compunham o cenário desse 

encontro.  

Em trio, ficamos eu e Manoel sentados em cadeiras já disponíveis nesse local, o que 

me passou a sensação de ser um lugar de muitas prosas, e em uma rede de Tucúm, seu Zé 

Domingo, com seu olhar profundo a participar também da conversa.  

 Assim, no transcorrer dos primeiros momentos dessa conversa, pergunto a eles, em 

relação às suas histórias de vida, quanto à palavra espiritualidade, de sua presença mais 

recente ou mais antiga entre as pessoas da comunidade.  

Essa indagação pareceu-me fértil, como mencionei anteriormente, quando comecei a 

perceber o uso mais frequente da palavra encantado entre os mais velhos que conheci, e o 



196 

 

termo espiritualidade, se não recente, com uma presença relevante, mas não exclusiva, nas 

falas e em denominações de algumas disciplinas nas escolas. Imbuído da concepção de Freire 

de que a leitura do mundo precede e, ao meu ver, transpassa, a leitura da palavra, passei a, 

em algumas entrevistas, conforme a dinâmica da interlocução, a lançar uma pergunta nesse 

sentido. Eis, então, o que Zé Domingo trouxe ao debulha-la e que, diante daquilo que ela 

suscita em minha compreensão dessa temática em estudo, elejo como título: 

“pode correr no sentido de que, já é a Tradição dos antigo” 

Ze Domingo: é uma palavra, antiga 

Jon: antiga? 

Zé Domingo: sim, é uma palavra antiga, porque, porque, quando eu, eu digo que é 

mais antigo, porque, desde eu muito novo, que eu, acomecei a conhecer, o trabalho 

dos espirito, ía pra mesas dos, dos trabaio dos espíritos, que, que a minha língua 

num dá pra dizer, o nome, espírito, espirito... 

Manoel: espiritualidade 

Zé Domingo: ...alidade, a minha língua num dá porque, ela já tem, quando eu soltá 

uma palavra que a língua não dé, todos que tivé ouvindo, pode correr no sentido de 

que, já é a tradição dos antigo, dos antepassado, que num era todas palavras que eles 

diziam, por certo publicamente pra gente entendê, pois bem, por isso eu digo que, 

que, era antigo, uma pessoa, se incorporar, dizendo ele que tava, com o espírito de, 

de um, de um curador, de um rezador, de um, de um, rezador de oração, feitor de 

oração, eu comecei, a conhecer isso muito novo 

Jon: o senhor tinha quanto anos, o senhor lembra assim mais ou menos? 

Zé Domingo: era, era mais ou menos de doze a treze ano por aí assim, é, mais ou 

menos de treze a catorze ano, comecei a conhecer 

Zé Domingo: é porque, com, com, com, eu comecei a conhecê o, o, rê, não conhecer 

não, todas as vezes que eu via, era, mais, difícil, mas aqui e acolá, quando eu dava fé 

eu via, eu via eles cantarem, os cânti, os canti do torém, os canti o ritual sagrado, eu 

via os mais réi, e aí, isso eu digo que é uma coisa, antiga, num foi foi criada de 

muito tempo, de pouco tempo pra cá não. 

Diante da narrativa oral lançada por seu Zé Domingo, vou primeiramente abordar 

aspectos de sua configuração temática, em consonância com a proposta da Hermenêutica 

Profunda, de uma análise da estrutura da forma simbólica. Desse modo, entendo ser possível 

identificar uma Curta História, no sentido de que ela possui, conforme Flannery (2010), um 

fluxo narrativo mais voltado para a exposição do retrato das ações constituintes de uma 

prática e de sujeitos em um dado contexto, do que a sucessão rigorosa de ações.  

Há nessa narrativa uma reflexividade do narrador que volta-se tanto para a questão 

abordada, a origem antiga da palavra espiritualidade, quanto para as implicações do narrador, 

seu Zé Domingo, com essa origem e a sua pronuncia no contexto presente.  

Esse ponto também me chama atenção pois, essa reflexão feita pelo narrador sinaliza 

sua relação com o conteúdo da narrativa e sua integração com o modo de narrar, o que me faz 

lembrar da imbricação existente nas “Curtas Histórias” entre linguagem, situações contextuais 



197 

 

e sujeitos, seja no que se refere ao que está sendo narrado, seja ao quem, como, porque e para 

quem se narra. Nesse caso, em uma situação de entrevista a um pesquisador da universidade.  

Para finalizar essa abordagem da análise da configuração da narrativa, vejo que, 

inclusive conforme o horizonte da entrevista episódica, não se trata de uma narrativa 

canônica, como Flannery (2010) descreve o modelo demonstrado por Labov, pois volta-se 

preponderantemente aos componentes de avaliação, a razão de ser do acontecimento narrado 

para o narrador e personagens (o próprio Zé Domingo e os antigo, os antepassados) e uma 

coda, “que reorienta a narrativa para o momento presente e, em muitos casos, reincorpora a 

narração na interação onde esta se originou (FLANNERY, 2010, p. 128). Esta última fica 

visível quando seu Zé Domingo no final das duas histórias a compor essa narrativa oral, 

reitera o por que dele considerar a espiritualidade uma palavra antiga.  

Com essas questões, enxergo que essa narrativa oral, como forma simbólica 

intercultural, possui seu fluxo linguístico e semântico enraizado nos acontecimentos e nos 

saberes emergentes da experiência do narrador, também personagem narrado, o que me diz da 

tendência formativa da apropriação pelo sujeito com e do mundo. De forma que a experiência 

narrada e o ato de narrar trazem um enlace de elementos biográficos (da história do seu Zé 

Domingo) e históricos (dos antigos, dos antepassadosTremembé, desde os mais “réi” até os 

espíritos de curador, rezador ou feitor de oração).  

Um exemplo dessa integração, está no trecho: “quando eu, eu digo que é mais antigo, 

porque, desde eu muito novo, que eu, acomecei a conhecer, o trabalho dos espirito, ía pra 

mesas dos, dos trabaio dos espíritos, que, que a minha língua num dá pra dizer, o nome, 

espírito, espirito...”.  

Nela, observo a menção ao tempo biográfico, “desde eu muito novo”, de realização de 

uma ação em um dado espaço e tempo, “ía pras mesas dos, dos trabaio dos espíritos”, na 

qual algo lhe acontece (experiência), “acomecei a conhecer, o trabalho dos espírito”. Uma 

relação em que a ação do mais novo encontra-se com a de uma pessoa ao “se incorporar, 

dizendo ele que tava, com o espírito de, de um, de um curador, de um rezador...”, que se 

subtende serem os antigos, ocupante de uma posição etária e na experiência distinta do mais 

novo. Embora a contemporaneidade do mesmo cenário, “mesas dos, dos trabaio dos 

espíritos”, afetos e significações diferentes emergem pela participação de cada um nas ações 

constitutivas desses acontecimentos, o que alude à tendência formativa inerente às 

apropriações peculiares a cada posição geracional.  



198 

 

Com isso, compreendo que o nexo do tempo biográfico com o histórico, resulta do 

entrelace das histórias de vida desses sujeitos em uma experiência produtora de 

pertencimentos geracionais (o novo e o antigo naquele espaço e tempo passado), de saberes e 

de aprendizados que reverberam no olhar lançado, no momento presente da narração feita, ao 

acontecimento vivido. Mais precisamente, na apropriação de palavras pronunciadoras do 

mundo pelo sujeito (FREIRE, 1987) que apreendeu a tradição dos antigos, e cuja “língua num 

dá pra dizer, o nome, espírito, espírito...”. Nesse ponto, chego ao clímax dessa relação 

intergeracional (o mais novo com os antigos), da qual emerge, pela transmissão geracional da 

tradição, o alcance da língua do narrador para dizer a palavra espiritualidade no momento 

presente:  

(...) a minha língua num dá porque, ela já tem, quando eu soltá uma palavra que a 

língua não dé, todos que tive ouvindo, pode correr ao sentido de que, já é a tradição 

dos antigo, dos antepassados, que num era todas palavras que eles diziam, por certo 

publicamente pra gente entende (ZÉ DOMINGO). 

 Observo que no trecho acima, seu Zé Domingo, identifica uma enteléquia (sentido 

pleno da existência) e um ethos (valores existenciais) dos antigos com quem ele experienciou 

os trabaios dos espíritos, pois dadas palavras não adentravam no espaço público para o 

entendimento do outro, nesse caso, o mais novo. O dizer e as palavras com sua enunciação 

regida por valores e sentidos para a existência, o mundo e a vida, produzidos e transmitidos 

como tradição nas dinâmicas geracionais.  

Nessa Curta História, identifico essa apreensão da tradição dos antigo no dizer 

possível na língua do narrador, que indica e constitui seus ouvintes, a partir daquilo que viu e 

ouviu dos mais réi: “por isso eu digo que, que era antigo, uma pessoa, se incorporar, dizendo 

ele que tava, com espírito de, de um, de um curador” e “(...) eu via eles cantarem, os cânti, 

os canti do torém, os canti o ritual sagrado...”.  

O dizer que espírito se incorpora, como ação expressiva da enteléquia/ethos dos mais 

réi na experiência do trabaio. Os cânti do ritual sagrado que ao ingressarem nessa experiência, 

tornam-se passíveis de serem apreendidos pelo ouvinte que, por sua vez, incorpora o dizer da 

tradição na língua. Assim, a própria narrativa oral dessa Curta História, é tecida condizente 

com uma enteléquia e ethos geracional a se perpetuar no modo de narrar de seu Zé Domingo, 

desde a sua linguagem às suas implicações com o dizer e as palavras. O conhecer acerca dessa 

temática ocorre em mediações geracionais, em que a tradição se mostra nas apropriações 

feitas pelo narrador das leituras de mundo e das palavras dos antigos.  



199 

 

Nesse processo, o ouvinte mais novo do dizer e dos cânti dos mais réi, apreende o 

tema da espiritualidade pela inscrição desta, através do que é certo dizer, publicamente ou 

não, e das palavras nomeadoras dos espíritos (curador, rezador, feitor de oração), do processo 

do trabaio (incorporar) e do ritual sagrado (os cânti). Juntos constituem saberes transmitidos a 

e apropriados por seu Zé Domingo nessas experiências biográficas e históricas mediadoras, 

portanto, de uma práxis existencial a configurar sua posição geracional e étnica.  

Trago a imagem abaixo, para ilustrar minha leitura dos Saberes-sementes do Maracá 

da experiência de seu Zé Domingo, que identifico inscritos na intergeracionalidade dessa 

primeira narrativa. 

Figura 23: Saberes-sementes do Maracá “A língua da Tradição dos Antigos” 

 

Fonte: Arquivo Próprio. 

Sobre esses aspectos a evidenciar conexões geracionais, tendências formativas e 

enteléquias/ethos da geração de lideranças Tremembé, trago o trecho abaixo para prosseguir 

nessa discussão.  

Ele surge em um momento da conversa em que Manoel relata experiências de pessoas 

da comunidade que sentem forte a espiritualidade, no sentido de ver e até sonhar com os 

mestres, mas que não querem trabaiá. É diante desse fluxo narrativo que seu Zé Domingo 

constrói as seguintes linhas em que o aspecto relacional da intergeracionalidade apresenta-se 

explicitamente. 

A língua da Tradição 

dos Antigos: 

 
Trabáio dos Espíritos 

 
Incorporar: espírito de 

curador, rezador 
Os Cânti do Torém dos 

mais réi 



200 

 

“quando ela parou, o trabai, ela foi perguntou, o quê que o mestre tinha dito, tinha 

ensinado?...eu, sempre digo, sempre digo assim, uma dúvida, Deus deu pra cada um de 

nós” 

Zé Domingo: hoje, é porque, é porque, num tá mais caminhando, como era 

antigamente, por que a geração tá modificada, a geração tá modificada, a geração 

que vem vindo e abraçando o mundo, tá perdendo a fé em Deus, tá perdendo a fé da 

reza, tá perdendo a fé, das palavras, antigamente, eles tão se, se recorrendo, se, o que 

vem aparecendo, o mundo vem avançando, porque, quando a pessoa vê, mas só vê, 

escutá, faz só escutá, mas quando a pessoa sente, que passa por aquele processo, aí 

raé outra coisa, quando eu levei, seis injeção, seis desse lado, seis desse outro lado, e 

num senti melhora nenhuma, do que eu sentia, e me levaram pra uma mesa de 

espírito, a mulhé lá fez o trabaio, e falou pra quem tava na mesa, fazê, o chá da 

batata, da erva que ela, que ela ensinou, e a mistura, e eu tomei, eu tomei, o chá, que 

eu tomei, eu tomei o chá, me senti, com melhora, aí eu fui, me, me enchendo de, de, 

de intenção, um pouco daquele trabai, porque, eu fiquei bom, graças a Deus, e o 

dotô, passou essas injeção pra mim, mas num disse o que era, e essa muié, que fez o 

trabai, quando ela, quando ela se dese, se dese, se deseconten, a palavra, a minha 

língua num dá, quando ela parou, o trabai, ela foi perguntou, o quê que o mestre 

tinha dito, tinha ensinado? Aí, quem tava, na sala, foi disse, foi isso, e isso e isso, 

pois foi, aí nós fomos dormir, depois quando amanheceu o dia, aí ela fez o chá pra 

mim, aqui é, é distante daqui, é, aqui num sei quantos, quantos quilômetros daqui, 

puderá dá, mas o nome do lugar lá é córrego novo, é aqui, pra lá da lagoa dos nego, 

pra dentro 

Manel: córrego novo 

Zé Domingo: córrego novo, foi lá, e nessa época, nessa época, em toda a localidade, 

tinha gente pra rezá uns nos outro, e hoje num tem, por que? Por causa da, da 

crença, mas eu, sempre digo, sempre digo assim, uma dúvida, Deus deu pra cada um 

de nós, seja ele quem for, seja ele como for, mas a dúvida ele deu pra cada um de 

nós, nós vive por igual, você num sabe se merece, perdão de Deus, eu num sei, e 

ninguém sabe, pode fazer o que fizé em cima da Terra, não sabe não, vai sabê, os 

que Deus chamá, que tirá de cima da Terra, pode ser que ele já tenha uma visão de 

sabê, mas em vida não, por isso, eu, digo, que, eu, eu num poderia, fazê, abadoná, 

posso dizer assim, a lei, os mandato que eu encantei, que meu pai deixou pra mim, 

meu pai e minha mãe, era isso que eu queria, falá sobre, o trabái 

 

 A narrativa oral acima, possui as características de uma história canônica concebida 

por Labov (FLANNERY, 2010). Possui uma orientação na qual se apresenta a temática 

central e o cenário da narrativa, neste caso, o trabáio e a modificação da geração de hoje 

quanto à fé em relação a como era antigamente.  

Há a avaliação que demonstra o porquê da narração realizada, da diferença vivenciada 

e refletida pelo narrador, também personagem, do tempo passado para o presente, vistos como 

relativos a grupos etários com disposições peculiares quanto à fé da reza, às palavras e ao 

mundo. Encontro nessa “Longa História” o que Flannery (2010) indica enquanto orações de 

complicação, que trazem o curso de ações que chegam a um clímax no enredo traçado, aqui, 

lido por mim no instante em que seu Zé Domingo toma o chá indicado pela mulher.  



201 

 

Há uma resolução indicada no sentir-se melhor e no encher-se de intenção com o 

trabaio feito. E uma coda através da qual o narrador reflete sobre a existência de rezadores e 

da ação de reza nas diferentes épocas e localidades. Essas características do fluxo narrado 

refletem, como a história anterior, a reconstrução da experiência pelo sujeito, as significações 

e seus saberes mobilizados para e produzidos pela apreensão dos acontecimentos vividos: a 

distinção entre ver, escutar e sentir; a palavra que não dá na língua e a dúvida que Deus dá 

para cada um. Tais saberes seriam vestígios de uma práxis existencial em que a experiência 

aglutina os tempos biográficos e históricos do trabáio, e assim, mediam a elaboração de 

distinções geracionais e acerca da fé e da relação com o divino.  

 A configuração da primeira narrativa como uma Curta História condiz com a 

circunstância concreta da interação da conversa, uma entrevista com um pesquisador 

universitário acerca do tema espiritualidade, em que seu Zé Domingo situa o grau de 

aproximação com essa palavra em sua biografia e em parte da história Tremembé. O peso do 

contexto do encontro de pesquisa e do enfoque na constituição do sujeito no que tange ao 

tema espiritualidade tornam a configuração dessa narrativa menos comprometida com as 

características canônicas e mais com as interações peculiares com que uma temática é 

abordada publicamente. Em especial, da enteléquia e do ethos em torno da leitura de mundo e 

da palavra espiritualidade pelos antigos. 

 A segunda narrativa oral, por sua vez, apresenta os componentes canônicos de Lebov, 

ao meu ver, por representar um processo de reconstrução da experiência biográfica e, 

simultânea, significação da espiritualidade das distintas gerações. Processo esse tecido por um 

sujeito que traz em sua narrativa seu pertencimento geracional aos antigos pela menção ao 

sentimento florescido em uma experiência de trabáio da qual o ouvinte (o pesquisador, por 

exemplo) pode apreender sobre épocas e dos atravessamentos geracionais e étnicos da reza e 

da fé.  Quanto às temáticas a compor o enredo desta segunda narrativa oral, distinta da 

primeira, que engaja-se na argumentação do muito tempo da palavra espiritualidade, ou mais 

precisamente, daquilo a que se refere (trabáio de espírito, incorporação de curador, de rezador, 

de feitor de oração) do que de sua pronuncia pública, destaco como fio condutor as ações 

contempladoras do trabáio e as apropriações destas em cada época pelas gerações.  

Nesse ponto, abordarei primeiramente a percepção de seu Zé Domingo do caminhar 

modificado da geração, “que vem vindo”, em que, pelo contexto da conversa na entrevista, 

pode envolver a dos professores e a dos mais jovens nas comunidades. Sobre esse aspecto, a 

reflexão que abre a contação da história aborda o caminhar dessa geração, visto como 



202 

 

diferente dos tempos antigos. É interessante notar a que seu Zé Domingo aborda o que 

modificação da geração pelo seu caminhar hoje, o que me desperta uma noção da enteléquia e 

ethos geracional, dos sentidos e valores que compõe a disposição e o sentido da ação 

geracional. O modo e a direção do caminhar me suscitam essas correlações conceituais.  

E o que permeia essa andança da geração modificada?  “a geração que vem vindo e 

abraçando o mundo, tá perdendo a fé em Deus, tá perdendo a fé na reza, tá perdendo a fé, 

das palavras, antigamente, eles tão se, se recorrendo, se, o que vem aparecendo, o mundo 

vem avançando”. Há dois elementos na apreciação feita por seu Zé Domingo quanto a essa 

geração que se referem à convergência desta com o mundo, tanto ela vem abraçando o mundo 

como este vem avançando. Compreendo nesse elemento específico a peculiaridade do 

fenômeno geracional associado à disposição frente ao mundo e o espectro de acontecimentos 

e de experiências possível de alcance às classes etárias dados cenários sociohistóricos. Nesse 

processo, a espiritualidade, no que se refere ao trabáio, no olhar de seu Zé Domingo, que parte 

de um pertencimento geracional identificado com a tradição dos antigos, também é 

modificada, na sua avaliação, pela perda da fé nas ações e nas palavras denotadoras da 

espiritualidade (a reza, o trabáio).  

É com essas apreciações que ele traz um saber relativo à experiência do trabáio que é: 

“porque, quando a pessoa vê, mas só vê, escutá, faz só escutá, mas quando a pessoa sente, 

que passa aquele processo, aí raé outra coisa...”. O sentir refere-se a um processo que passa, 

a outra coisa que não restrita ao vê ou ao escutá. Esse destaque, no meu entendimento, ao 

campo do corpo e dos afetos com o mundo, me faz correr no sentido de que a espiritualidade 

envolve primordialmente a experiência de acontecimentos (a reza, o trabáio, por exemplo) 

que afetam o sujeito e impulsionam uma práxis existencial de saberes acerca da vida e de si.  

Dessa forma é que, seu Zé Domingo narra ações, que se subtende estarem associadas a 

algum adoecimento, de busca por melhora. Entre elas, a ida ao dotô, seguida de outras ações, 

o passar e levar as injeções, que foram levadas sem que seu Zé Domingo soubesse o que 

eram. Em contrapartida, sem senti melhora, ele sofre a ação dos que o levaram para uma 

mesa de espírito.  

Antes de prosseguir, destaco essa participação dos afetos no favorecimento da 

mobilização e do sentido das ações. Ora o sentir diz de algo nos passa, que nos afeta, remete a 

dois componentes perceptíveis na conceituação provisória acerca da espiritualidade: gesta-se 

em experiências e tem no corpo e nos seus afetos sua lógica e impulso deflagrador (em uma 

unidade, conforme Vigotski, com o intelecto, sem dualismos).  



203 

 

Assim, a participação de seu Zé Domingo, levado por outros à mesa de espírito, diz de 

ações que compõe uma prática social das comunidades e de uma época, que tanto indicam os 

traços étnicos da Medicina Tradicional Tremembé, quanto os geracionais na medida em que 

essa experiência, de forte tendência formativa pelos aprendizados apontados pelo narrador (o 

encher-se de intenção daquele trabái e o ensinamento do chá dito pelo mestre) , também 

introduz uma enteléquia e um ethos acerca do sentir e do rezar uns nos outros.  

Com essa experiência, aglutinadora dos tempos biográficos e históricos, a passagem 

pelo acontecimento, constitui o enredo da narrativa em que o encadeamento das ações indica 

os personagens envolvidos e suas relações. Essa Longa História e a Curta História anterior, 

somam-se no sentido de uma conexão geracional entre as lideranças participantes deste 

estudo, cujo vínculo entre elas é perpassado pela tendência formativa em ações com os mais 

réi de antigamente, cujas apropriações da tradição dos antigo constitui a plenitude dos 

sentidos acerca da vida e dos valores orientadores e fomentadores do viver.  

A espiritualidade inscreve-se nas mediações simbólicas e sociais dessas ações (ida ao 

dotô e levar injeções, ser levado a mesa de espírito e tomar o chá ensinado pelo mestre) 

conforme estas constituam experiências e afetos mobilizadores de aprendizagens e de 

significados. Entre esses, os saberes que mediam a reconstrução da experiência do trabáio e 

que permeiam a diferença apontada por seu Zé Domingo, quanto à geração modificada, pois 

tais saberes conectam-se com a fé na reza e nas palavras dos antigos: a distinção e o 

relevância do sentir frente ao escutá e ao vê; a palavra da tradição que cabe na língua; e a 

dúvida. Sobre este terceiro saber, seu Zé Domingo o traz para o desfecho da narrativa quando 

responde a uma indagação que ele mesmo lança:  

e nessa época, nessa época, em toda a localidade, tinha gente pra rezá uns nos outro, 

e hoje num tem, por que? Por causa da, da crença, mas eu, sempre digo, sempre digo 

assim, uma dúvida, Deus deu pra cada um de nós, seja ele quem for, seja ele como 

for, mas a dúvida ele deu pra cada um de nós, nós vive por igual, você num sabe se 

merece, perdão de Deus, eu num sei, e ninguém sabe, pode fazer o que fizé em cima 

da Terra, não sabe não, vai sabê, os que Deus chamá, que tirá de cima da Terra, pode 

ser que ele já tenha uma visão de sabê, mas em vida não, por isso, eu, digo, que, eu, 

eu num poderia, fazê, abadoná, posso dizer assim, a lei, os mandato que eu encantei, 

que meu pai deixou pra mim, meu pai e minha mãe, era isso que eu queria, fala 

sobre, o trabái.  

 Se o preambulo da narrativa é a exposição da modificação da geração que vem vindo, 

o seu desfecho é a apresentação da dúvida em meio à crença. Essa aproximação do saber da 

dúvida frente a chamada crença, surgiu nas prosas anteriores com seu Zé Domingo e o 

Manoel, principalmente, na minha leitura, em distinção quanto ao não acreditar ou à certeza 

que se chega pela crença em negar a espiritualidade.  



204 

 

Por isso que, o olhar do narrador inicia com a identificação da perda da fé na reza e 

nas palavras dos antigo, e segue na percepção da mudança nas localidades que hoje não tem 

gente pra rezá uns nos outro. A modificação da geração é também nas e das localidades, em 

que reza e o trabáio não são vistas como na época da experiência narrada por seu Zé 

Domingo. Nesse aspecto, a aglutinação da biografia e da história na experiência, tanto revela 

das ações mediadoras dos contatos entre gerações e reveladoras da dinâmica étnica, como das 

significações dessa experiência e das tensões frente às novas sociabilidades a ingressar o 

mundo partilhado pelos sujeitos. Assim, o saber da dúvida adentra nessas disputas dos 

significados do espiritual, das ações e experiências, como contraponto às certezas que negam 

ou não valorizam a espiritualidade, neste caso, o trabáio, a mesa de espírito.  

A dúvida seria um saber da espiritualidade Tremembé? É interessante notar na fala de 

seu Zé Domingo, que ela conecta-se com o divino, pois é dada por ele e está em todos, sem 

distinção, faz parte igualmente do viver de todos. Se tem a dúvida quanto ao merecimento ou 

não do perdão de Deus, independente do fazer em cima da Terra. Em outro momento da 

entrevista, logo após essa narrativa, confirmo com seu Zé Domingo outro exemplo em torno 

da dúvida:  

Jon: e essa questão da dúvida eu fiquei, e o senhor deu o exemplo naquela vez do, de 

que a gente não sabe o dia que a gente vai partir, lembra? 

Zé domingo: sim, lembro 

Jon: uma dúvida que todo mundo 

Manel: num sabe 

Jon: num sabe 

Zé domingo: é muito importante, não sabe por que? Porque, Deus num deu, Deus 

num deu, não consentiu, deixá pra cada um. 

 Assim como não se sabe do merecimento do perdão de Deus, não se sabe o dia em que 

se vai partir. Não há certeza absoluta quanto à finitude e à transcendência, a dúvida persiste. 

Mas não inviabiliza a fé na reza, nem nas palavras dos antigos: “por isso, eu, digo, que, eu, eu 

num poderia, fazê, abadoná, posso dizer assim, a lei, os mandato que eu encantei, que meu 

pai deixou pra mim, meu pai e minha mãe, era isso que eu queria, isi sobre, o trabái” (ZÉ 

DOMINGO).  

A dúvida surge como restabelecimento do mistério da vida, do encanto da lei deixada, 

aqui, uma herança parental (biográfica) e dos antigo (histórica) que rege as ações do trabáio, o 

modo e o teor dos ensinamentos dos mestres e da própria experiência em questão. A dúvida 

parece, então, retomar o discernimento do que não se sabe e não se pode saber.  

É o que seu Zé Domingo em outra circunstância de prosa faz menção à 

impossibilidade de sabermos plenamente o segredo da natureza, o que não impede saber algo, 



205 

 

mas não absolutamente. A dúvida, portanto, não adentra como um saber da espiritualidade 

Tremembé na direção de uma desmobilização mas de inquietação e de convivência com o que 

não se sabe e, sobretudo, o que não se pode saber, como certeza total. 

 Os aspectos abordados primeiramente em torno da Curta História incidiram em 

qualificadores geracionais e étnicos da espiritualidade, a dizer, a significação antiga e restrita 

da palavra espiritualidade (não pública) e a tradição nas ações do trabáio, nas incorporações 

de curadores, de rezadores e de feitores de oração, na linguagem e no dizer ao alcance da 

língua dos antigos. Nela, seu Zé Domingo expõe pela narrativa oral quando começou já novo 

a conhecer o trabalho dos espíritos – que constitui uma relação intergeracional, conforme seu 

significado na tradição, com os antepassados Tremembé.  

Na segunda narrativa oral, a Longa História sobre a geração modificada, o avanço do 

mundo, a perda da fé na reza e na palavra dos antigos, a intenção no trabáio pela força do 

sentir e da dúvida a não abandonar a lei, os mandatos deixados por seus pais e encantados na 

experiência de seu Zé Domingo. 

 Segue abaixo, uma imagem com os Saberes-sementes que pude apreender na leitura 

dessa narrativa do Maracá da experiência de seu Zé Domingo.  

          Figura 24: Saberes-sementes do Maracá do Trabaio 

 

        Fonte: foto de fundo arquivo próprio. 

 E nesta outra imagem, trago o trançado intergeracional do dizer de seu Zé Domingo 

que alude, primeiramente, a uma mediação pelo trabaio para acessar e usufruir dos 

ensinamentos do mestre diante seu adoecimento. Nesse caso, então, a relação com um 

ancestral. E por segundo, os saberes, aqui em forma de lei e de mandato, encantados pelo 

próprio Zé Domingo, deixados por seu pai e mãe. A intergeracionalidade por via familiar. 

A Fé das Rezas e a Fé das 

Palavras 
 

Sentir o processo 

O que o mestre ensinou no 

Trabaio 
 

Os mandato que encantei 

Dúvida 



206 

 

Figura 25: Trançados Intergeracionais Narrativa Zé Domingo 

 

Fonte: Foto de fundo extraída do TCC do MITS dos professores José Vicente e de Luiz Henrique 

 Assim, transito para reencontrar-me com outras narrativas, agora, de uma também 

sábia e valente mulher, pajé reconhecida na localidade da praia e de toda Almofala, dona 

Maria Bela. Do mesmo modo que se sucedeu com seu Zé Domingo e Manoel, mas neste caso, 

junto com meu parceiro de pesquisa junto aos Tremembé, o Mazim.  

Com a nossa aproximação e inserção via visitas nas comunidades da praia e da mata, 

logo no início do percurso do doutorado, em 2013, fomos orientados por professores das 

escolas a conversar com Maria Bela, reconhecida como uma grande rezadeira nas escolas e 

como uma pajé, conforme nos mostra o estudo de Gondim (2004) acerca dos encantos e 

encantados.  

 Após um primeiro contato para agendarmos uma prosa, podemos experiênciar uma 

primeira conversa com ela na manhã anterior ao dia 22 de setembro de 2013. Nessa conversa, 

podemos nos apresentar, expor o tema de nossos estudos e conhecer um pouco da história e da 

sabedoria de Maria Bela. Bastante mobilizados com essa conversa, ficamos de retornar no dia 

acima dito, com a sua permissão para gravar, e realizar a entrevista com ela.  

Depois desses encontros em 2013, mantive certo contato com Maria Bela, se não me 

engano, pelo menos uma a duas vezes nos anos seguintes. Assim como seu Zé Domingo e 

Manoel, sempre fui bem recebido e, no ritmo de cada um, mantivemos boas prosas mais 

diretamente sobre o tema da pesquisa, ou o contexto geral da comunidade, ou uma boa 

conversa de fim de tarde ou de início de manhã sobre coisas da vida. A cada visita a relação 

entre pesquisador e participantes, pareceu-me adquirir cores mais vivas, reflexo de uma 

interação cada vez mais franca, afinal, ao nos conhecermos melhor, íamos entendendo os 

“eu num poderia, fazê, abandoná, posso 
dizer assim, a lei, os mandato que eu 
encantei, que meu pai deixou pra mim, 
meu pai e minha mãe... 

“quando ela parou o trabai, ela perguntou, o 
quê que o mestre tinha dito, tinha ensinado? 
Aí, quem tava, na sala, foi disse, foi isso...” 



207 

 

limites e possibilidades de troca de cada um, mas que, em minha avaliação pessoal, considero 

ter sido agraciado pelas aprendizagens junto a esses participantes. 

 Desse modo é que recorro aos trechos abaixo da narrativa oral partilhada pela Maria 

Bela comigo e o Mazim em Almofala, sob a vista dos coqueiros que subiam no céu azul 

daquela tarde. Trago uma narrativa que aponta experiências que integram biografia e história, 

o pessoal e o coletivo, que agregam à dinâmica étnica Tremembé aspectos geracionais, onde 

abordarei posteriormente a inscrição da espiritualidade.  

 Eis então, uma narrativa em que leio a intergeracionalidade nas aprendizagens e 

socializações desde cedo na caminhada existencial de Maria Bela, como algo que vem a 

constituir sua posição geracional, assim como seu Zé Domingo, pela apropriação dos saberes 

transmitidos pelos mais velhos que são incorporados e que pela tendência formativa dessas 

experiências vividas, passam a compor a enteléquia e o ethos desse pertencimento geracional. 

Esse trecho da narração de Maria Bela surge quando em dado momento pergunto se a 

espiritualidade aparece nas relações entre os mais jovens e os mais velhos, se as pessoas 

conversam, trocam ideias. E diante dessa indagação, ela traz o seguinte:  

“Agora os mais velhos conversando é que me explicava alguma coisa, eu queria saber.” 

Eu nasci e me criei, né eu querendo ser boa não, mas onde tinha três ou quatro 

pessoa velha a gente chegava lá em casa e ia conversar mais a mamãe. A mamãe não 

aceitava que eu passasse no meio, a mamãe não aceitava que eu viesse ouvir... Mas 

eu me punha por aculá, por lá comparação, por essa sala do meio, ali ouvindo aquilo 

ali aqui e acolá e às vezes eu ia pra casa daqueles idosos, por lá. Eu gostava de 

assistir aquelas conversas deles. Que era pra mim me divertindo sabendo como era 

as coisas. Porque uma pessoa da minha idade, da idade de dez anos como eu tinha, 

eu não ia saber o que não era nada né? Agora os mais velhos conversando é que me 

explicava alguma coisa, eu queria saber. Aí a mamãe disse: agora com dez anos 

você vai pra escola. Me botou na escola, eu ia. Ela também me ensinava que ela foi 

professora muitos anos. Minha mãe era professora, era sabida. Podia trazer qualquer 

letra da Alemanha, de qualquer estado que ela lia, qualquer estado estrangeiro ela 

lia...mamãe era sabida demais. E era desse jeito (MARIA BELA) 

 

 Na narrativa oral acima identifico como temática se não a principal, mas de 

significativa relevância a esse estudo, o querer saber com as pessoas mais velhas. Quanto à 

configuração dessa narrativa, leio em seu fluxo uma seção de orientação que nos remete ao 

cenário da narrativa – Almofala, a casa de Maria Bela, sua mãe, os mais velhos, e fornece 

uma introdução aos episódios a se narrar: o querer saber, participar da conversa com os mais 

velhos na idade dos dez anos.  

Possui momentos de avaliação em que se destaca o porquê da narrativa, mais 

precisamente, da temática que identifiquei acima, como no trecho, “né eu querendo ser boa 

não”, quando a narradora explicita um valor ao querer saber com as pessoas mais velhas, e 



208 

 

neste, “Porque uma pessoa da minha idade, da idade de dez anos como eu tinha, eu não ia 

saber o que não era nada né?, em que denota o sentido desse querer saber e, em seguida, o 

por que da busca pelos mais velhos para contemplar essa vontade.  

Há orações de complicação em que se chega ao climáx do enredo, quando Maria Bela 

narra que sua mãe não aceitava que passasse pelo meio e que fosse ouvir. A isso segue a 

resolução na forma com que ela conseguia ouvir e “conversar” com os idosos – sem passar 

pelo meio, escutando de um cômodo próximo, ou indo à casa dos mais velhos. E a coda pela 

qual a narradora conclui a narrativa e permite a retomada da interação na prosa.  

 Agora, vou me deter na temática anteriormente lida por mim nessa reconstituição da 

experiência (ouvir os mais velhos para saber) que ilustrou o pensar de Maria Bela sobre a 

indagação se a espiritualidade aparecia nas relações entre os mais jovens e os mais velhos. 

Um primeiro ponto que observo é seu deslocamento ao início de sua história de vida, em que 

ela expõe um campo de acontecimentos pelos quais ela ela se criou: “onde tinha três ou 

quatro pessoa velha a gente chegava lá em casa e ia conversar mais a mamãe”.  

Há nesse trecho, em minha leitura, a referência a socializações nas e pelas quais Maria 

Bela, nos seus dez anos, encontrava explicações dos mais velhos para coisas que ela queria 

saber. O componente afetivo desses acontecimentos, “Eu gostava de assistir aquelas 

conversas deles”, alude ao encontro entre pessoas de diferentes posições geracionais, mais 

nova e os mais velhos, mediado pelas experiências dessa convergência de ações, da parte de 

Maria Bela, de “eu me punha acolá, por lá comparação, por essa sala do meio, ali ouvindo 

aquilo ali” e de “às vezes eu ia pra casa daqueles idosos”. Ações essas mediadas simbólica e 

socialmente, por ferramentas culturais – o que era assunto para criança, o lugar da criança 

quando os mais velhos estão conversando, a restrição pública que as palavras dos antigos 

sobre o espiritual, a espiritualidade. E que proporcionava outros modos de participação na 

conversa, sem passar no meio e indo ouvir, mas ouvindo, de um lugar possível, próximo ao 

lugar da conversa, “aquilo ali aqui e acolá”, o que denota que as palavras dos mais velhos, e 

sobre a espiritualidade, condizente com o que disse seu Zé Domingo, possuem um espaço ou 

interação específicos para circular.  

Em outro aspecto, ao ser perpassada pelos afetos originados nesses acontecimentos, a 

narradora e personagem da narrativa, destaca pontos de assunção dessa experiência 

significativa para si mesma e de saberes suscitados na e pela experiência: “Que era pra mim 

me divertindo sabendo como era as coisas”. Saberes esses, acredito eu, que trazem os traços 

biográficos e históricos das experiências dessas mediações intergeracionais.  



209 

 

Em consonância com o li nas narrativas de seu Zé Domingo, compreendo que as 

experiências de mediações familiares ou parentais vão inserir significações acerca do mundo e 

do viver cujos afetos nutrem a ligação aos mais velhos, aos antigos, pelos quais se incorpora a 

tradição. Aqui, representada por palavras, ações, saberes e significados, que instituem a 

enteléquia e o ethos da geração dessas lideranças e atuam na leitura dessas quanto ao hoje e 

às modificações da geração, nos dizeres de Zé Domingo, do que vem vindo, frente ao mundo.  

Daí que o reconhecimento de Maria Bela, em certa proximidade com o de Zé 

Domingo, da sabedoria de sua Mãe, cujos ensinamentos são ressaltados, mesmo com a 

menção feita de sua ida a escola. O caráter educacional das relações parentais tem papel 

fundamental na constituição dos saberes da tradição e, em específico, da espiritualidade para 

essas lideranças e mobiliza a tendência formativa de seu pertencimento geracional, bem como 

sua enteléquia e ethos.  

Com essas questões, apresento a imagem abaixo com o trançado intergeracional 

expresso nos dizeres da entrevistada. Essa narrativa de Maria Bela diz das características 

dessas velhas lideranças, daquilo que elas valorizam no recontar suas experiências passadas. 

Que, neste caso, envolve a própria relação intergeracional, quando ela criança a buscar estar 

junta dos mais velhos.  

             Figura 26: Trançados Intergeracionais Narrativa Maria Bela 

 

                   Fonte: Foto de fundo extraída do TCC do MITS dos professores José Vicente e de Luiz Henrique. 

Com essas apreensões, sigo para a segunda narrativa oral de dona Maria Bela, que 

alude, no meu entendimento, a mediações com os mais velhos, como característica das 

apropriações educativas e da formação da enteléquia e dos ethos definidores do pertencimento 

geracional das lideranças participantes deste estudo. Trata-se de um relato que prossegue a 

narrativa anterior, que assim, versa também sobre a questão das relações dos mais jovens com 

os mais velhos e suas possíveis trocas.  

“que era pra mim me 
divertindo, sabendo como era 
as coisas” 

“Os mais velhos conversando é 
que me explicava alguma coisa, 
eu queria saber” 



210 

 

“Ela dizendo, eu escrevi tudinho! Tudim, tudim, tudim... E tem uns cabocos, os 

cabocos também ensina”. 

E naquele tempo a nossa, a minha, o meu prazer era de ir conversar com os mais 

velhos. Ia conversar com os mais velhos, conversar, perguntar aquelas coisas onde 

eu ficasse sabendo, pois é! Uma vez eu cheguei no Miarim, eu tava com idade de 

doze anos já. Aí disseram: olha ali – uma prima minha – rapaz ali tem um rei – era 

ela que nem eu, procurava essas coisas – o rei macho que tinha ali rapaz, tem tanto 

livro de umbanda! “tem? Então vamo lá”. Tal e tal, aí o velho foi, a gente “seu 

Martinho a gente queria, o senhor tem livro de oração? Queria ver”, “pois eu tenho 

minha fia, eu vou buscar”. Ele foi buscar o livro, me mostrou, fiquei olhando. Cheio 

de oração mesmo. “O senhor dá pra emprestar?”, “dá”. Eu digo: eu levo, com três 

dias eu trago. Lá em casa tinha um caderno aí eu enchi de oração. “este aqui tem 

outro!” aí me emprestou, eu levei, eu olhei. Cheguei em casa, era bom também. Tem 

outras também. A minha avó, quando foi dela morrer, minha avó morreu com cento 

e quinze anos, a tia “Adora”. Aí ela perguntou uma neta dela, a Raimunda, se queria 

ficar com as orações dela. Disse que queria não. E eu era menina, eu já escrevia 

alguma coisa e a mamãe em casa ia me ensinando. “Pois menino me ensine!”, “você 

quer aprender?”, “quero”. “pois traga o caderno e escreva”. Ela dizendo, eu escrevi 

tudinho! Tudim, tudim, tudim. Aí eu disse: Aqui a gente, a gente já aprendeu, a 

gente aprende isso aqui porque um dia precisa. E tem uns cabocos, os cabocos 

também ensina, eu digo: os cabocos não ensina oração. Rapaz se a pessoa sabe, 

morre, num tá louco né? Ensina a gente. Muitos têm me ensinado muita besteira veia 

e eu aprendo (MARIA BELA). 

 Essa narrativa oral, como uma Longa História, possui em sua orientação a descrição 

do cenário, mais precisamente, da época e de acontecimentos de um coletivo e de uma pessoa, 

“E naquele tempo a nossa, a minha, o meu prazer era de ir conversar com os mais velhos”.  

Nela, leio a ilustração da tendência formativa dessa geração, as lideranças, que ressoa 

ainda hoje, a busca por saber com os mais velhos e também em/por eles, os saberes dos 

Troncos Velhos. O destaque ao afeto emergente da experiência, o prazer, é estendido à ação 

de ir conversar, alçada a um acontecimento não eventual, mas recorrente e qualificador não 

apenas da Maria Bela, mas daquele tempo, e quiçá, de um “nós” sugerido na narrativa.  

Esse afeto, então, além de indicar o quanto foi significativa essa experiência, também 

aponta para os valores e o sentido mais abrangente no qual se insere essa ação em direção aos 

mais velhos, a disposição fomentada pela tendência formativa dessas mediações 

intergeracionais e o ethos/enteléquia dessa unidade geracional das lideranças. Em 

prosseguimento, ao longa da narrativa tecida, há trechos de avaliação em que a narradora 

reitera a justificativa em se narrar aquela temática ou questões, entre os quais destaco os 

seguintes: “Ia conversar com os mais velhos, conversar, perguntar aquelas coisas onde eu 

ficasse sabendo, pois é!” e “Aí eu disse: Aqui a gente, a gente já aprendeu, a gente aprende 

isso aqui porque um dia precisa”. No primeiro, a narradora-personagem sinaliza a ação 

emblemática nesse tempo em que possui por volta dos doze anos de idade, mas também o seu 



211 

 

porquê, que se torna uma justificativa para a própria narração: na conversa com o mais velhos 

é onde poderia saber determinadas coisas. Em minha leitura dessa narrativa, compreendo aí 

que o lugar mencionado é a própria conversa, uma ação só e mais possível quando também é 

uma relação, e vice-versa. Daí que o enredo da narrativa traz um drama, por se tratar de ações 

significativas, e uma trama por conter relações instituídas por sujeitos com diversas posições 

geracionais sob o pano de fundo da dinâmica étnica em um dado contexto social e histórico.  

Dessa maneira, o segundo trecho indica outra justificativa para a história contada e que 

remete à indagação sobre a relação dos mais jovens com os mais velhos e espiritualidade em 

meio a essas trocas. Nela, dona Maria Bela qualifica ação da escrita das rezas de sua avó 

como um processo em que se deu uma aprendizagem, ou seja, a busca por saber e saberes 

junto aos mais velhos, envolve um aprender imbricado a um ensinar.  

Isso me remete aos dizeres de Brandão, da integração entre ensinar e aprender, em que 

há uma transformação por parte de quem aprende e de quem ensina, não mero registro e 

acúmulo. E em consonância com a perspectiva desse autor, a narradora nos traz um outro 

elemento a justificar a narração desses acontecimentos, o aprender também traz uma intenção 

explicitada pelo entendimento de que um dia precisa, ou seja, já se reconhece a pertinência 

desse saber, a reza, no viver de quem a aprende.  

A história contada por Maria Bela segue, alinhada com essas justificativas, segue com 

a narração desses acontecimentos de contato e, chego a pensar, de coeducação intergeracional. 

Ela relata três episódios de busca aos mais velhos para saber acerca do que parece-me se 

referir à espiritualidade, que representam orações de complicação: um com seu Martinho 

(qualificado como “rei” em uma menção a seus saberes refletidos em seus tantos livros de 

umbanda), outro com sua avó (no rito de passagem de sua oração para outra pessoa junto com 

o de seu morrer) e os ensinamentos dos “cabocos”. Esses episódios têm suas resoluções 

apresentadas na narrativa, nos dois primeiros casos, com a participação da escrita como parte 

da mediação intergeracional, e aparece como uma ferramenta cultural auxiliar do aprender a 

reza. No terceiro acontecimento, a narradora introduz duas distinções, pois não menciona a 

escrita no processo de aprender e afirma que os cabocos não ensinam oração, por um jogo de 

linguagem, deixa em suspenso o que vem a ser esses ensinamentos, apesar de reiterar duas 

vezes que há o ensinamento e o aprender. A coda não se faz explicitamente, mas pela 

entonação de suas últimas frases que levam o fim da história para a continuidade da conversa.  

 Um elemento relevante dessa segunda narrativa é a riqueza de tramas e de mediações a 

compor os acontecimentos, o que suas respectivas experiências ao mesmo tempo singulares (o 



212 

 

aprender com os livros de Umbanda do “rei”, seu Martinho; o aprender as orações da avó, 

essas duas com o ingresso da escrita em complemento à apreensão da oralidade desses 

saberes; o aprender com os cabocos), e contínuas, pois uma sucede à outra, não em termo 

cronológicos em si, mas como o fluxo de aprendizagens em experiências relativas à 

espiritualidade. As mediações nesses episódios são diversificadas pelos diferentes sujeitos (o 

“rei”, a avó e os cabocos) que mediam a apropriação dos saberes (a Umbanda, as orações e a 

“besteira véia”), aqueles que participam dessas ações e que introduzem a ideia de uma 

intrageracionalidade (a prima e a neta da avó), além da já mencionada presença da escrita 

como uma das ações mediadoras do aprender nos dois primeiros episódios.  

Essa variedade de mediações denota mais um aspecto que torna a experiência a 

compor o fenômeno geracional e espiritual, irrepetível, particular e singular. E esse fluxo de 

aprendizagens inserem-se em uma práxis existêncial, que assim como e pela experiência, 

aglutina e qualifica os tempos biográficos e histórico, da Maria Bela e dos diferentes sujeitos 

que constituem as comunidades e o povo Tremembé. As imagens seguintes ilustram, 

primeiramente, os Saberes-sementes do Maracá de experiências em torno do que é associado 

à “Espiritualidade”, e por segundo, os Trançados intergeracionais expostos nessas narrativas. 

Neste caso, fica bastante evidente que o aprender tais saberes, implica em se relacionar e se 

apropriar de distintas linguagens e sujeitos de outras gerações e lugares.  

Figura 27: Saberes-sementes do Maracá do Ensiná 

 

                                        Fonte: Arquivo próprio. 

Com o “Rei” detentor dos livros de oração da Umbanda, relações comunitárias, com a 

avó e suas orações repassadas e com os cabocos que estabelecem formas de comunicação 

para a feitura de um ensinamento. Cada uma dessas mediações intergeracionais compõem o 

Uru da Intergeracionalidade Tremembé também. 

O Aprendê pelo Ensiná 

 

Dos livros de Umbanda 

Das orações da Avó 

Dos Caboco 

 



213 

 

Figura 28: Trançados Intergeracionais Narrativa Maria Bela II 

 

                        Fonte: Foto de fundo extraída do TCC do MITS dos professores José Vicente e de Luiz Henrique 

 

5.5.2. Os trançados geracionais dos ramos de Professores 

 

Conforme o que apreendi até aqui quanto à geração de lideranças, políticas e/ou 

espirituais, percebo algumas qualificações que permeiam a visualização de seu pertencimento 

geracional. Uma delas é o engajamento na luta por reconhecimento étnico e demarcação da 

Terra, outra é a restrita ou nenhuma vivencia escolar e que, em alguma medida, relaciona-se 

com terceira, a oralidade constituinte e constituída de semânticas e saberes que a alçam a uma 

Tradição Oral. No entanto, a característica marcante dessa geração e deflagradora dessas 

mencionadas é a ligação afetiva e educativa com seus antigos e daqueles que se comunicam, 

não só, mas sobretudo pelos trabáios, os encantados, os espíritos de antepassados.  

Essa ligação se funda no processo de transmissão geracional, mas é atravessada pela 

dinâmica étnica de qualificação de si e do outro em uma situação intercultural. Contexto esse 

em que a luta pela demarcação da Terra frente aos grandes empreendimentos econômicos 

usurpadores representa, pela enteléquia e ethos da geração liderança, um embate entre 

cosmovisões. Em que a colonialidade a se manifestar em todas as suas facetas, nas relações de 

poder, de saber, do ser e da Mãe Natureza, encontra entre as re-existências, as hermenêuticas 

do encanto, que embora estreitada as vias de sua mediação intergeracional, emergem e 

residem nos afetos e nos saberes de experiência das lideranças, e como apontarei, dos ramos 

professores.  

A geração das lideranças, traz consigo as marcas do laço com a tradição que se dá 

pela ligação com os antigos, traduzida em ações, relações e experiências, frequentemente, 

associadas à espiritualidade. Uma dupla mediação das lideranças com os saberes da tradição 

MÃE 

SEU MARTINHO 

AVÓ 

CABOCOS 

Ia conversar com os mais velhos, 
conversar, perguntar aquelas coisas 

onde eu ficasse sabendo... 

o meu prazer era de ir conversar com os 
mais velhos. 

MARIA BELA 

aos 12 anos 



214 

 

pelos antigos (dos mais velhos aos cabocos) e delas com os Troncos Velhos pelas palavras e 

sentidos nos ensinamentos e aprendizagens da espiritualidade Tremembé. Mediações essas, 

em cujas experiências é possível aludir aos sujeitos com ferramentas culturais delineadoras de 

seu pertencimento geracional e étnico, ou em outros termos, de formas simbólicas peculiares 

produzidas e produtoras de sua relação com o mundo e vida.  

Na verdade, pelas reflexões acerca dos saberes da espiritualidade presentes nas 

narrativas orais das lideranças participantes deste estudo, a noção de forma simbólica de 

Thompson (1998) não apenas é potente para o entendimento da constituição cultural dessas 

Curtas e Longas Histórias, mas possui nexos bastante férteis com a noção de mediação e de 

ação de Wertsch (1995), dentre os quais destaco a tensão permanente e indissociável entre 

sujeito e ferramenta mediacional, da liderança com a palavra e a tradição, para a constituição 

dos saberes, dos rituais, enfim, das formas simbólicas que histórica e biograficamente dizem 

de sua posição geracional frente a outras gerações, e de sua etnicidade perante outros grupos.  

Com essas discussões, fica cada vez mais evidente o teor relacional da espiritualidade 

Tremembé, ancorado, não a tôa em seu fundamento afetivo e experiencial, bem como da 

intergeracionalidade, também parte desse universo relacional pelo qual a espiritualidade se 

inscreve destacadamente na geração das lideranças, herdeiras e mediadoras dos aprendizados 

com os Troncos Velhos. Como sinaliza Tomizaki (2010) pensar uma geração real, é visualizar 

suas dinâmicas relacionais com outras gerações. Dessa forma, é que as lideranças também 

corroboram na mediação entre os ramos dos professores com os Troncos Velhos, pelo menos, 

é o que pude ler e abordarei, entre outros aspectos, acerca desses outros participantes. 

O ramo dos professores, pensado a partir das interlocuções com os/as participantes 

desta pesquisa, trazem algumas caracterizações enquanto geração que, com as visitas 

dialógicas, mobilizadoras de aproximações e de inserções nas comunidades e escolas da Praia, 

da Tapera e da Passagem Rasa, ficaram paulatinamente compreensíveis ao meu olhar de 

estrangeiro: a luta pelo reconhecimento étnico pelo fortalecimento da Escola Diferenciada dos 

Tremembé, a maior vivência escolar no decorrer de suas vidas e a participação na formação 

do MITS de cujos acontecimentos irromperam experiências relativas à espiritualidade ou que 

colaboraram para a apropriação dessa temática. A minha apreensão desses elementos 

possibilitou tanto a reelaboração dos objetivos desta pesquisa, pois, conforme a imagem da 

geração dos professores Tremembé participantes do MITS adquiria cores e traços mais 

definidos, fui delimitando mais a relação intergeracional que seria o ponto de partida e o foco 

maior de minhas interlocuções para entender a inscrição da espiritualidade.  



215 

 

Dessa maneira é que, a fim de ilustrar mais os componentes dessa geração, de seu 

pertencimento (a conexão, a tendência formativa e a enteléquia/ethos), trago aqui algumas 

narrativas orais, entendidas por mim como formas simbólicas refletoras da posição geracional 

e étnica dos/as participantes, de suas mediações e experiências constituintes sua práxis 

existencial em torno do tema espiritualidade. 

Para iniciar a ilustração de algumas de minhas leituras em torno dessas questões 

acima, trago para abrir essa explanação uma narrativa oral da Professora Neide eu reside na 

comunidade da Passagem Rasa, mas ensina na escola da Praia, onde, através das visitas 

dialógicas, tive contato em 2015 com a disciplina Torém e Espiritualidade do Ensino Médio, 

ministrada por ela e pelo Cacique João Venança – da qual assisti e participei de algumas 

ações de suas aulas na própria escola ou de campo na praia de Almofala e na mata. Então, o 

trecho abaixo traz a narração de Neide quanto à minha primeira indagação na entrevista 

realizada no dia 06 de março de 2016, de que contasse um pouco de sua aproximação com a 

temática da espiritualidade ao longo da sua vida. 

  “e o meu avô, minha avó muito católica então a gente tava sempre na igreja e eles também 

acreditavam na espiritualidade de cura e frequentavam também quando necessário né” 

é, desde menina que eu, eu sempre vi os dois lados né, da espiritualidade como cura 

e a parte igreja, né, e o meu avô, minha avó muito católica então a gente tava sempre 

na igreja e eles também acreditavam na espiritualidade de cura e frequentavam 

também quando necessário né, tinha um caso de uma prima, que a gente morava 

junto, era bem pequena, e aí, segundo a minha avó, era o avô, ela tava vendo o avô 

dela e aí ela não conseguia ficar só e eu tava sempra com ela, e eu ficava assim, 

porque ela via e eu não via, (riso) né, até que aí eles foram num terrero, e eu 

acompanhava, eu era a única criança, eu acompanhava né, então eu vivi essa 

experiência cedo mas só que como eu não entendia, eu tinha taaanto medo, dava 

uma angústia tão grande na hora de voltar, quando terminava tudo que voltava 

ficava uma angústia muito grande, eu acho que aquilo gerou um medo em mim né, e 

aí, passou tempo, eu cresci, fiquei adulta ai eu conheci uma senhora, era sogra do 

meu irmão, que também trabalhava com esse lado da espiritualidade de cura e ela 

me convidou uma vez pra eu assistir e aí foi o meu primeiro contato com a entidade 

né, ele veio me perguntar por que que eu tremia tanto, por que que eu tinha medo, aí 

eu disse, eu não sei o por que do medo né, eu não entendia o por que do medo, ai ele 

falou assim que a partir daquele dia eu não ia mais ter medo e realmente eu não tive 

medo, pelo contrário, é, dali eu não tive nenhuma curiosidade de conhecer mais, de 

frequentar mais, a minha curiosidade veio já na faculdade né, tava fazendo o MITS, 

que, a gente passava, cada vez que a gente passava muito tempo fora, fora aqui do 

aldeamento, aí começava a acontecer essas coisas né, as meninas que tinham 

sensibilidade elas começavam a sentir algo espiritual que a gente não sabia, como 

resolver, não sabia como lidar e sofria o grupo todo né, aí a partir de então foi que eu 

fui buscar mais sobre a espiritualidade, por que assim, da forma que eu queria 

entender eu queria que as outras pessoas entendessem também pra aprender a lidar 

com aquilo né, e aí foi que eu, eu, foi uma das pessoas que eu queria que tivesse no 

MITS né uma disciplina sobre espiritualidade, a turma toda achou assim, ‘ahm, 

espiritualidade não’, muita gente é católico né, não tinha tanto evangélico, é 

católico, eu: ‘mas por que não se todo mundo sofre junto do mesmo problema? Eu 

por exemplo eu não sei como lidar mas eu quero entender e vocês que sofrem vocês 



216 

 

também deveriam entender!’ eu sei que foi uma luta pra ter, pra que a gente 

conseguisse colocar na grade curricular mas eu consegui né, aí, assim, e foi bom por 

que a partir de então a gente sofreu menos, todo mundo, por exemplo, os meninos 

que eram quem mais lidavam com elas por conta de força por que elas queriam 

correr, tinham força, então nós mulheres nem se aproximavam né, então eram eles, 

quando a gente começou a conhecer mais a respeito, elas que sofriam começaram a 

procurar né como se prevenir pra não ter que sofrer fora de casa e a gente também 

sabia como fazer quando acontecia né, pra onde levar, enfim...(NEIDE) 

Os componentes do fluxo narrado por Neide estão em consonância com a noção de 

Labov de narrativa canônica, que aqui é chamada por mim de Longa História em distinção à 

Curta História descrita por Flannery (2010). Nesse sentido, essa narrativa oral traz uma 

orientação em que encontro a época de início da narrativa, “desde menina”, da qual se inicia 

a temática ou questão disparadora- os dois lados da espiritualidade- seu encadeamento de 

ações, de tramas e de dramas pessoais e, possivelmente, coletivos. Dessa forma, na seção de 

orientação o ouvinte, ou mesmo o leitor, acessa lugares, tempos e fenômenos priorizados na 

narração: “da espiritualidade como cura e a parte igreja, né, e o meu avô, minha avó muito 

católica então a gente tava sempre na igreja e eles também acreditavam na espiritualidade de 

cura e frequentavam também quando necessário né” (NEIDE). 

A questão orientadora da história contada pela professora traz a espiritualidade em 

meio a personagens do universo familiar, em espaços de referência das práticas espirituais 

locais em que são identificáveis os dois lados dessa temática: a parte da igreja e a como cura. 

Desse modo, com esses trechos ilustradores dessa questão geral da narrativa, a professora, que 

também é personagem na história, situa minimamente seus ouvintes diretos (eu e Mazim) 

quanto ao seu cenário ponto de partida. Em relação a essa temática identifico alguns pontos 

que contribuem na avaliação do porquê ou, em outras palavras, traz justificativas para a 

assunção dessa narração.  

Uma delas, leio no trecho, “aí eles foram num terrero, e eu acompanhava, eu era a 

única criança...”, em que Neide indica a peculiaridade desse episódio apresentado. Que me 

faz pensar, o quanto para esse contexto, é algo particular a presença de uma criança a 

acompanhar sua avó e prima no terrero diante do destaque feito pela narradora acerca disso. 

Principalmente, quando é sinalizada uma constância dessa ação e não sendo ela quem estaria a 

receber o “trabalho” de cura.  

Outro trecho de justificativa para a narração, aparece-me na seguinte parte: “dali eu 

não tive nenhuma curiosidade de conhecer mais, de frequentar mais, a minha curiosidade 

veio já na faculdade né, tava fazendo o MITS...”, que traz os porquês para confecção dessa 

Longa História. No que tange a si mesma, ao demarcar que a partir da experiência com a 



217 

 

entidade seu medo cessou e sua curiosidade também, Neide traz uma justificativa para a 

partilha dessas experiências específicas em forma de narrativa, pois inserem acontecimentos 

significativos a contar, relevantes em sua trajetória biográfica e de seu universo familiar e 

local, de modo que vale a audiência dos ouvintes.  

Esse trecho também realiza um elo entre a experiência do caso da prima com a de 

contato com a entidade, essa ligação em torno do desaparecimento e ressurgimento da 

curiosidade constitui um porquê da contação desses acontecimentos e sugere ao ouvinte a 

existência de um nexo a se revelar no próximo episódio a ser narrado. O mais relevante 

quanto à avaliação neste caso, é que tais justificativas e quaisquer outras giram em torno da 

questão maior sinalizada na orientação da história. 

Em prosseguimento, percebo as orações de complicação em que cada enredo relativo 

a um acontecimento contado e à história no geral demonstram o drama vivido pelos 

personagens em suas tramas de relações e circunstâncias que chegam um clímax. Encontro 

três segmentos de curtos enredos que formam o enredo maior da temática geral: “um caso de 

uma prima”, “o meu primeiro contato com a entidade né” e, no MITS, “fora aqui do 

aldeamento, aí começava a acontecer essas coisas né”.  

Esses trechos tanto apontam essas orações, mas como indicam uma qualidade 

dramática das experiências de cada um dos acontecimentos narrados. Essa sucessão de 

enredos, ligados entre si e com um enredo maior, fazem-me supor, que junto ao fluxo de 

narração, segue um fluxo demonstrativo da práxis existencial acerca da temática orientadora 

dessa história. Em cada enredo, mediações intergeracionais especificas em inscrições da 

espiritualidade de cura que podem ser identificados nessas relações: (a) a prima a ter uma 

visão do avô e a menina narradora a lidar com esse acontecimento enquanto faz-lhe 

companhia; as duas primas em suas interações e relações com a avó (e o avô) nas idas ao 

terrero; (b) a narradora adulta com a sogra do irmão a mediar seu primeiro contato com uma 

entidade; (c) a narradora estudante do MITS com as “meninas” e os “meninos” também 

estudantes, fora do aldeamento, a sentir algo espiritual. 

Consequentemente, identifico também as seções de resolução desses clímax, em 

função dessas mediações específicas, e que trazem a intensidade significativa dessas 

experiências pelos afetos que marcam seus desfechos:  no primeiro enredo, a angústia e o 

medo; no segundo, o contrário do medo; e no terceiro, a curiosidade e o sofrer. O afeto 

emerge e estende-se em ações e relações, impossíveis de afastar desse processo a 

compreensão da sua dimensão ética-política que fomenta e é fomentada nos dramas desses 



218 

 

episódios. Por fim, reporto-me aos componentes dessa Longa História, vejo que a coda surge 

em pequenas transições entre um enredo e outro, até chegar ao desfecho do enredo maior.  

No primeiro enredo, a coda se mostra neste ponto, “e aí, passou tempo, eu cresci”, no 

segundo, “é, dali eu não tive nenhuma curiosidade de conhecer mais, de frequentar mais...” e 

no terceiro, “e a gente sabia como fazer quando acontecia né, pra onde levar, enfim”. A coda 

aqui tem como propriedade reiterar o desfecho para se transitar ou para outro enredo ou para a 

conversa na situação de entrevista. Agora, a título de problematizar melhor alguns pontos já 

mencionados e outros a explicitar, creio ser oportuno dedicar mais linhas em relação à 

temática geral da narrativa, pois nela encontro, e considero ser uma interpretação razoável, 

pelo menos dois indícios: do hibridismo e da interculturalidade constituinte da relação 

religiosidade e espiritualidade; da tradução, das negociações em torno do espiritual.  

Ambos indícios envolvem os contatos entre cosmovisões distintas que se defrontam 

nas fronteiras, entendidas por Bhabha (1998) como entrelugar privilegiado de produção 

cultural pós-colonial. Nesse aspecto, no início da narrativa, a professora traz, um cenário de 

relações de fronteira, geracionais e religiosas/espirituais, que participam da dinâmica étnica 

Tremembé. Na situação contada, noto que o universo familiar é perpassado pela 

espiritualidade de cura através das mediações geracionais entre avôs e primas. Os dois lados 

da espiritualidade têm sua condição de possibilidade a intergeracionalidade, entre primas e 

avôs, entre estar sempre na igreja e também acreditar e frequentar a espiritualidade de cura.  

Os dois lados da espiritualidade parecem expressar essa hibridez na produção de 

formas simbólicas que não se adequam aos cânones religiosos ocidentais, mas dizem de uma 

interculturalidade, conforme Walsh (2005), de um processo e uma ação de criação, portanto, 

de transformação dos códigos de entendimento e de orientação do religioso e do espiritual. 

Assim, os lados da espiritualidade são definidos, segundo Pompa (2003), nas negociações e 

disputas em torno do espiritual que remontam aos conflitos de nosso processo de colonização 

e adentram, mais contemporaneamente, nas tensões da emergência étnica do povo Tremembé.  

Assim, essa narrativa oral com seu tema, os lados da espiritualidade, sugere-me uma 

forma simbólica que traz no fluxo de sua narração de experiências os contornos biográficos e 

históricos do hibridismo dessas tensões de fronteira. Essa narrativa constitui e remete a 

traduções, como ação intercultural e intergeracional, do espiritual em um mundo em 

constante transformação e conflito, que exige dos sujeitos que o habitam uma práxis 

existencial de ressignificação dessa temática.  



219 

 

Dessa maneira, no primeiro e segundo enredo, percebo mediações simbólicas e sociais 

de teor familiar-comunitário-espiritual (a prima, o avô, a avó, o terrero, a sogra do irmão, a 

entidade), e no terceiro, de teor institucional-territorial-religioso-espiritual 

(faculdade/disciplina/grupo de estudantes, fora do aldeamento, católicos e evangélicos, algo 

espiritual). Em todo os três enredos, observo ações de apoio inter e intrageracionais diante de 

experiências inquietantes, marcadas por afetos de sofrimento ou de medo. No caso de uma 

prima, o apoio prestado pela própria narradora-menina junto a sua prima, que por ter uma 

visão, “ela não conseguia ficar só”, o que necessitava da presença da narradora, “eu tava 

sempre com ela”, mas que também não passava isenta dessa experiência pois “eu ficava 

assim, porque ela via e eu não via”. Nesse aspecto, o enredo traz um drama cuja potência 

mobilizadora coloca em questão o estatuto da vidência, quem e o que pode ver e pode ser 

visto? Daí que a recorrência à espiritualidade de cura no terrero pressupõe um ethos ou 

cosmovisão que referende e valide os saberes mobilizados para lidar com a situação, presente 

no início dessa narrativa, “segundo a minha avó, era o avô, ela tava vendo o avô dela” . 

Assim, nesse drama vivido o apoio mobiliza ações, relações e saberes em torno dos 

desafios com que os sujeitos se depararam diante do caso exposto. O apoio pode proporcionar 

o sentimento de cumplicidade que vem pela presença, pela busca por entender o que se passa 

e pelo acompanhamento, nesse caso, de uma ação espiritual local, no terrero, que conta com a 

mediação intergeracional dos avôs para se realizar. Ainda em relação a esse acontecimento, 

percebo que a experiência da espiritualidade Tremembé pode suscitar aos sujeitos 

interrogações profundas e afetos intensos frente a esses fenômenos de difícil compreensão 

imediata e que repercutem nesse próprio sujeito:  

então eu vivi essa experiência cedo mas só que como eu não entendia, eu tinha 

taaanto medo, dava uma angústia tão grande na hora de voltar, quando terminava 

tudo que voltava ficava uma angústia muito grande, eu acho que aquilo gerou um 

medo em mim né (NEIDE). 

A percepção da qualidade dos afetos, nesse exemplo, medo e angústia, é fundamental 

para a compreensão da experiência do acontecimento e de suas repercussões no curso da vida 

das pessoas envolvidas, que poderão sentir, inclusive, de modos distintos e com 

desdobramentos diversos em suas trajetórias biográficas.  

O segundo enredo, o meu primeiro contato com a entidade, já surge como 

desdobramento do anterior, no sentido de que suas inquietações e interrogações não se 

extinguem, pelo contrário, continuam nesse encontro. Trago novamente o trecho em questão 

pois considero ser um relato muito rico do debulhar biográfico e histórico da espiritualidade: 



220 

 

e aí, passou tempo, eu cresci, fiquei adulta ai eu conheci uma senhora, era sogra do 

meu irmão, que também trabalhava com esse lado da espiritualidade de cura e ela 

me convidou uma vez pra eu assistir e aí foi o meu primeiro contato com a entidade 

né, ele veio me perguntar por que que eu tremia tanto, por que que eu tinha medo, aí 

eu disse, eu não sei o por que do medo né, eu não entendia o por que do medo, ai ele 

falou assim que a partir daquele dia eu não ia mais ter medo e realmente eu não tive 

medo (NEIDE) 

 Uma experiência da espiritualidade adentra na vida na narradora, mediada pela 

intergeracionalidade presente em seu universo familiar, concretizada por um convite a um 

trabalho com o lado da espiritualidade de cura. No acontecimento do primeiro contato, a 

interlocução com a entidade e a retomada do medo de outrora e do momento presente. Tal 

afeto, expresso em tremor, alude à força dessa experiência em que é a própria entidade quem 

se volta ao seu sentir. Interessante notar o nexo entre medo e não entendimento nos enredos. 

No primeiro, o medo por não entender, em uma experiência que se deu muito cedo. No 

segundo, o não entendimento do por quê do medo, o não saber o por quê do medo. A 

integração entre saber e afeto profundamente evidentes nesses acontecimentos. E o que 

desconstrói esses nexos mencionados? Na narrativa, leio que a experiência sobre a mesma 

questão e com intensa força afetiva, possibilita a perda do medo e uma mudança de atitude.  

 O terceiro enredo, relativo ao MITS, “fora aqui do aldeamento, aí começava a 

acontecer essas coisas né”. Traz elementos bastante interessantes sobre as novas disposições 

frente à espiritualidade. Um diz respeito a acontecimentos de difícil entendimento a ocorrer 

após um tempo fora do aldeamento. Mais uma vez, experiências extremas, desafiadoras dos 

entendimentos, apesar de serem associadas ao espiritual: “aí começava a acontecer essas 

coisas né, as meninas que tinham sensibilidade elas começavam a sentir algo espiritual que a 

gente não sabia, como resolver, não sabia como lidar e sofria o grupo todo né” (NEIDE) 

 Daí, emerge mais uma busca por parte da narradora pela espiritualidade. Se no 

primeiro enredo, ela considerava cedo sua experiência, o que não lhe impediu de acompanhar 

e ir ao terrero. Agora, na ausência do medo, mobilizada pela experiência fora do aldeamento, 

a narradora destaca seu buscar, seu querer entender, aprender a lidar com aquilo. Esses 

aspectos convergem com a proposição da espiritualidade como experiência, permeada de 

afetos, deflagradora de interrogações e de produção de sentido para a vida e a existência.  

O que torna ainda mais rica, é essa passagem de uma busca individual para as demais 

pessoas, quando Neide, junto com outros, visualiza a espiritualidade em uma disciplina do 

MITS. É o ingresso de mediações escolares sobre uma temática, até então inscrita nas 

mediações do universo familiar e comunitário. Essa entrada da espiritualidade em instituições, 

neste caso, a escola Tremembé, possui um intuito muito definido para a professora: que as 



221 

 

pessoas entendessem, aprendessem a lidar com isso. À resistência inicial exigiu, nos dizeres 

de narradora, uma luta para o adentrar desse tema no currículo. Em parte, cogito que a 

variedade de religiosidades (católicos e evangélicos) entre os Tremembé fundamentou 

negações quanto a esse tema. Certamente, uma resistência à espiritualidade de cura, a esse 

lado, e possivelmente denotadora de uma tensão entre cosmovisões distintas. Momento esse 

de luta que pareceu envolver um debate, reflexões acerca dessas experiências e do sofrimento 

de todos/as em episódios como o mencionado na narrativa. Sejas para as pessoas com 

sensibilidade ao espiritual, seja para as que as acompanhavam. Ao adentrar nas mediações 

acadêmicas, a espiritualidade, sobretudo a de cura, insere-se em um lugar dos saberes 

fundados tradicionalmente por cosmovisões eurocêntricas, em que a escrita é uma mediação 

privilegiada nesse espaço e na sistematização e transmissão desses referidos saberes.  

A espiritualidade de cura então, ao passo em que insere a Tradição Oral nesse cenário, 

leva ou fortalece as mediações que lhe são peculiares -os mais velhos, as lideranças como 

interlocutores prioritários para o acesso e entendimento dessa tradição, a valorização das 

interações dos universos familiares dos próprios estudantes e das experiências de 

espiritualidade vividas ou ocorrentes, inclusive, durante o período do próprio MITS.  

Com a entrada dessa disciplina, na ótica da professora, as pessoas passaram a sofrer 

menos, desde as meninas com maios sensibilidade ao espiritual, aos meninos que, em certos 

momentos tinham que segurá-las pois elas queriam correr e apresentavam muita força. O 

sofrer menos por conta dessas situações originou-se do “conhecer mais a respeito” que 

acredito ter proporcionado às pessoas outras mediações com a espiritualidade e como 

desdobramentos a procura de “como se prevenir pra não ter que sofrer fora de casa e a gente 

também sabia como fazer quando acontecia né, pra onde levar, enfim...”.  

O ingresso dessa temática nesse espaço escolar-acadêmico, como uma disciplina, 

segundo essa narrativa, fortaleceu a conexão da experiência da espiritualidade com mediações 

simbólicas e sociais a permitir a apropriação de ações, significados e saberes a aplacar os 

afetos até então presentes nos referidos momentos. A intergeracionalidade, pelo que apreendo 

desse enredo particular e da história no geral, faz-se atuante como uma ponte de comunicação 

e de mediação por onde as pessoas se encontram com o espiritual, com saberes relativos à 

espiritualidade. O contato com a entidade ou com espírito surge na intrageracionalidade entre 

as primas e na intergeracionalidade originada na interação com a sogra do irmão, o que 

mostra o traço familiar dessa dinâmica geracional, em cujas experiências a espiritualidade 

ingressa enquanto experiência. Pois nesses casos, mais do que uma diferença etária, 



222 

 

experiências formadoras de posições geracionais distintas, fazem do contato entre gerações 

uma interação com o espiritual em si, como no caso da prima ao ver o avô e da conversa da 

narradora com a entidade. Assim, apresento as imagens dos Saberes-sementes do Maracá de 

experiências de Espiritualidade narradas pela professora e dos Trançados intergeracionais 

lidos nos enredos dessa Longa História tecida por essa professora da Escola da Praia. 

Figura 29: Saberes-sementes dos Maracá “Os dois lados” 

 

Fonte: arquivo próprio 

Os saberes-sementes do maracá das experiências dessas narradas ingressam nas 

tramas intergeracionais contadas, de modo que, os enlaces entre gerações constituem 

significados da e para a espiritualidade Tremembé. Assim, a dinâmica geracional não é mero 

cenário no qual os saberes pairam independentes, mas relação constituinte, não única,  onde se 

dá seu ingresso e inscrição semântica. Inclusive, com um caráter mediador e recursivo da 

etnicidade demarcada pela presença de entidades espirituais, em algumas narrativas colhidas, 

entendidas como Troncos Velhos encantados. 

           Figura 30: Trançados Intergeracionais Narrativa “Os dois lados” 

 

                      Fonte: Foto de fundo extraída do TCC do MITS dos professores José Vicente e de Luiz Henrique 

Trabalho com Espiritualidade de Cura: 

conversa com a Entidade 

  Os dois lados: de Cura 

          e a Igreja 

Fora do aldeamento: sentiam 
algo espiritual 

Não entendia = medo 

Não sabia lidar = sofria 
Disciplina no MITS 

Saber como lidar 
 

uma prima, que a gente morava junto, era 
bem pequena, e aí, segundo a minha avó, era 
o avô, ela tava vendo o avô dela e aí ela não 

conseguia ficar só e eu tava sempra com ela 

a entidade né, ele veio me perguntar por que que eu 
tremia tanto, por que que eu tinha medo, aí eu disse, 
eu não sei o por que do medo né, eu não entendia o 

por que do medo, ai ele falou assim que a partir 
daquele dia eu não ia mais ter medo... 

NEIDE:  

- criança 

- adulta 

-professora 

 

- Prima, Avô e Avó 

- Sogra do irmão e 

Entidade 

- Disciplina MITS 



223 

 

6 NATUREZA, INTERGERACIONALIDADE E ESPIRITUALIDADE 

 

Em tópico anterior, sinalizei as grandes categorias temáticas do conjunto de narrativas 

que pude experienciar sua construção nas visitas dialógicas impulsionadoras das observações, 

participações e entrevistas episódicas realizadas. Essas categorias foram a Natureza, a 

Medicina Tradicional e o Torém. Conforme dito, seu debulhar ocorreu já no decorrer dos 

momentos de aproximação e de inserção das visitas dialógicas, pois foram as palavras 

enunciadas pelos participantes nas entrevistas, nas Marchas, em Assembléias e nas 

apresentações que assisti dos TCC´s do MITS, que orientavam, explicita ou implicitamente a 

que esse tema, a espiritualidade, refere-se e a quem procurar para conhecer melhor sobre ela. 

 Já nos momentos de interlocução, em visitas a lideranças ou professores, em 

entrevistas ou em participações em seminários (sobre o currículo na Tapera e o do Uru da 

Diversidade de Saberes Tremembé na Passagem Rasa), essas palavras emergiam de forma 

potente para a possibilidade de comunicação e de entendimento mínimo para a própria 

conversa e troca de ideias. Esse valor de código de interação e de interpretação acerca do 

tema, ainda antes do momento de transcrição e de análise/compreensão também corroborou 

para a transformação dessas palavras em categorias orientadoras do meu olhar sobre as 

histórias e suas narrativas intrínsecas. 

 Assim, as narrativas que trago aqui, neste tópico Natureza, Intergeracionalidade e 

Espiritualidade, são emblemáticas dessa triangulação sugerida, pois trazem as experiências 

de mediações intergeracionais nas quais há a inscrição da espiritualidade Tremembé. Além 

disso, são narrativas, cuja experiência de ouvi-las na situação de entrevista e de transcrevê-las 

proporcionaram-me leituras da palavra e do mundo (FREIRE, 1987) de forte potência 

compreensiva dos objetivos desta pesquisa sobre os acontecimentos, os dramas e tramas de 

seus personagens. Processo esse que indica uma experiência de e na leitura (LARROSA, 

2015) dessas narrativas já transcritas, que junto com os procedimentos de categorização 

temática (MORAES, 2005; CRESSWELL, 2013) constituem essa “leitura profunda” dos 

constructos acerca da espiritualidade nas relações intergeracionais Tremembé. 

A confecção que faço na ideia de “leitura profunda”, parte dos aspectos apontados por 

Freire (1987) quanto às relações indissociáveis entre texto e contexto, entre palavra e mundo, 

tecidas por e em um corpo consciente. Junta-se à compreensão das formas simbólicas da 

Hermeneutica Profunda de Thompson (1995), a considerar seus aspectos simbólicos e 

sociohistóricos inerentes. Então, em continuidade ao exercício de “leitura profunda” da 



224 

 

espiritualidade e da intergeracionalidade nas narrativas de lideranças e de professores, chego à 

apreciação junto àquelas referentes à categoria Natureza. São formas simbólicas interculturais 

trançadas nas intencionalidades, das mediações e dos afetos constitutivos dessa palavra. 

Para iniciar essa tessitura compreensiva, trago algumas histórias de encante no espaço 

em que hoje é a escola da Tapera e em seu entorno. Nessas histórias, participam outros seres 

da natureza, não humanos, em mediações intergeracionais dentro do cenário escolar e 

comunitário. Desse modo, segue abaixo as narrativas de Dona Elita, pertencente à geração das 

lideranças, e de Joelma, da geração de professores/as, da referida escola.  

  A primeira história que trago, então, foi contada por Joelma, professora da escola da 

Tapera, por sinal, conforme me foi dito por outros professores, com uma forte participação 

nas práticas escolares daquela comunidade, tendo ensinado, inclusive a alguns dos atuais 

professores. Em uma entrevista coletiva, realizada em 18 de março de 2016, na sala da 

secretária da referida escola, Joelma junto com Lulu e Gustavo, professores, à época das 

disciplinas sobre Medicina Tradicional em diferentes turmas do ensino fundamental e médio.  

Essa história surge no decorrer da conversa entre os professores, quando, após 

comentarem sobre os desafios em abordar a temática da espiritualidade dentro do contexto 

plurireligioso das turmas, Joelma aponta:  

é assim, porque assim, a gente tem que aprendê, né, essa importância, se nós somos 

Tremembé, nós tem que sabê, por mais que tem, influencia é do, do evangélico, do 

catolicismo, mas nós temo que sabê que a espiritualidade é nossa, é do povo 

Tremembé, né, e temos que valorizar (JOELMA, 2016). 

Esse pequeno trecho traz consigo e me remete à reflexão que fiz, na leitura da 

narrativa da professora Neide, com a temática maior, os dois lados da espiritualidade, do 

hibridismo como marca da produção cultural nos contextos pós-coloniais. O lugar de 

enunciação sobre a espiritualidade, é um entrelugar, fronteira de contato e de influência, que 

traz e delineia as circunstâncias sociais e históricas dos aprendizados, do que saber, que saber 

traz o pertencimento étnico, o que e por que valorizar.  

Nos interstícios das relações geracionais e étnicas, as formas simbólicas são 

produzidas, partilhadas, interpretadas e reconstruídas de modo a compor e refletir as relações 

entre significado e poder. Assim, as formas simbólicas da espiritualidade do povo Tremembé 

emergem dessas relações, em uma produção cultural marcada pelo hibridismo no qual 

observo a interculturalidade como a característica das apropriações geracionais e étnicas em 

torno da espiritualidade. O contexto plurireligioso está envolto nessas relações entre 

significado e poder, que são inseridas e delineadoras do processo de narração das experiências 



225 

 

das mediações geracionais e étnicas em torno do tema espiritualidade. Assim, ao ler as 

histórias que se seguem, parto do pressuposto de serem formas simbólicas interculturais, pois 

seus contornos e teores são definidos no hibridismo de suas fronteiras geracionais e étnicas. 

6.1. “Aqui foi Morada dos Encantado, foi Morada dos Troncos Velhos” 

 

Nesse sentido, sigo para a análise dessa narrativa oral produzida pela professora 

Joelma que reproduzo na íntegra abaixo: 

até que, quando, é teve, o ensino médio, 2013, 2012, eu lembro que teve, que o 

Henrique trabalhava com a turma e ele chegou a levá várias vezes aula de campo pra 

mata, momento sagrado né? Levá pra mata aqui, ao lado do colégio, né, e aí até a 

gente via nas fotos, eles debaixo assim, de umas árvore bem escura, e umas 

liderança, dando a palestra, cortando a planta, assim, é um momento de 

espiritualidade, porque quando você tá debaixo de uma mata, duma árvore, ali, ali 

você, quem, quem, se concentra, sente, né, sente ali, que ali tem algo, é espiritismo 

né? Como aqui, como aqui na escola, como aqui na escola você observa, você já foi 

testemunha disso, que esse ambiente, é um ambiente sagrado, ambiente onde tem, 

encantado aqui dentro, né, tem encantado, aqui foi morada dos encantado, foi 

morada dos troncos velhos, nós conversando com as nossas lideranças, ‘ah, aquela 

área dos troncos velhos’, né, ‘que é a morada dos Cabral’, dos troncos velhos, então 

a gente sente, né, num é só uma pessoa, que já sentiram, várias pessoas que 

chegaram aqui, sente, sente algo que num é normal, né, e aí assim, e que nós temos 

que vivenciar dentro da nossa escola, porque se não vai se perder (JOELMA, 2016). 

 A narrativa acima constitui uma Curta História que possui parcialmente os 

componentes da narrativa clássica conforme descrito por Flannery (2010). Os elementos de 

orientação dos ouvintes e, agora, leitores, fica bastante nítido no trecho ao lado: até que, 

quando, é teve, o ensino médio, 2013, 2012, eu lembro que teve, que o Henrique trabalhava 

com a turma e ele chegou a levá várias vezes aula de campo pra mata, momento sagrado né? 

 O cenário dessa narrativa, composto por personagens, tempos, espaços e ações do 

espectro experiências da geração dos ramos de professores, conjuga acontecimentos escolares 

e comunitários, que integram um tempo, o momento sagrado, um espaço, a mata, em uma 

ação, a ida à aula de campo, de pessoas, a turma do ensino médio. 

 Como elementos de justificativa para os dois enredos dessa narrativa, observo o dois 

trechos, cada um ao final de um dos enredos. No primeiro, acerca da aula de campo na mata, 

o trecho “é espiritismo né?” indica o porquê da contação desse acontecimento por sua 

sacralidade. Para seguir ao outro enredo, a narradora insere uma referência a uma experiência 

comum a um dos outros professores “você já foi testemunha disso”, com essa parte ela 

fortalece a legitimidade do próximo enredo frente à orientação feita. Por fim, identifico uma 

justificativa relativa ao segundo enredo sobre a sacralidade da escola, “num é só uma pessoa, 



226 

 

que já sentiram”, em que novamente, estende o acontecimento a outras pessoas, mais 

especificamente, a afetos perante as experiências de espiritualidade na escola.  

 Como disse anteriormente, é uma Curta História com dois enredos, pois é possível 

identificar orações de complicação mas que não chegam a desaguar em um clímax 

propriamente e assim não carecem de uma típica resolução. A isso atribuo a peculiaridade das 

interações sociais que constituem essa narração, uma entrevista em grupo, em que a extensão 

da fala de uma participante impediria a fala dos demais e as interlocuções dessa conversa em 

grupo. A passagem da palavra entre os/as participantes, os instantes de escuta e de fala, de 

continuidade e de mudança das ideias.  

 A frase final, aos moldes da coda, “e aí assim, e que nós temos que vivenciar dentro 

da nossa escola, porque se não vai se perder”, além de anunciar o desfecho dessa história 

para que os demais professores possam seguir na conversa em andamento, reitera a posição de 

Joelma quanto ao que se deve saber e aprender. Algo a se vivenciar na escola, sob o risco de 

se perder. Daí, ao meu ver, um destaque a algo a ser vivido e não somente sabido. Nessa 

história, leio um acontecimento revelador de outras mediações nas quais a experiência de 

espiritualidade pode se inscrever. Trata-se de ações escolares, a mediar a relação de possíveis 

gerações de estudantes do ensino médio com a geração de lideranças, e, desse modo, com os 

antigos, os Troncos Velhos.  

Como sinaliza Wertsch (2000), a ação mediada traz consigo a tensão irredutível entre 

agente e ferramenta cultural, a ação escolar, da aula de campo, em uma leitura pertinente a 

este estudo, carrega a unidade entre professor e saberes da espiritualidade, promotora da ação 

em direção à mata e à liderança. Estudantes do ensino médio debaixo de uma árvore escura a 

ouvir a palestra de lideranças que enquanto dizem, cortam plantas, ou enquanto cortam 

plantas, dizem. Árvore, planta, lideranças, professor e estudantes em uma configuração e 

situação na qual os saberes permeiam a todos, o ensinar é possibilidade de todos, e a posição 

geracional das lideranças as concede uma enunciação peculiar nesse contexto mas com o qual 

transfere em plenitude a sacralidade para esse momento de ensino e aprendizagem.  

Um cenário retratado pela professora condizente e crucial não para se falar da 

espiritualidade somente, mas para senti-la: “assim, é um momento de espiritualidade, porque 

quando você tá debaixo de uma mata, duma árvore, ali, ali você, quem, quem, se concentra, 

sente, né, sente ali, que ali tem algo”. 

 O cenário acima descrito favorece, condiz e a concentração possibilita o afeto, o sentir 

a existência de algo ali, naquele lugar. O que torna a aula de campo na mata um momento 



227 

 

sagrado. A mata ao lado do colégio. Assim, as mediações intergeracionais se fazem presentes 

e nelas ingressa a espiritualidade, mas, neste caso, outros seres participam da experiência 

dessa mediação, a árvore, a planta e a mata, conforme relações e interações se desenvolvam.  

Há várias nesse acontecimento, a ida à mata, a palestra das lideranças e o corte da 

planta, e, relevantemente, a concentração. Em todas elas, a referência a um outro, mesmo, 

inclusive, que esse outro seja a si mesmo. E esse algo, que para se sentir é necessário se 

concentrar, é o espírito. Desse curto enredo, a narradora desloca-se para a escola, ambiente 

anteriormente morada dos encantados, dos Troncos Velhos, de onde alude-se sua sacralidade. 

Algo sabido pelo sentir de várias pessoas que chegaram aqui, em que aqui é a escola. E pela 

intergeracionalidade dos professores com as suas lideranças: “nós conversando com as nossas 

lideranças, ‘ah, aquela área dos troncos velhos’, né, ‘que é a morada dos Cabral’, dos 

troncos velhos”. A natureza presente pela referência à árvore, à planta, à mata, mas também 

passível de ser lida na escola, pelos encantados que existem em seu interior. O que apreendo 

pelas demais entrevistas e acontecimentos dos quais participei, o próprio ambiente escolar não 

elimina a natureza de si, pois nele os encantados se fazem presentes.  

E esse entendimento tem seu debulhar concretizado quando os professores, assim 

como nas mediações do universo familiar, buscam os mais velhos, as lideranças para saber e 

assim aprender sobre o passado do lugar onde hoje é a escola: “aqui foi morada dos 

encantado, foi morada dos troncos velhos, nós conversando com as nossas lideranças, ‘ah, 

aquela área dos troncos velhos’, né, ‘que é a morada dos Cabral’, dos troncos velhos”.  

 As lideranças exercem nessa dinâmica geracional e étnica, um papel de transmissão 

das semânticas dos Troncos Velhos às demais gerações, por meio, por exemplo, do ingresso 

da espiritualidade no currículo da escola com a disciplina Medicina Tradicional e do próprio 

MITS. Dessa maneira, professores/as, em uma unidade geracional, como a daqueles que 

participaram do MITS, passam a exercer uma mediação, entre as lideranças/Troncos Velhos e 

estudantes. Um caso peculiar, que pude vivenciar, foram as aulas sobre a Espiritualidade 

Tremembé no ensino médio da Praia, conduzidas pelo Cacique João Venânça e a professora 

Neide. Nessa oportunidade, pude presenciar um momento de “concentração” na beira do mar 

de Almofala, orientado pelo cacique, que destacava “elementos” da Natureza como o mar, o 

vento, o som dos pássaros e suas relações com os Tremembé e a espiritualidade. Nesse caso, a 

experiência produtora de saberes ali vivida, era mediada recursivamente pelo cacique e a 

própria Natureza, em suas diversas expressões e forças.  



228 

 

Destaco, quanto à mediação junto aos Troncos Velhos e à Natureza, que também se dá 

no universo familiar, já que muitos estudantes, professores e lideranças tem algum parentesco, 

e na comunidade. Nas ações, acontecimentos e relações que se dão na Tapera e demais 

localidades de Almofala ocorrentes por razões não exclusivamente da dinâmica escolar, mas 

que até chegam a influenciá-la (a Marcha Tremembé, a Assembléia do povo Tremembé etc).  

Ainda quanto a essa narrativa, leio nos seguintes trechos relevantes aspectos da 

relação entre escola, mata e sagrado, “ali, ali você, quem, quem, se concentra, sente, né, sente 

ali, que ali tem algo, é espiritismo né?” e “então a gente sente, né, num é só uma pessoa, que 

já sentiram, várias pessoas que chegaram aqui, sente, sente algo que num é normal, né”. 

As frases acima surgem na história como momentos da narração em que se ratifica o 

sentir como modo de apreensão da existência de algo, de espiritismo, de algo que num é 

normal encontrado na escola e na mata ao seu redor. Esse sentir, agregaria uma experiência de 

espiritualidade em mediações intergeracionais, de professores e/ou de lideranças, com a mata 

e com os Troncos Velhos. Pela mediação da concentração como ação na qual se dá o contato 

e a comunicação com este algo, identificado pelos antigos, com a palavra encantado.   

Em consonância com a narrativa apresentada em outro tópico, de seu Zé Domingo, 

transporto seus saberes de espiritualidade passíveis de contribuição para o entendimento desse 

processo. A potência afetiva e significativa da experiência do sentir que tanto afirma a 

existência desse algo, como deflagra as buscas em saber e entender acerca dele. Sentir que 

pode ser potencializado pela mediação da concentração. Daí que, o sentir na narrativa de 

Joelma, parece-me também trazer essa função, de afirmação de algo que num é normal, mas é 

da e está na natureza. Assim, a passagem da palavra algo para “morada de encantado”, “área 

dos Troncos Velhos” e “morada dos Cabral”, envolve dúvida que admite a incerteza como 

parte dessa realidade e de sua apreensão, e que, por isso, mobiliza rumo a mediações 

intergeracionais pelas quais as palavras dos antigos se encontram com as dos mais novos em 

busca de entendimentos acerca da espiritualidade do povo Tremembé. 

 Nessa hermenêutica do encanto, a mata é morada dos antepassados o que sacraliza o 

acontecimento da aula de campo, em que o sagrado da natureza se presentifica no cenário da 

narrativa (árvore, planta, mata, lideranças, professor e e estudantes) e pelas relações entre 

esses componentes na medida em que emergem o sentir, a dúvida e a interpretação do encanto 

que permeia esses momentos e lugares.  

Assim, segue a imagem dos Saberes-sementes do Maracá de experiências com 

profundas inscrições na semântica da Natureza e da escola. 



229 

 

                 Figura 31: Saberes-sementes do Maracá “Morada dos Encantados” 

 

             Fonte: arquivo próprio. 

 Esses Saberes-sementes surgem das mediações intergeracionais na história enunciada 

pela professora Joelma, em experiências também suscitadas, no dizer de Manoel Domingos, 

como obra da natureza, conforme mostrado. A narrativa dos enlaces intergeracionais nos 

quais a espiritualidade ingressa, embora situada na Mata, também pode fazer alusão a 

mediações presentes em outras escolas e localidades, como a Praia e a Passagem Rasa, pois 

nestas tive a oportunidade de ouvir histórias que trazem elementos próximos a esses saberes. 

                  Figura 32: Trançados Intergeracionais Narrativa Joelma 

 

     Fonte: Foto de fundo extraída do TCC do MITS dos professores José Vicente e de Luiz Henrique. 

Diante, portanto, dessa narrativa da aula de campo na Mata, leio indícios de Saberes-

sementes do Maracá de experiências de ligação com o Encanto, ou seja, palavras 

anunciadoras de saberes mediadores da vinculação de professores e de lideranças com o 

espiritual, com a morada dos encantados, com os Troncos Velhos. Na imagem abaixo, ilustro 

o que estou a ler como saberes mediadores dessa referida ligação: 

Escola = ambiente 

sagrado 

 

Concentrá                Sentir 

 

 

Morada dos Encantados 

Morada dos Troncos 

Velhos 

Aula de campo na mata 
Palestra da liderança 

e aí até a gente via nas fotos, eles debaixo assim, 
de umas árvore bem escura, e umas liderança, 
dando a palestra, cortando a planta, assim, é um 
momento de espiritualidade.... 

nós conversando com as nossas lideranças, ‘ah, 
aquela área dos troncos velhos’, né, ‘que é a 
morada dos Cabral’, dos troncos velhos... 

Liderança 

Morada dos Encantados 

Morada dos Troncos Velhos 

Joelma 

Estudantes 

 



230 

 

      Figura 33: Saberes-sementes de Ligação com o Encanto. 

 

   Fonte: Arquivo próprio  

 Esses Saberes-sementes mediam a interpretação e possibilitam a experiência com o 

encanto e de encanto. Dessa maneira, tanto são condição para a apreensão dessas 

experiências, como para sua vivência. São transgeracionais no sentido de estarem além das 

fronteiras de cada uma dessas gerações, conforme abordarei na continuidade dessa leitura 

profunda das narrativas. E são intergeracionais pois emergem em mediações escolares e 

comunitárias promovidas e promotoras de relações entre professores, estudantes, lideranças e 

os Troncos Velhos Encantados.  

A leitura dos indícios desses Saberes-sementes teve seu início nas próprias entrevistas 

quando me despertava a imaginação quando sujeitos geracionais enunciavam o sentir e o 

concentrá em suas experiências, por eles/as, relacionados à Espiritualidade. mas até então, 

essa apreensão me ocorria sobre a potência significativa dessas palavras, mas de modo 

separado. Foi na transcrição da entrevista com seu Zé Domingo que pude alcançar um pouco 

da língua da Tradição dos Antigos, quando ele traz em sua narrativa o sentir e a dúvida 

conjungados. Assim, o primeiro traz os afetos como mediadores e integrantes da experiência 

com o encanto, e, pela complexidade e inquietude desse processo, a impossibilidade de 

explicações totalizantes, esse não saber mobilizador da experiência, é anunciado com a dúvida 

em contraponto à crença que, ao que parece, oferece um saber total. 

Dessa forma, com a leitura profunda dos vestígios desses saberes da Tradição dos 

Antigos, compreendi com o dizer do Cacique João Venança e nas narrativas de muitos/as 

professores/as, como a de Joelma da Tapera, a de Andreína do Mangue Alto e a de Vilca da 

Passagem Rasa, sobre o concentrá também como mediador e integrante das experiências de 

Espiritualidade Tremembé. Assim, pude compreender que esses Saberes estão juntos, como 

Saberes de Ligação com o Encanto 

Concentrá 

 

 

 

 Dúvida                    Sentir 



231 

 

as sementes dentro do Maracá, e o chacoalhar deles, pelas experiências de mediações 

escolares-comunitárias e intergeracionais, promovem o ingressso e a inscrição da 

espiritualidade nesses acontecimentos.  

São, em minha leitura, saberes orientadores da Hermenêutica do Encanto, do processo 

dialógico de interpretação e de efetivação dessas experiências. E, junto com os demais 

Saberes-sementes e trançados intergeracionais colhidos nesta pesquisa, constituem uma 

Espiritualidade de Encanto, a se somar àquelas que Brandão (2009) identifica na história do 

Brasil.  Em convergência com esses aspectos que, traduzo como parte da hermenêutica do 

encanto a se dá por intermédio desses saberes de apreensão da espiritualidade, a 

concentração, o sentir e a dúvida, trago outra narrativa de Joelma, na mencionada situação de 

entrevista em grupo, que ela conta abaixo após eu lançar uma pergunta sobre as histórias 

presentes ali na própria escola e sobre a escola. Em resposta a essa pergunta, a entrevistada 

traz a seguinte História. 

 

6.2. “A gente sente que tem algo aí nesse cajueiro...alguma coisa encantada” 

 

é, esse cajueiro, bem de frente, ali, ao lado, a liderança do ti Calisto né, quando ele 

era vivo, ele nunca deixou cortar o cajueiro, e a gente num sabia por que, sempre 

quando iam o, o jardineiro tentava cortar, ele, falava pro Evandro vinha pedir pra 

não cortar, ai a gente sente que tem algo, ai nesse cajueiro, né, algo, alguma coisa 

encantada, alguma coisa, deles né, dos mais velhos, ai, a gente também não cortou, 

não corta, permanece ali, e eu acho que tem alguma coisa encantada aqui nesse 

cajueiro, né (JOELMA, 2016). 

 

 O trecho acima é composto de uma Curta História com enfoque no que se refere à 

relação com a alteridade da Natureza, aqui simbolizada no cajueiro. Nela há uma relação 

entre uma liderança e uma das árvores do cenário da escola, cujo breve enredo envolve a sua 

defesa, que não seja derrubada. O modo como a narradora tece a apresentação dessa Curta 

História valoriza o aprendizado para ela e professores, que subtendo em “a gente”, diante 

atitude perseverante de Ti Calisto em não cortar esse cajueiro. Um aprender diante da 

experiência do outro, da geração de velhas lideranças, e pela experiência com o outro na 

situação narrada: “alguma coisa encantada, alguma coisa deles né”. 

 Observo, então, a intergeracionalidade do olhar da narradora que torna a experiência 

da liderança na relação com o cajueiro, educativa pois ao ser narrada promove uma 

elaboração por parte da narradora dos sentidos desses acontecimentos. Exige, nesse ato de 

contar a adoção ou o debulhar de saberes para a compreensão dessas experiências.  



232 

 

 Dessa forma, a primeira narrativa partilhada quanto à escola da Tapera, constitui uma 

Curta História (CH), pois a brevidade de alguns de seus componentes surge em acordo com a 

situação de entrevista coletiva, em que a palavra circula mais entre os/as participantes e torna 

as narrativas mais curtas, porém não menos polissêmicas e polifônicas. Nesse sentido, a 

orientação dessa primeira CH é explicitada nas primeiras linhas da transcrição ao anunciar ao 

narratário o cenário e seus integrantes principais: o cajueiro e a liderança Ti Calisto.  

Os trechos seguintes trazem a conjunção dos componentes de orientação e de 

avaliação, pois neles pude descobrir outros personagens da História: a gente (os professores), 

o jardineiro e Evandro. O componente avaliação engloba as justificativas que a narradora 

lança para a escolha e desenvolvimento daquele narrar acerca do cajueiro nunca cortado 

quando a liderança era viva. São orações mas que por sua brevidade, não chegam a produzir 

um encadeamento provocador de um clímax, pelo contrário já apontam os desfechos tomados 

pelos personagens.  

Diante deles, identifico na narrativa trechos avaliativos que valorizam as breves 

orações delineadoras do enredo da História: “...quando ele era vivo, ele nunca deixou cortar 

o cajueiro, e a gente num sabia por que...” e “...aí a gente sente que tem algo, ai nesse 

cajueiro...”. Esses pontos justificam a história relatada, expressa na oração “...sempre quando 

iam o, o jardineiro tentava cortar, ele, falava pro Evandro vinha pedir pra não cortar”. 

 Não há na História uma resolução propriamente, pois a narrativa não se dá por via de 

um encadeamento progressivo das ações, mas por outro lado, traz profundas avaliações, como 

diz Flannery (2010), que traduzem a pertinência e a relevância da História frente ao tema 

apresentado na entrevista.  

Os aspectos que corroboram nesse sentido são “e a gente num sabia por que...”, “aí a 

gente sente que tem algo, aí nesse cajueiro, né, algo, alguma coisa encantada, alguma coisa, 

deles né, dos mais velhos”. 

 São referências a um campo semântico de dúvida, aquilo sobre o qual não se sabe, mas 

através do sentir se apreende algo no cajueiro alvo de defesa da liderança Ti Calisto. Como 

observo em outras narrativas, em alusão ao pensamento de Ricoeur, as ações de lideranças são 

tecidas como um texto passível de leitura e dessa forma, de interpretação por parte dos/as 

professores – a gente.  

Isso implica em dizer que o ethos e a enteléquia geracional das lideranças é percebida 

e media as apropriações de professores quanto a essa experiência de espiritualidade.  



233 

 

A Natureza, em uma semântica da Espiritualidade Tremembé, parece-me englobar e 

reconhecer seres como as Lagoas, ao mar, ao mangue, ao lagamar e a mata. Isso reflete a 

percepção da existência de alguma coisa encantada nessa árvore. A alusão aos antepassados, 

“algumas coisas deles né dos mais velhos, junto ao sentir algo no cajueiro, fundamenta a 

opção por não cortá-la.  

E expressa uma intergeracionalidade na medida em que compreendo essa fala da 

narradora-professora em relação a experiências e saberes dos mais velhos. Há, portanto, uma 

interação entre apropriações, enteléquias e ethos devedores de uma posição geracional e, que 

nesse caso, retrata um episódio de aprendizagem entre esses grupos etários, pois, em cada um 

adentram e expandem-se ações plenas de (re) significações. 

Do lado da liderança Ti Calisto, o empenho em nunca deixar “cortar o cajueiro”, 

“falava pro Evandro vinha pedir pra não cortar”. Ações com sentido e produtoras de sentido 

e, simultaneamente, a pressupor e a anunciar saberes quanto àquele cajueiro da escola.  

Do lado dos professores, o brotar de uma indagação quanto a essa ação da liderança, 

“e a gente num sabia por que”, e o florir de reflexões que proporcionam outros modos de 

apropriação do mundo criadores de enlaces entre a escola e da Natureza, pela Hermenêutica 

do Encanto: “e eu acho que tem alguma coisa encantada aqui nesse cajueiro” (JOELMA).  

Essa última frase corresponde à coda dessa Curta História, pois aponta a algo que 

remete ao momento presente e permite o retorno da narração à própria narradora, a reiterar 

algo dessa História para ela, ou seja, possui também uma função de avaliação, e abre a 

possibilidade de fala para outros participantes da entrevista coletiva. 

  Observo nessa experiência mencionada com a liderança Ti Calisto, suscita mediações 

intergeracionais pelas quais há uma apropriação simbólica quanto ao Cajueiro que expõe as 

relações de respeito e de valoração por parte, inicialmente, da liderança e posteriormente, dos 

professores.  

O cerne é que, nessa aprendizagem entre gerações, instaura-se uma transformação na 

semântica partilhada sobre a escola e a sua “natureza”, por seu trançado entre a “Natureza”, o 

Encanto, enfim, toda a linguagem e interpretações que evocam a Espiritualidade.  

Nessa foto a seguir, apresento os Saberes-sementes do Maracá lidos por mim nessa 

experiência narrada por Joelma, professora da Tapera, na qual os aspectos relacionados à 

espiritualidade surgem em meio à escola e a essa árvore tão presente em relatos dos 

Tremembé: o cajueiro. 

 



234 

 

               Figura 34: Saberes-sementes do Maracá “Coisa Encantada no Cajueiro” 

 

                                           Fonte: Arquivo próprio. 

Em seguida, como parte dessa leitura profunda, destaco a imagem abaixo 

representativa da metáfora do trançado intergeracional no e do qual os saberes de 

espiritualidade são vividos e debulhados pela professora em sua narrativa de um episódio 

ocorrente no cenário escolar-cominitário. 

 

                        Figura 35: Trançado Intergeracional Narrativa “Coisa Encantada no Cajueiro” 

 

                         Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS dos professores José Vicente e de Luiz Henrique 

6.3 A Construção da Escola da Tapera em duas Histórias: “A Morada dos nossos 

Troncos Velhos” e “Foram derrubar lá este Juazeiro, eis que o Juazeiro falou” 

  

Para enriquecer esta discussão, trago duas narrativas de Histórias que se voltam para 

acontecimento de construção de Escola da Tapera e trazem a interpretação do encanto como 

modo de inscrição da Espiritualidade Tremembé nessas mediações escolares-comunitárias e 

Coisa Encantada, 

Coisa dos mais velhos 

nesse Cajueiro da 

Escola   

ti Calisto né, quando ele era vivo, ele nunca deixou 
cortar o cajueiro, e a gente num sabia por que, 

sempre quando iam o, o jardineiro tentava cortar, 
ele, falava pro Evandro vinha pedir pra não cortar 

ai a gente sente que tem algo, ai nesse cajueiro, 
né, algo, alguma coisa encantada, alguma coisa, 

deles né, dos mais velhos, ai, a gente também não 
cortou, não corta, permanece ali 

Liderança Ti Calisto 

Coisa dos mais velhos 

Cajueiro 

Joelma 

Professores 



235 

 

intergeracionais. Assim, apresento a primeira, feita também por Joelma, professora do 

referido lugar, participante da entrevista coletiva citada anteriormente, que realiza essa 

narração diante de minha pergunta sobre as histórias da própria escola, aspecto esse que, nas 

visitas de aproximação e de inserção pude ouvir de diferentes professores ou moradores/as da 

Tapera, e, na situação da entrevista episódica coletiva tive a oportunidade de retomar. 

Denominei de “A Morada dos nossos Troncos Velhos” a título de melhor organizar 

essa apresentação escrita das narrativas, a partir das palavras da própria narradora, mas de 

modo a ressaltar aquilo que na História é bastante relevante em termos de significações 

quanto à temática deste estudo, o que não implica na redução de sua polissemia ou na 

restrição de suas possibilidades de leitura.  

da construção né, quando foram pará pra construir, na derruba da mata né, também, 

que derrubaram os juazeiro, também, teve liderança, que sentiu, ouviu alguma voz 

né, que essas coisas espiritual, num é todo mundo que, que vê, num é todo mundo 

que sente, eu aqui posso tá sentindo, sinto, o Gugu pode não sentir, né, são coisa 

invisível coisa da natureza mesmo, só, né, coisa que a gente, não sabe explicar, e 

quando tava derrubando a mata, alguém sentiu né, alguém ouviu vozes né, porque 

tava, tava acabando com a morada deles, a mata, que era pra colocá o colégio, tava 

acabando com a morada dos nossos troncos velhos que já tinham, tinham ido né 

(JOELMA, 2016). 

 Leio essa narrativa como uma Curta História pois ela não traz uma resolução 

propriamente em seu desenrolar e, como detalharei, tem seu enfoque na exposição das 

orações de complicação que trazem as mediações pelas quais a espiritualidade ingressou e se 

inscreveu nesse acontecimento. Nesse sentido, identifico no início da narrativa a conjunção da 

orientação com as orações de complicação, no seguinte trecho: “...quando foram pará pra 

construir, na derruba da mata né, também, que derrubaram os juazeiro, também, teve 

liderança, que sentiu, ouviu alguma voz né” (JOELMA). 

 Com essa breve narração, podemos ter acesso tanto ao cenário e os personagens dessa 

História -a mata, o juazeiro, a liderança e a voz, no contexto de derrubada para construção da 

escola. E também já é possível ao narratário acessar um encadear de ações: da ida para a mata, 

para a derrubada do juazeiro e o ouvir “alguma voz”. Chama-me a atenção, o destaque feito 

para o juazeiro, como personagem que se diferencia da “mata”, em parte, e adquire uma 

maior visibilidade por meio da alusão ao momento em que ele é derrubado.  

Outro aspecto também me desperta o interesse, é a identificação daqueles que 

participaram dessa ação, a construção da escola, mais especificamente, a derruba da mata: a 

liderança. Ou seja, desse episódio vivido entre os Tremembé da Tapera estavam as lideranças 

a participar e, como disse em outro momento, não por acaso, pois a construção da escola da 

Tapera se insere na luta frente ao avanço da empresa de Côco naquela localidade e demarca, 



236 

 

de modo geral, para o aldeamento de Almofala, a existência, pela criação e luta dos 

Tremembé, de uma escola fortalecedora de sua adscrição como grupo étnico. 

 Nesse ponto, a narrativa desse episódio, compõe a memória do povo Tremembé e 

constitui uma forma de resistência se considerarmos o quanto ainda persiste hoje essa tensão 

diante do avanço da empresa de Côco ali instalada. Refiro-me a resistência pois a etnicidade 

desse grupo vincula-se com o modo de apropriação de um território, ao mesmo tempo, 

geográfico e simbólico, no qual a memória desse episódio retrata tanto aqueles que 

construíram a escola, como aqueles que ali habitavam antes dela ser erguida. 

 Em prosseguimento, leio nessa Curta História, trechos que me parecem cumprir um 

papel de avaliação, a justificar a pertinência dessa contação perante o tema a guiar a 

entrevista: “que essas coisas espiritual, num é todo mundo que, que vê, num é todo mundo 

que sente, eu aqui posso tá sentindo, sinto, o Gugu pode não sentir, né, são coisa invisível 

coisa da natureza mesmo, só, né, coisa que a gente, não sabe explicar”.  

 Essa parte reescrita, surge como um “a parte” no encadear das ações, para justamente, 

proporcionar ao ouvinte da História, um estrangeiro da comunidade e pesquisador acerca do 

tema Espiritualidade, aquilo que torna o episódio narrado relativo a esse assunto. E, 

principalmente, permite o entendimento da pessoalidade daquele acontecimento (“num é todo 

mundo que sente”), da qualidade e ordem da qual faz parte (“são coisa invisível coisa da 

natureza mesmo) e, por tudo isso, da complexidade dessa experiência (“coisa que a gente, 

não sabe explicar”). 

 Penso os três aspectos acima em associação aos saberes de ligação com os 

encantados, ou de outra forma, saberes de apreensão do trançado semântico da 

Espiritualidade Tremembé. São eles, respectivamente, o sentir, obra da natureza e a dúvida. 

Esse segundo, tranço nestas linhas, pela potência significativa e interpretativa que ele 

proporciona ao entendimento tanto do dom, conforme leio na narrativa de Manel Domingos 

da Passagem Rasa, como dessa fala de Joelma.  

O enlace das palavras obra da natureza indica a uma ação desta atravessada por uma 

intencionalidade própria dela. É o produto, a obra, e o caminho de construção. Ser obra da 

natureza indica ser para além da vontade humana e do fazer dos seres humanos, mas é algo 

que emerge de e é natureza.  

Então, esse saber debulhado dessas narrativas de Manel Domingos e de Joelma, 

remete àquilo que é possível identificar e sentir, mas que, por outro lado, os/as professores/as, 



237 

 

a gente, “não sabe explicar”. Daí que o trançado se dá entre o sentir, a obra da natureza e a 

dúvida, pois esta última, é condição para o entendimento e para essa experiência.  

Ela acompanha o acontecimento, de modo a não aplacar o mistério do invisível, 

daquilo que é chamado de alguma e de coisa, palavras que se mostram abertas para quem as 

escuta, fiéis à incerteza que permeia a interpretação da experiência. Bem, esses elementos que 

trago para a apreensão dessa narrativa, possuem uma função de avaliação efetivada pela 

partilha desses saberes para facilitar a compreensão do narratário quanto à História.  

No decorrer da contação, a narradora partilha aquilo que mobilizou a enunciação das 

vozes, “quando tava derrubando a mata”: “porque tava, tava acabando com a morada deles, 

a mata, que era pra colocá o colégio, tava acabando com a morada dos nossos Troncos 

Velhos que já tinham, tinham ido né”. 

Nesse trecho, a oração de complicação se aglutina com a avaliação refletora da razão 

de ser dessa História na situação de pesquisa: a expressão da voz que surge da mata, do 

juazeiro para aquelas lideranças. A mata como morada dos Troncos Velhos que já tinham ido. 

Acabar com a mata implica em acabar a morada.  

Esse ponto da narrativa é o seu clímax, para o qual, não há continuidade na narração 

realizada na situação de entrevista. Neste encadeamento, não surge a resolução diante desse 

instante crítico do acontecimento. O importante para essa Curta História, ao meu ver, foi a 

explicitação dessa enunciação quanto à mata como morada daqueles que simbolizam a 

ancestralidade Tremembé, a ligação entre o espaço e o tempo passados com o presente.  

A palavra morada atrai nesse contexto de fala os afetos do pertencimento a um lugar, 

remete a uma presença que deixa marca e a uma relação que pressupõe convívio e apropriação 

de um contexto. É virar o próprio contexto. Nesse sentido, o vínculo com a terra é forte 

suficiente para que os Troncos Velhos permaneçam nela ligados. Dessa forma, a derruba da 

mata é sentida como o acabar da morada deles que já tinham, tinham ido. Mas se foram, foi 

para ali mesmo, e suas vozes no juazeiro não seriam a expressão de seus afetos para com a 

mata, ao seu lugar de morada? A Escola da Tapera, como surge em outra narrativa, é um 

ambiente sagrado por ser morada dos encantados, morada dos Troncos Velhos. Isso sugere 

então que, com esse acontecimento, a escola passa a ser a morada também. Por ter sido onde 

quando antes os Troncos Velhos viveram, e agora, pelo ainda ser uma morada, um lugar de 

encante. Na foto que se segue, trago, então, esses Saberes-sementes do Maracá dessa 

experiência contada pela professora e com potentes significações para a Escola Tapera. 

                



238 

 

       Figura 36: Saberes-sementes do Maracá “Morada dos Troncos Velhos” 

 

                              Fonte: Arquivo próprio. 

              Apresento também, com a imagem abaixo, os trançados das relações intergeracionais 

que compõem a experiência narrada pela referida professora e pelos quais a espiritualidade 

ingressa em sua História contada. 

                Figura 37: Trançado Intergeracional Narrativa “Morada dos Troncos Velhos” 

 

                  Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS dos professores José Vicente e de Luiz Henrique 

 

Assim, para trançar significações acerca desse mesmo episódio, a construção da 

Escola da Tapera, trago a narrativa feita por Dona Elita, o que proporciona um enlace com 

diferentes teores geracionais diante desse acontecimento. É a História, cujo título aqui 

improvisado é “Foram derrubar lá este Juazeiro, eis que o Juazeiro falou”. 

Essa narração emerge na situação de entrevista, no primeiro semestre de 2016, em que 

pergunto a Dona Elita sobre uma história, que ela havia contado, de encantado no cajueiro da 

escola. Essa pergunta surge como disparadora e motivadora do narrar experiências relevantes 

para a entrevistada, como ela já havia partilhado essa narrativa, em muitas das nossas 

conversas, fiz essa menção e ela desenvolveu sua narrativa do seguinte modo: 

Coisa Invisível,  

Coisa da Natureza 

Sentir 

Ouvir voz 

Mata = Morada dos  

Troncos Velhos 

que essas coisas espiritual, num é todo 
mundo que, que vê, num é todo mundo que 
sente, eu aqui posso tá sentindo, sinto, o 

Gugu pode não sentir, né... 

e quando tava derrubando a mata, alguém 
sentiu né, alguém ouviu vozes né, porque 

tava, tava acabando com a morada deles, a 
mata, que era pra colocá o colégio 

Juazeiro 

Vozes 

Troncos Velhos 

Joelma 

Liderança 



239 

 

D. Elita – É, tinha um cajueiro ali na escola. Não é esse aqui. Era um lá na creche, 

um mermo... um cajueirão bem grande que nós morava assim no pé do morro e o 

cajueiro ficava aqui embaixo... como aqui aquele pé de... daqui pra lá tinha três 

cajueiro... Tinha um pé de romã assim... E tinha um pé de Juazeiro ali. Era tudo de 

Encante, agora quando foram fazer a broca, Francisco, meu... foram derrubar lá este 

juazeiro, eis que o Juazeiro falou...falou e ele foi dizer à negada, fizeram foi mangar 

dele. 

Jon – Foi mesmo? 

D. Elita – Foi, ele disse que quando ele tacou o machado no pé de Juazeiro, disse 

que teve uma voz... Disse assim: “cês vão acabar com as nossa morada mesmo, é?” 

Aí ele disse que os outros fizeram foi mangar dele. Ainda tem lá na creche tem uns 

Buti. 

Jon – Deixou lá. 

D. Elita – Deixei lá!  Sempre eu ia olhar! Tinha uns cajueirão... sempre eu ia olhar! 

Do jeito que me deram era! Ai do cajueiro, assim... meio baixo... tinha um boca de 

formiga assim, as formiguinha entrava e saia...  

 A narrativa de Dona Elita reflete cadência peculiar que tanto é singular, diz respeito à 

sua história de vida, como Rezadeira e Curandeira, quanto geracional, diz de experiências 

vividas, de linguagens e de saberes apropriados e a traduzir as intersecções de sua biografia e 

da história do aldeamento de Almofala, em particular, daquela localidade da Tapera. 

 Trata-se de uma Longa História, no meu entendimento, pois a narradora traz os 

componentes do modelo de Labov (FLANNERY, 2010), mas em uma dinâmica de 

encadeamento, bastante performativa, isto é, o seu dizer é também um fazer, ele institui e não 

somente representa um acontecimento, instaura uma experiência de contação da História.  

Daí a pertinência da referência de Hampatê Bá, com a Tradição Oral Africana, pois, 

assim como seu Zé Domingo e Maria Bela, é muito significativa a participação do corpo na 

narração, diria haver uma explícita corporeidade nesses momentos em que os sentidos das 

palavras vão adquirir seu recorte e teor também pelos sinais que o corpo traz no narrar. E, 

ainda quanto a essa referência, além de serem reconhecidos comunitária e 

intergeracionalmente, trazem uma temporalidade peculiar durante a contação.  

Os silêncios são partes relevantes para o entendimento do enredo e para a criação, por 

parte dessas lideranças, do ritmo da História, aspecto esse crucial para a expressão e 

compreensão, do narratário, sobre o mundo a que se faz menção e se atualiza naquele dizer, 

neste caso, na situação de entrevista. Nesse aspecto, o silêncio, ilustrado na transcrição da 

entrevista com as reticências, “...”, oferece uma outra qualidade àquilo que foi dito e ao que 

será. E, ao mesmo tempo, comunica algo, da ordem dos afetos e que exige, por parte de quem 

escuta a narração, a corporeidade na apreensão daquilo dito pelo corpo nesse momento.  

Então, essa Longa História (LH) se concretiza nos componentes narrativos que leio em 

sua estrutura textual. A orientação se faz presente no trecho inicial mais descritivo, que 

fornece ao narratário uma noção das posições dos personagens na História.  



240 

 

É, tinha um cajueiro ali na escola. Não é esse aqui. Era um lá na creche, um 

mermo... um cajueirão bem grande que nós morava assim no pé do morro e o 

cajueiro ficava aqui embaixo... como aqui aquele pé de... daqui pra lá tinha três 

cajueiro... Tinha um pé de romã assim... E tinha um pé de Juazeiro ali (DONA 

ELITA, 2016). 

 O cenário exposto nessa narrativa é o espaço em que hoje se encontra a escola e a 

creche, a mata próxima já é separada por uma cerca da empresa de Côco. Esse lugar é 

retratado por Dona Elita antes dessas construções e tem como personagens, o cajueirão, sua 

família (que morava no pé do morro), outros três cajueiros, um pé de Romã e um pé de 

Juazeiro. A menção a cada uma dessas árvores pela narradora, evoca-me a compreensão de 

uma familiaridade com elas, ou seja, Dona Elita as conhecia e, por isso, consegue diferenciá-

las e distribuí-las espacialmente em sua narrativa. Posiciona-as em relação ao lugar onde 

morava. É quando chega no Juazeiro, que ela traz uma frase de avaliação, “ Era tudo de 

Encante”, que justifica a descrição feita anteriormente nessa contação e que abre para uma 

breve apresentação de orações de complicação quanto ao que ocorrera com o Juazeiro: 

“agora quando foram fazer a broca, Francisco, meu... foram derrubar lá este juazeiro, eis 

que o Juazeiro falou”.  

 A parte da narrativa a cumprir a função de oração de complicação aparece de modo 

breve, mas cria um deslocamento e distinção temporal entre o cenário descrito quando a 

família de Dona Elita morava ali e o momento “quando foram fazer a broca”.  

 É interessante notar que a narradora não cita a escola, seu enfoque maior está na 

descrição daquela área no dizer das velhas lideranças “patrazmente”. Leio nisso, o ethos 

geracional desse grupo, a valorar no momento da narração, suas experiências partilhadas, em 

comum, diante daquele lugar. Há aí, ao meu ver, um reflexo dos afetos de pertencimento 

àquela moradia. Entendo também que, ao enfocar o Juazeiro, a narradora ilustra o que vem a 

ser o Encante naqueles seres, cajueiro, cajueirão, romã e juazeiro. 

 Dessa forma, ela segue a contação com a continuidade desse componente narrativo do 

texto e partilha a mensagem do Encanto: “Foi, ele disse que quando ele tacou o machado no 

pé de Juazeiro, disse que teve uma voz... Disse assim: “cês vão acabar com as nossa morada 

mesmo, é?”. 

 Esse clímax narrado acima proporciona uma riquíssima apreensão desse 

acontecimento, de forma significativamente contundente. A voz tanto emerge como transmite 

aquela indagação aos que foram fazer a broca naquele lugar de Encante. Tão intrigante quanto 

esse ápice da experiência é a performativa narração feita por Dona Elita, pois nesse instante 



241 

 

da entrevista, ela transita da postura e feição da narradora, para a da personagem voz do 

Encanto, do Juazeiro.  

 Compreendo que isso reflete o quanto esse acontecimento é potente de significações 

para ela e, arrisco dizer, da empatia por ela exercitada ao ocupar o lugar da voz do Juazeiro 

sob o machado a brocar aquela área. Ao considerar todos esses aspectos, considero que, em 

consonância com outras narrativas, a relação com o Encante, entre outras possibilidades, 

detém uma intergeracionalidade, na medida em que, a semântica dessa palavra nessa narrativa 

e em outras, aponta para a presença do encantado ou algo que foi encantado em determinado 

lugar. Em uma lagoa, em um cajueiro, um juazeiro, enfim.  

Ao que me parece, em ambos os casos, há uma experiência a constituir um ser ou 

cujos artefatos remetem a um ser, imerso e mobilizado pela natureza. A presença desse ser ou 

de algo que o representa em um lugar, foi denominada encante, em muitas das entrevistas 

neste estudo. Como por exemplo, de seu João, liderança da Tapera e pai de um dos 

professores da escola, que junto com seu Manel Doca e Trival, durante uma aula de campo, da 

turma do ensino médio da Escola da Praia, pelas trilhas da Tapera e da Batedeira, identificou 

e narrou histórias de encante em lagoas e lugares dessa região. 

O encante, portanto, nas leituras que aqui debulhei, diz da experiência de um ser, 

remete a um acontecimento que o posiciona na natureza e na temporalidade da história dos 

Tremembé. Ao se olhar para o encante, professores e lideranças expressam uma atitude frente 

a uma geração que, paradoxalmente, está entre eles e se foi.  

Nessa dinâmica geracional, leio que o encante do juazeiro traz à tona, no momento da 

broca, que ali há uma história, uma presença, uma obra da natureza, enfim, um laço ancestral 

étnico, simbolizado nos Troncos Velhos e sua morada. Como intergeracionalidade, envolve o 

contato e a possível coeducação entre classes etárias, de modo que sua tensão educacional 

inerente, por suas distintas enteléquias, ethos e afetos, pode tornar a experiência com o 

encanto, uma experiência de encanto. Ou pode suscitar conflitos, questionamentos, acerca da 

intenções e dos valores em curso, como o que sugere o dizer do juazeiro: “cês vão acabar 

com as nossa morada mesmo, é?” (DONA ELITA). 

 Entendo, a partir dessa experiência com o encanto, que as implicações da construção 

da Escola da Tapera, em um contexto de avanço da empresa de Côco, atingem a sua morada, 

a obra da natureza, o que exigiriam uma comunicação entre essas diferentes temporalidades e 

ethos geracionais, para cultivar a ancestralidade, a ligação entre esses tempos, a sacralidade 

daquela morada. O dizer do Juazeiro instaura essa dúvida e deflagra entre aqueles que 



242 

 

realizavam a broca, conforme pude ouvir também em conversas em outras visitas, a 

necessidade de se fazer um trabaio e de se realizar o ritual sagrado do Torém para fortalecer 

e purificar o ambiente da escola.  

Esse episódio, torna, portanto, a construção da Escola da Tapera, um acontecimento 

pelo qual ela incorpora a sacralidade daquele lugar de morada, de encante, o que vai aparecer 

na sua história seja nos relatos dos vigias de coisas, ou de alguns professores sobre algo 

espiritual nela. Faço essas leituras profundas ancorado na análise dessa e de outras narrativas, 

mas sem pretensões de paralisar o processo interpretativo desses acontecimentos tão ricos de 

sentidos e de possibilidades de entendimento.  

De todo modo, o trabaio e o ritual sagrado do Torém, tornam-se mediadores dessa 

relação potencialmente intergeracional, entre os Troncos Velhos e professores, estudantes e 

lideranças, mas aos mesmo tempo, em si, trazem, a mediação do encante com esses 

Tremembé com a natureza, lugar e modo de morada. 

 Assim, diante dessas apreensões com os componentes de oração de complicação da 

narrativa, sigo para a resolução partilhada por Dona Elita, quando Francisco, após a 

experiência com o encante, diz para a “negada”, que presumo também estava a fazer a broca, 

o seguinte:  Aí ele disse que os outros fizeram foi mangar dele. 

 Compreendo que essa resolução abre muitos caminhos de entendimento quanto a 

porquê vieram a mangar dele. De todo modo, detenho-me a pensar que tal desfecho sinaliza a 

tensão inerente à dúvida perante algo que distingue-se daquilo que ocorre corriqueiramente. 

Nesse ponto, independente da intencionalidade do mangar, o próprio investimento nesse 

recurso, já fornece indícios de que o acontecimento além de significativamente ser muito 

forte, exige uma resposta de igual ou maior intensidade afetiva. 

 Ao final, Dona Elita retoma ao momento presente da entrevista, para finalização da 

contação da História, a  coda e, ao mesmo tempo, avaliação, da relevância do enredo narrado 

diante do tema da pesquisa e daquilo que ela deixa em aberto frente ao mangar: “Ainda tem lá 

na creche em uns Buti”. 

  Trecho esse, assim como o que ela relata como reação da negada ao dizer de 

Francisco, enunciado com a feição serena de um sorriso no rosto, a me olhar mais 

continuamente enquanto pronunciava essas palavras. Assim, Dona Elita diz sem precisar dizer 

e traz uma possibilidade, entre as infinitas interpretações dessa História, um sentido peculiar 

para o sorrir diante desse acontecimento. Afinal, o Buti, é um indício de encante. 



243 

 

Perante essas questões, trago na imagem abaixo, os Saberes-sementes do Maracá das 

experiências de Espiritualidade a ingressar nessa História contada por Dona Elita, rezadeira da 

localidade da Tapera, em uma cadência narrativa própria da Tradição dos antigos, nos dizeres 

de seu Zé Domingo. 

                 Figura 38: Saberes-sementes do Maracá “Eis que o Juazeiro falou” 

 

                             Fonte: Arquivo próprio. 

 Para complementar as significações acima sugeridas, delineio o trançado 

intergeracional a compor essa narrativa e a receber a inscrição desses saberes em torno do 

tema da Espiritualidade, com destaque maior para a ação mediada de um morador: o Juazeiro. 

 

                         Figura 39: Trançado Intergeracional Narrativa “Eis que o Juazeiro falou” 

 

 

                            Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS dos professores José Vicente e de Luiz Henrique. 

Era tudo de Encante 

Eis que o Juazeiro falou 

Morada dos Encante 
Buti na Creche 

um pé de Juazeiro ali. Era tudo de Encante, 
agora quando foram fazer a broca, 

Francisco, meu... foram derrubar lá este 
juazeiro, eis que o Juazeiro falou 

quando ele tacou o machado no pé de 
Juazeiro, disse que teve uma voz... Disse 

assim: “cês vão acabar com as nossa 
morada mesmo, é?” 

Cajueirão 

Juazeiro 

Voz 

Morada de Encante 

  

D. Elita 

Francisco 

“Negada” 



244 

 

6.4 A inscrição Espiritualidade em Mediações Intergeracionais pela Temática da 

Natureza 

 

 No decorrer das visitas às localidades do aldeamento de Almofala, principalmente, da 

Praia, da Tapera e da Passagem Rasa, pude perceber a potência semântica e mediadora da 

Natureza como palavra anunciadora da Espiritualidade Tremembé.  

 Nesse sentido, a participação em algumas atividades dos módulos do Ensino Médio da 

Escola da Praia e entrevistas com professoras da Passagem Rasa e da Tapera, 

proporcionaram-me uma familiarização com ações escolares ou realizadas na escola, 

atravessadas por significações a refletir os enlaces constituintes entre Natureza e 

Espiritualidade. Como ilustrei nas narrativas acima, a categoria Natureza compõe o Uru da 

Espiritualidade Tremembé pelo trançado das significações de certas palavras enunciadoras de 

ações e de experiências escolares-comunitárias atravessadas por dinâmicas geracionais.   

As narrativas reconstroem essas experiências e permitem a compreensão das 

mediações escolares-comunitárias e, sobretudo, intergeracionais, nas quais a Espiritualidade 

ingressa e se inscreve nas relações, na biografia e história dos Tremembé. Dessa forma, diante 

da leitura das narrativas e com os aprendizados com e no campo, alcanço neste estudo, três 

ações realizadas no cenário escolar-comunitário plenas de significações entre Natureza e 

Espiritualidade, com forte presença de mediações intergeracionais na produção de saberes. 

As ações são: as aulas de campo, a contação de histórias e confecção de livros, e a 

construção da escola da Tapera. As primeiras apareceram, durante as conversas nas 

localidades, como atividades em todas as escolas, mas aqui, destaco a “aula de campo na 

mata” destacada na narrativa da professora Joelma da Escola da Tapera e as aulas de campo 

às lagoas e ao sítio arqueológico contadas pela professora Liduína da Escola da Praia: 

essa atividade, do ensino médio, primeiro pra te falar, né, que a gente, foi a primeira 

vez, que isso tá acontecendo de, do trabalho de casa, os professores acompanhar... a 

primeira vez, isso num, até então, num tinha acontecido, mas ai assim, a gente viu 

que também era outro desafio, chamamo seu Manoel Doca, ele veio pra ali, né, e 

participou com a gente, disse que seria interessante, a partir da ideia dele foi que a 

gente começou a pensar nessa tarefa de casa: ‘epa! pois é essa aqui! que a gente 

deixa um espaço, a gente não pensa tarefa de casa’. Eu lembro no dia que a gente 

foi, planejado, ‘não vamos, pensá em tareja de casa agora, vamo deixá acontecê as 

coisa que a gente vai vê o que é que a gente qué’, beleza, quando seu Manel Doca, 

veio, acendeu a luzinha, ‘João vai cê isso aqui, vamo lá’, aí seu Manoel segure a sua 

ideia aí porque a gente vai lá, ai me comprometi, eu e o João, a gente, ajeitou ônibus, 

pra gente ir e tal, ele se comprometeu a acompanhá eles, a nossa ideia era a seguinte, 

a gente ía lá na Tapera, na minha cabeça tava funcionando assim, ía para a Tapera 

fazê uma roda de conversa e eles, eles íam dizer pra gente todo tipo de lagoa, que 

existia, ou até hoje existem, as que não existem mais e por que que não existe, qual 

realmente, as que desapareceram e por que que desapareceram, se foi através da 



245 

 

própria natureza, como eles dizem que a natureza se revolta, ou foi a ação do 

homem, a gente queria descobrir isso aí, ai a gente, o João foi lá marcou com o seu 

Manoel Doca o dia, e aí a ideia dele já era exatamente outra, era levá os meninos lá, 

‘minha nossa senhora, deixa ir, por que né’, primeiro, que eu me sinto privilegiada 

de vê aquele povo, lá com a gente, assim, emoção e tanto, você vê aqueles velhinhos 

ali, é, você fica, num pique tão grande! (LIDUÌNA, 2016) 

 O trecho acima é bastante ilustrativo da aula de campo como mediação tanto escolar-

comunitária como intergercional, entre estudantes, professores e lideranças. A Natureza 

emerge nessa narrativa como o tema protagonista da aula e o cenário efetivador de um modo 

de aprender peculiar. Como participante dessa aula de campo, apreendi que, o foco em 

questão, as lagoas, eram identificadas e relatadas por seu Manoel Doca, seu João e Trival, ora 

abordando suas feições em tempos passados, as moradias ali existentes e experiências vividas 

vinculadas a determinadas lagoas, entre as quais, de Encante. Essas apreensões também 

aconteceram, particular e intensamente, entre os/as estudantes e professores: 

então, é emocionante, é gratificante ao mesmo tempo, porque ali, assim, eu não me 

sinto professora não, ali eu só tava acompanhando os meninos, observando se eles 

tavam mesmo fazendo o que foi, foi pedido, mas assim, eu me sinto, eu tava me 

sentindo uma aluna também junto com eles né, porque como a gente já tinha feito 

algumas aulas de campo, que eles vão, nos ajudam, eles tão ali pertinho, eles ficam 

dizendo, olha aqui era desse jeito, ai você vai aprendendo junto com ele, né, e aí, 

assim, depois, a gente tem, tem, os comentários dos meninos né, muito feliz depois, 

né, muito grato a eles, por terem levado eles, que eles, parece até que eles nem 

percebe o cansaço também, os meninos, né, e assim, uma turma, boa turma perto lá 

do seu Manoel Doca, que ele anda muito rápido, né, tem um pique (riso)... mas 

assim, pra mim, eu me sinto, aluna naquelas horas... pois é, e aquela emoção, eu, me 

dá uma emoção tão forte, por que, que eu olho e vejo assim, é muito rico aquele 

momento, é tão rico, aí eu fico imaginando, quando esses meninos começarem a 

percebê o tamanho da importância, desse trabalho aqui, entendeu, eu acho que 

ninguém que ficá em casa, porque eles vão assim, tem a descontração, tinha, tinha, 

ali tinha vários objetivos, um deles era sair, e ir também pro outro lado, porque 

geralmente a gente só faz pesquisa pra esse lado aqui (LIDUÍNA, 2016) 

No trecho acima, a professora descreve seus afetos na e sobre a experiência de aula de 

campo vinculados estreitamente, ao meu ver, ao papel destacado por ela, a surgir nesse 

episódio: aluna. Nesse ponto, fica expressa a relação intergeracional em sua dimensão 

educacional. Ao mesmo tempo, seu olhar se volta para outra tendência formativa dessa 

intergeracionalidade: em relação aos estudantes. Que pela experiência em si dessa ação 

mediada, poderão, imagina e anseia a professora, significar a relevância desse acontecimento.  

Experiência essa, iniciada por uma caminhada por uma área que hoje se encontra a 

empresa de côco, seguindo por lagoas e trechos que eram morada dos antigos, até chegar à 

casa de seu Chico Brega, liderança e rezador daquela localidade (com quem houve uma 

conversa), e findar na lagoa da batedeira, rica de relatos de Encante e na qual os estudantes se 

banharam no desfecho dessa ação. A segunda ação mediada, faço menção à narração feita por 



246 

 

Vilca, professora da Escola da Passagem Rasa, sobre um conjunto de ações a trançar o contar, 

o escutar e o escrever Histórias sobre Espiritualidade.  

já dentro da sala de aula, da sala de aula, quando eu trabalhava com os menino 

grande, com os adolescente, dentro da espiritualidade, eu trabalhei muito isso aí com 

eles, percebia que eles, gostavam do assunto, se interagiam, ajudavam, falavam 

também contavam história, a gente fez até um livro de história, tá na casa de um 

aluno, que, cada historinha, que eles tinham também, tipo essas minha, que eu tive 

do meu pai, do pai deles, dos avôs deles, falando de encanto e de espiritualidade... 

falando de encanto, que, contava, um contava uma história do caipora, outro contava 

do guajara, outro contava a história da mãe dagua, duma sereia, e assim por diante, 

eles se empolgavam muito, eles gostavam, dentro do Torém, quando eu falava que 

era um momento espiritual, tem que se concentrá, tinha que se concentrá naquele 

momento ali, com músicas, entrava bem certinho, só que agora eu tô trabalhando 

com os menorzinho... eu não posso, aprofundá na coisa da espiritualidade, eu só falo 

do guajara, do caipora, da mãe dagua, das visão da noite, como o assobiador... que 

assobia, como o povo chamam, é uma visão da noite, aí eu, falo pra eles, passo os 

textozim, com os textos, a gente vai pra exploração textual, oral mesmo, eu vou, leio 

a historinha, eu falo do encanto, eu vou fazendo pergunta, de acordo com, o texto, na 

oralidade, que eles num sabem escrever ainda né, mas já tão ficando por dentro, tão 

entendendo, o que é o encanto, o que é um ser encantado, um ser sobrenatural, que 

num é um ser natural, um ser sobrenatural, que a gente, entende o fenômeno desses 

encanto (VILCA, 2016) 

Os trechos acima e abaixo ilustram o processo de construção de textos escritos e de 

seus diversos usos em sala, bem como as ações mediadas da e pela intergeracionalidade. A 

recursividade entre contação e a escrita a mediar as trocas geracionais e vice-versa.  

foi conversaram...pois sim, era assim, eles pegavam, fizeram o primeiro momento, 

essa, essa introduçãozinha na sala né, o que sabiam de espiritualidade, aí, as 

histórias foram pesquisar com as lideranças do lugar, que tinha uns que já sabia, né, 

tinha história que o pai contava que a mãe contava, chegava em casa perguntava pra 

mãe, pro avô que tinha, quem não tinha, ia pergunta pras outras pessoas, historinha 

de, de, que tinha de, de encanto, ai foi apresentado na sala, muitos falando de 

história de encanto, de assobiador, de visão da noite, que se assombrava, que 

ninguém não pode remedar o caipora, o assobiador, porque se remedá, ele assobia, 

assobia, assobia, até assombrá aquela pessoa...muitas historinhas (VILCA, 2016). 

 

 Nos trechos acima, essa ação mediada, escrever livros, não se encontra isolada e sim 

articulada entre escola e comunidade, além de profundamente ligada a outras – a contação (na 

família e na escola) e a leitura de histórias, o que traduz a ideia de um mosaico de ferramentas 

culturais. Em um olhar recursivo, as ferramentas mediam dinâmicas geracionais pelas quais a 

espiritualidade é expressa no recontar das experiências, ao passo em que, cada geração torna-

se o elo entre experiências distintas, pelas quais saberes sobre a espiritualidade transitam.  

As duas primeiras ações instituem mediações escolares, fomentadas por professoras/es 

e em disciplinas das escolas ou do MITS, a ocorrer e a promover relações intergeracionais – 

entre estudantes, professores e lideranças-, cruciais para a efetivação da ação, que possui entre 

seus propósitos, mais ou menos explícitos, a transmissão cultural de saberes anunciadores 

daquilo que é considerado parte da tradição e da história Tremembé.  



247 

 

Além disso, ressalto que tais mediações escolares-comunitárias e intergeracionais são 

aqui visibilizadas neste estudo, pois tanto remetem a experiências relativas a espiritualidade, 

como tem em seu modo de realização, a experiência, já que pressupõe deslocamentos 

espaciais e simbólicos, e o encontro com as lagoas, a mata, as lideranças ou mais velhos da 

comunidade. Essas primeiras ações envolvem, portanto, uma dinâmica recursiva entre 

experiência educativa e etnicidade, o que favorece sua potência produtora de saberes e de 

significados a compor as leituras do mundo e da palavra espiritualidade.  

Assim, para destacar a terceira, uma ação mais situada no tempo, trago as leituras de 

Joelma, professora, e de Dona Elita, Rezadeira, acerca da construção da Escola da Tapera. 

Essa experiência, embora situada no tempo, proporciona uma compreensão dos nexos entre a 

Escola da Tapera e o tema da Espiritualidade. As leituras de Joelma e de Dona Elita ilustram 

modos de retratar e de abordar acontecimentos vividos no transcorrer da construção da escola, 

que marcam nesses lugares uma sacralidade em virtude de ser a morada dos Troncos Velhos. 

Para apreciar melhor as significações que tornam pertinentes a identificação dessas 

mediações, apontarei as palavras anunciadoras de experiências e de linguagens da 

Espiritualidade relativos à Natureza, ou seja, aquelas anunciadoras dos Saberes-sementes dos 

Maracás das experiências guardadas no interior do Uru da Intergeracionalidade Tremembé, 

cujas cores e formas dizem respeito à semântica da Natureza. 

Farei essa partilha, fruto de minhas leituras, sem pretensões de esgotar o processo 

interpretativo das narrativas, mas de modo a realçar o que apreendi nessa aprendizagem de 

campo e de leitura profunda das entrevistas. 

6.5. A inscrição da Espiritualidade na Intergeracionalidade das Aulas de Campo 

 

 As narrativas de Joelma e de Liduína destacam diferentes episódios de aulas de campo 

que tanto demonstram as várias formas de realização, quanto os lugares valorizados por essa 

ação. Novamente, destaco algumas de suas características mediacionais, conforme 

compreendi a partir da participação em algumas delas e pelas narrativas: os lugares a se visitar 

possuem uma simbologia na história dos antepassados Tremembé, sendo por isso, muitas 

vezes traduzidos como sagrados; quem media a ida dos estudantes aos e com os lugares são os 

mais velhos, lideranças do aldeamento, a partir do reconhecimento de professores aos seus 

saberes; os lugares visitados tornam-se também mediadores da relação entre estudantes, 

professores e lideranças, portanto, intergeracional. 



248 

 

 Essas características permitem um entendimento maior sobre as relações recursivas 

entre ação mediada-experiência, bem como entre espiritualidade-intergeracionalidade-

etnicidade, pois a interdependência e a interinfluência desses processos comportam uma 

potência educacional e significativa. 

 Nesse sentido, observo que a ação, aula de campo, é singularizada na narrativa de 

Joelma sobre a aula de campo pra mata ao lado do colégio. Segundo a narradora, realizada 

pela turma do ensino médio da Tapera, sob a mediação dos estudantes com a liderança, feita 

pelo professor. Nesse aspecto, a intergeracionalidade entre ambos é fomentada por um lado, 

pelo educador escolar, e por outro pelo momento e lugar, a mata, na qual a liderança dá a 

palestra cortando a planta. Assim, o lócus da experiência também transforma o significado 

dessa palavra e insere personagens relevantes nesse enredo, a planta e a árvore.  

 Além disso, nessa experiência de aula de campo, a mediação entre quem ali está e algo 

da espiritualidade se dá em função do quanto afetivam (conjunção de afetar efetivar) os 

saberes de apreensão da espiritualidade Tremembé: o concentrá e o sentir. Aspecto esse, 

impossível de ser pensado se não de modo recursivo às mediações descritas mas somadas 

àquela promovida pelas lideranças, entre estudantes e professor, a escola, e a Natureza, as 

árvores e sua escuridão, as plantas... 

 Daí que, a singularidade dessa experiência demonstra as múltiplas mediações 

escolares-comunitárias e intergeracionais potencialmente envolvidas nessa ação. A 

Espiritualidade se inscreve por todas essas mediações experienciadas, de modo mais explícito, 

na e pela palestra da liderança, debaixo da árvore cortando a planta, para estudantes e o 

professor (aqui acredito está incluída também a própria narradora). De forma mais implícita, 

no e pelo concentrá e sentir algo nesse lugar. 

 No entanto, não poderia deixar de dizer, outro trançado de relações e significações, 

anunciador do ingresso e da inscrição da Espiritualidade nessa aula de campo, pela via da 

sacralização do espaço e do tempo. Seguindo a narradora, leio que a mata traz consigo a 

sacralidade dessa aula de campo, seja pela integração entre árvore, planta e liderança, seja 

pela presença dos antepassados e a marca de seu pertencimento afetivo naquele lugar, a 

morada dos Troncos Velhos. 

 Essa aula de campo pra mata torna-se assim, uma visita a essa morada, um contato 

entre gerações mediado pela liderança e pelo concentrá e sentir. Pela experiência dessas 

mediações, as aprendizagens transcorrem entre aqueles/as que dela participam. Inclusive, na 



249 

 

própria escola, ambiente sagrado, pela presença de encantados naquele lugar, afinal, pois e 

trata do mesmo lugar de morada dos Troncos Velhos.  

 A Espiritualidade ingressa e se inscreve na intergeracionalidade de estudantes, 

professor e liderança, mas também entre esses e os encantados, os Troncos Velhos moradores 

da mata e do lugar da escola, cuja relação emerge de acordo com a experiência dessas 

mediações. Por meio de todo esse processo, mobilizado pela aula de campo pra mata é 

trançada coletiva e pessoalmente, na medida em que também revela a sacralidade do próprio 

ambiente da escola da Tapera.  

 Por sua vez, a ação, aula de campo, adquire outra singularização na experiência 

narrada por Liduína, professora do Ensino Médio da Escola da Praia. Nesse episódio 

particular, o que se afetivou foi a aula de campo pelas Lagoas da Tapera e da Batedeira, sob 

a mediação de três lideranças da Mata: seu Manuel Doca, seu João Gomes e seu Trival. 

Essa ação iniciada por ela e por João, filho do cacique e professor da referida escola, 

possui algumas nuances quanto à intergeracionalidade nesse acontecimento. A aula de campo 

nas Lagoas surge como tarefa de casa para a turma do Ensino Médio da Praia, em um 

módulo de Geografia. É interessante notar a abertura de Liduína e de João para a definição de 

que atividade seria proposta aos estudantes, o que acaba ocorrendo, conforme a narrativa, 

junto com seu Manuel Doca. Essa é uma primeira expressão da dinâmica geracional, a 

elaboração da tarefa de casa com a participação da liderança, o que sinaliza a proximidade 

entre essas gerações no contexto escolar-comunitário. 

A segunda expressão da intergeracionalidade aparece na mudança da tarefa de casa, 

da ideia de uma roda de conversa com as lideranças sobre as Lagoas, para a ida até a Lagoas. 

Alteração essa emergente pela mediação instaurada entre professores e lideranças na 

delimitação da atividade e refletora do ethos e da enteléquia dessas gerações. Do valor dado 

pelas lideranças a um saber pela experiência e do reconhecimento de Liduína e de João dos 

saberes de experiência delas. Esse acontecimento retrata, ao meu ver, uma coeducação entre 

gerações, pois a reciprocidade entre elas permite a expressão e a efetivação de suas 

enteléquias e ethos geracionais.  

Quanto a esse último aspecto, as próprias indagações a serem respondidas pelas 

lideranças, mencionadas na narrativa por Liduína, demonstram esse ethos geracional de 

reconhecimento dos saberes de experiência das velhas lideranças. O que fica mais evidente na 

partilha feita pela narradora do privilégio de está com elas e da emoção, em específico, da 

felicidade em “vê eles ali com a gente”. Observo nessa expressividade dos afetos da 



250 

 

narradora-personagem que a singularidade dessa aula de campo reside também nessas 

implicações afetivas em se partilhar da experiência de uma ação conjunta.  

Mas há ainda outros aspectos afetivos que realçam essa convivência entre essas 

gerações, professores e lideranças, nessa aula de campo. Primeiramente, no âmbito da 

motivação para essa ação: o pique tão grande para a caminhada que resultou dessa conjunção. 

Em segundo, o impacto emocional pela própria cooperação ente gerações: a gratificação 

enorme em vê-los ali na atividade com eles professores.  

Por terceiro, a intensidade dos afetos vividos pelo testemunho do dizer das lideranças 

que anuncia, ao mesmo tempo, a intersecção de suas biografias e da história Tremembé, 

quando elas sinalizam sua morada antes da entrada da empresa de Côco: o preencher 

proporcionado pela disposição das lideranças em dizer a eles (professores e estudantes) onde 

moravam. Aqui, o enlace entre morada e tempo, aglutina, novamente o fenômeno geracional 

com o pertencimento de lugar, o que me parece ser uma fonte impulsionadora da sacralidade 

do espaço e do tempo. 

Em quarto, a relação entre valor, experiência e saber nessa dinâmica geracional 

mediada e mediadora da aula de campo: “muito rico aquele momento” e “eles tem um 

conhecimento rico”.  A “riqueza” expressa nesses trechos denota, em minha leitura, uma 

apropriação efetivada por parte da professora com essa experiência. A constatação dessa 

qualidade tanto para o acontecimento, como para os saberes das lideranças, implica em um 

aprendizado sobre o processo e o conteúdo dessa ação vivida. Não à toa, a percepção de “me 

senti uma aluna” faz-se presente na fala de Liduína. 

E, enfim, as apreciações, após a aula de campo, dos comentários na sala pelos 

estudantes a deixar, os dois professores, “muito feliz” e “grato a eles”, permitem adentrar nas 

repercussões educacionais dessas interações e aprendizados propiciados pela caminhada 

guiada pelas lideranças. Nesse ponto, essas expressões emocionais retratam essa ação e tudo 

que foi mobilizado por ela, inclusive, a imaginação e indagação de Liduína quanto ao 

momento em que a geração de estudantes: “começarem a percebê o tamanho da importância, 

desse trabalho aqui, entendeu, eu acho que ninguém qué ficá em casa”.  

Como peculiar à dinâmicas geracionais, essa frutífera convivência geracional na aula 

de campo sobre as Lagoas, desdobra-se em um prognóstico quanto ao por vir dos estudantes e 

remete a um processo de continuidade cultural, pela possível apropriação por parte deles 

dessas mediações. Essa reflexão lançada por Liduína permite pensar as diferentes 

ressonâncias que uma ação educacional como essa por produzir.  



251 

 

Nesses parágrafos acima, expus a integração entre afeto e mediações intergeracionais 

na aula de campo, sobretudo, nessa narrativa, para os próprios professores. Dessa maneira, a 

Espiritualidade ingressa sutilmente em meio aos enlaces desses afetos e aprendizados 

originados nessa experiência em que a caminhada pelas lagoas e pelas trilhas da Tapera e da 

Batedeira permitiu aos participantes, inclusive eu, familiarizar-se melhor com a simbologia na 

biografia das lideranças e na história dos Tremembé desses lugares.  

Pois, a cada história de encante ao passarmos pelas lagoas, de visões de pessoas, de 

bolas de fogo vistas a se movimentar, bem como, na indicação dos lugares em que moravam, 

onde dançavam o Camaleão, dos coqueiros da época em que ali residiam, um trançado entre 

as memórias do passado e do presente, entre os ethos de cada geração ali corporificada era 

feito com a força dos vínculos afetivos ali fortalecidos. A sacralidade do lugar torna-se, 

quando aflorada nesses processos, a expressão do pertencimento étnico a um espaço, o 

território, e a um tempo, a história, devedores de uma origem e de uma morada comum.  

 E como parte dos aprendizados suscitados nessa aula de campo, retomo aspectos de 

uma outra experiência recordada por Liduína durante a caminhada pelas Lagoas da Batedeira, 

que, no momento da entrevista em si, foi por ela narrada novamente. É o episódio da lagoa na 

aula de campo ao Sítio Arqueológico em uma etapa do MITS.   

 Nesse caso, a ação foi singularizada em uma experiência na qual a professora-

narradora dessa História, era na época formalmente estudante do referido curso, e a atividade 

realização tinha como foco esse lugar permeado de artefatos materiais históricos Tremembé. 

Insere-se nesse acontecimento, uma mediação encontrada também na narrativa de Joelma 

quanto à aula de campo pra mata, a dizer, o fotografar. Nesse ponto, considero bastante 

oportuno fazer um paralelo de como essa ferramenta mediacional adentra nas ações citadas, 

ou mais precisamente, na narrativa das experiências em que essa tecnologia se insere. 

No relato de Joelma, o fotografar é mencionado em sua contação da aula de campo 

pra mata como o meio pelo qual se deu o registro do momento da palestra da liderança, 

através do qual ela e, subtende-se, outros/as professores/as conseguiam vê o cenário composto 

pelos estudantes, professor e liderança debaixo “de umas árvores bem escura”, e essa última 

a cortar a planta. Nesse primeiro episódio, o fotografar é apropriado pela narradora como uma 

ferramenta de prolongamento da visão e da memória de um acontecimento. A fotografia surge 

como produto dessa ação, a aula de campo, ao mesmo tempo que assume um papel de 

delineador das atenções e dos afetos no ato de fotografar e de escolha do que ser fotografado.  



252 

 

Na narrativa de Joelma, as fotos permitem ver a aula de campo de modo suficiente 

para ela denominar o que foi registrado como momento de espiritualidade. Assim, apesar da 

crucial mediação do concentrá e sentir, a foto permite a apreensão da qualidade desse espaço 

e tempo fotografado, como relativo à espiritualidade. Logo, apesar da dúvida caminhante 

nessa experiência, o visto é lido e sua semântica agrega saberes integradores da Natureza e da 

Espiritualidade, mas também da Intergeracionalidade. Elementos esses, alguns visíveis e 

outros invisíveis para as lentes fotográficas. 

Já na aula de campo ao Sítio Arqueológico no MITS, o fotografar, como ferramenta 

mediacional alcança uma distinta apropriação pelos sujeitos na ação experienciada. Também 

parte das mediações presentes na aula de campo em questão, o fotografar, nesse episódio 

torna-se significativo e mediador de leituras desse lugar conforme não cumpre com seu 

propósito de registro daquela paisagem.  

É justamente, por não ser possível ver a foto tirada de uma lagoa por um dos 

estudantes, também professor das escolas Tremembé, que, a dúvida se torna presente na 

apreensão desse acontecimento e mobiliza a atenção e os pensamentos dos que ali se 

encontravam. A dúvida comporta a experiência dos que viram e dos que não viram, assim 

como, mesmo sem o registro da foto na máquina fotográfica, a possibilidade da existência da 

lagoa, como encantada. 

Essa hermenêutica do encanto faz-me entender que a ferramenta fotografia é 

apropriada pelos Tremembé de modo que seu manuseio e seu produto direto, as fotos, fundam 

formas simbólicas interculturais, inseridas nessa dinâmica entre o poder e o significado em 

torno da Espiritualidade. Aspectos esses entendidos por eles/as estudantes-professores em tal 

aula de campo, a partir do dizer das lideranças, que ali também os acompanhavam, acerca da 

“velhinha, uma indiazinha” que ali lavava roupa naquela lagoa. O vê passa a ser encarado, 

então, como um privilégio, que para tal, implica na não vidência de todos. Mas é importante 

destacar que, ao me referir a “vê” estou, em acordo com a narrativa de Liduína, a referir a 

uma experiência, que por ser vivida por outros/as Tremembé, é confirmada. Dessa forma, essa 

experiência de vê a linda lagoa, encantada, não se torna incompatível com o não registro 

fotográfico da mesma, pelo contrário, é isso que faz emergir a dúvida, como abertura para 

possibilidades, e o invisível, próprio do encanto, assume um lugar pelo comungar dessa 

mesma experiência por outras pessoas ali, e pelos saberes das lideranças sobre a lagoa e seu 

enlace com a história Tremembé.  



253 

 

A Espiritualidade se inscreve nessa aula de campo, portanto, pelo paradoxo criado na 

experiência de vê e de fotografar relatadas, assim como pela mediação de lideranças para a 

compreensão do acontecimento e de seu vínculo com os Tremembé. E o próprio lugar media a 

relação entre essas gerações, estudantes-professores do MITS e velhas lideranças. 

Com esses pontos, reitero as características mediacionais dessa ação, comuns às 

distintas singularizações que li nas narrativas ilustradas: aula de campo pra mata, aula de 

campo nas lagoas levada pelas lideranças e aula de campo no sítio arqueológico. Essas 

experiências são únicas e delas, apenas trago aqui, aquilo que leio como aspectos comuns a 

elas no que se refere às mediações intergeracionais: os lugares a se visitar possuem uma 

simbologia na história dos antepassados Tremembé, sendo por isso, muitas vezes traduzidos 

como sagrados; quem media a ida dos estudantes aos e com os lugares são os mais velhos, 

lideranças do aldeamento, a partir do reconhecimento de professores aos seus saberes; os 

lugares visitados tornam-se também mediadores da relação entre estudantes, professores e 

lideranças, portanto, intergeracional. 

6.6. A inscrição da Espiritualidade na Intergeracionalidade das Experiências da 

construção da Escola da Tapera 

  

A Escola da Tapera traz em sua construção, um episódio destacado por muitos de 

professores e de lideranças daquela localidade nas visitas e nas conversas que que realizei, 

desde o início do doutorado. Nesse sentido, observar as mediações denotadoras de relações 

entre gerações nas quais a Espiritualidade ingressou e se inscreveu nesse acontecimento, é 

fundamental para os objetivos deste trabalho. 

 Para explanar sobre isso, recorro a um olhar sobre as narrativas de Joelma e de Dona 

Elita, ambas da Tapera, a primeira professora da referida escola, a segunda rezadeira, 

liderança com um histórico de contribuições junto aos estudantes quanto ao tema da 

espiritualidade e do artesanato. 

 O episódio em questão ocorre dentro de um contexto de luta dos Tremembé frente à 

empresa de Côco, que deixara para esse grupo, apenas uma faixa de terra onde hoje se 

encontra a vila da Tapera. Nessa região, como resultado desse conflito e das tentativas de 

ocupação, por parte dos Tremembé, das fronteiras desse território cada vez mais disputado e 

incerto, opta-se pela construção de uma escola Tremembé em uma área de mata, na 

encruzilhada da estrada de terra que de um lado segue para a vila e do outro para a uma das 

entradas da empresa citada. 



254 

 

 É nesse cenário, que entre as ações para a construção dessa escola, na “derruba da 

mata”, segundo Joelma, de uns juazeiros ali fincados, que houve liderança “que sentiu, ouviu 

alguma voz”. Nesse caso, o sentir como saber de ligação com a Espiritualidade é vivido e 

proporciona à ação de derruba da mata uma situação de comunicação diferenciada.  

A voz enunciadora de algo à liderança é identificada por Joelma como “essas coisas 

espiritual, num é todo mundo que, que vê, num é todo mundo que sente”. Dessa forma, insere-

se na narrativa desse acontecimento o saber da dúvida como anunciador do mistério existente 

nisso que é pouco preciso, “essas coisas”, ao mesmo tempo que, é validada a sua 

possibilidade de vidência para uns e não para outros. 

O mais relevante, para os propósitos deste estudo, é o nexo explicitado pela narradora 

da “coisa espiritual” com a “coisa invisível coisa da natureza mesmo”. Nesse trecho, o 

espiritual em sua invisibilidade é entendido como algo da natureza em si, “coisa que a gente, 

não sabe explicar”. Ou seja, a Natureza traz consigo algo sobre o qual não se detêm de uma 

plena explicação e comporta a dúvida como sua condição de possibilidade pelos 

estranhamentos e incertezas que provoca. Esse “algo” é denominado “espiritual” que em si 

mesmo não é visível, mas que pode estabelecer contato com quem sente e, mediante isso, 

nesse episódio, ouviu vozes. Dessa forma, os saberes de ligação com a Espiritualidade, o 

sentir e a dúvida, assim vivenciados, mediam a ação de derruba da mata, o que proporciona o 

ouvir de vozes que são enunciadas diante do acabar de sua morada, da “morada dos nossos 

Troncos Velhos que já tinha, tinham ido”.  

A derruba da mata torna-se, na narrativa de Joelma, deflagradora da enunciação de 

vozes da mata, morada dos Troncos Velhos, dos antepassados Tremembé que ali residiam e 

comungam com a liderança e a própria Joelma sua origem e pertencimento àquele lugar. 

Assim, a mediação dos saberes de ligação com a Espiritualidade insere nessa ação, parte da 

construção da escola da Tapera, uma experiência em que uma mensagem é emitida pelas 

vozes habitantes da Natureza e que chama a atenção da liderança para a existência ali da 

morada dos Troncos Velhos. Com isso, novamente, a mata tem sua semântica atravessada por 

essas palavras potentes simbolicamente para os Tremembé, morada dos Troncos Velhos. A 

Natureza é lugar de História, de memória e de afetos que se integram na e pela significação de 

Troncos Velhos com os quais aa lideranças e a narradora mantêm uma relação 

intergeracional.  

E a Natureza também é morada, lugar em que a vida acontece, é cultivada e disso 

emerge um pertencimento, um vínculo afetivo entre quem mora e aquele espaço. Nesses 



255 

 

trançados de saberes, mediadores e mediados pela dinâmica geracional entre lideranças e as 

vozes deles, dos Troncos Velhos, é que a Espiritualidade se inscreve. 

Esse acontecimento quando narrado a partir da experiência de Dona Elita, traz consigo 

aspectos por ela vividos como moradora daquela área, “no pé do morro” próximo da creche e 

da escola. A descrição feita por ela dos locais específicos de muitas das árvores dali, 

sobretudo, de um “cajueirão bem grande”, de um pé de Romã e de um Juazeiro, anuncia um 

aspecto que compõe esse relato: “Era tudo de encante”.  

Pela narrativa de Dona Elita, é possível entender o acontecimento “quando foram 

fazer a broca” daquela mata e “eis que o Juazeiro falou”. Uma comunicação privilégio de 

alguns, como reação à ação em curso: “...quando ele tacou o machado no pé de Juazeiro, 

disse que teve uma voz... Disse assim: “cês vão acabar com as nossa morada mesmo, é?” 

(DONA ELITA). A voz do Juazeiro anunciadora do significado daquele lugar, da Natureza: a 

morada deles, dos Tremembé que ali viviam. Comportadora da dúvida que implica no mangar 

daqueles que não experienciaram essa audição ou no estranhamento diante daquilo que em um 

momento se vê e em outro não, como o caso do homem de branco no cajueiro, visto por uma 

filha de Dona Elita, mas não por ela.  

A narrativa de D. Elita permite entender os lugares de morada dos Troncos Velhos 

mencionados por Joelma, mais precisamente, como de encante. Inclusive, o esposo de Dona 

Elita, seu Calisto, também não deixava cortar um cajueiro na escola, por ele ter encante.  

Essa presença de muito encante pela Tapera, estende-se também ao espaço da escola, 

que como apontei, teve seu processo de construção, mediado, no momento de derruba da 

mata por saberes de ligação com esses lugares de morada dos antepassados Tremembé.  

Assim, a própria construção da escola traz uma experiência de espiritualidade, 

mediada pela intergeracionalidade de lideranças e os Encante, cuja voz indaga àquelas acerca 

do fim de sua morada. Está a aglutinar nesse lugar, os afetos, a história dos Tremembé e a 

biografia desses sujeitos, a imprimir uma pertença ao espaço e ao tempo que remotam essas 

experiências. A Espiritualidade se inscreve nesse acontecimento, conforme as narrativas de 

cada uma das gerações, uma mais panorâmica e outra mais inserida, pela intergeracionalidade 

subtendida entre lideranças e Troncos Velhos. Com a mediação dos saberes do sentir e da 

dúvida na apreensão dessa experiência, e do trançado semântico das palavras morada e 

encante, refletoras de distintos aspectos porém interdependentes em suas significações.  



256 

 

A Espiritualidade se inscreve na história da escola da Tapera pela anterioridade da 

morada dos Troncos Velhos e dos encante ali existentes, pode esse mesmo motivo, 

disparadora da experiência de audição das vozes dos antepassados e da Natureza. 

Com esses apontamentos, pretendi não esgotar a polissemia desses acontecimentos, 

mas ressaltar aqueles que explicitam a linguagem em torno desse algo espiritual, na geração 

de professores a conter a palavra espiritualidade, como forma simbólica intercultural, 

originada nas tensões escolares e comunitárias dos entrelugares de produção da sua 

etnicidade. O que não exclui as “palavras” a caber na língua dos antigos, da tradição, mais 

familiares a esses professores/as e principalmente às velhas lideranças. Por isso, que neste 

estudo, utilizo da metáfora de Uru da Intergeracionalidade Tremembé, inspirado no nome do 

seminário realizado na Escola da Passagem Rasa, como esse recipiente aberto e dinâmico de 

saberes relativos à Espiritualidade, inscritos nas experiências dessas mediações 

intergeracionais. Ressalto ainda que a compreensão dos enlaces desses saberes e significados 

da polissemia da espiritualidade são fundamentais pois seu trançado segue em função das 

mediações intergeracionais estabelecidas. 

Apresento, desse modo, na imagem abaixo, feita a partir da foto de um desenho de um 

Maracá, em uma cartilha sobre educação ambiental feita pelos Tremembé, que me despertou a 

imaginação e considero, potentemente simbólico para a metáfora conceptual que lanço mão: 

os Saberes-sementes dos Maracás das experiências a enlaçar Natureza, Espiritualidade e 

Intergeracionalidade. 

 

  Figura 40: Saberes-sementes dos Maracás do Encanto da Natureza 

 

                      Fonte: Foto de fundo Imagem extraída de “O Livro da Vida Tremembé” de 2007. 

Esses Saberes-sementes do Maracá de experiências de Espiritualidade, a MORADA, o 

CONCENTRÁ-SENTIR-DÚVIDA e o CAJUEIRO e JUAZEIRO, emergem como palavras-

CAJUEIRO          JUAZEIRO 

Tem coisa encantada, 

Tem Encante 

CONCENTRÁ-SENTIR-DÚVIDA 

Saberes de Ligação com o 

Encanto, mediadores e 

integrantes da experiência 

com as “coisas da natureza” 

MORADA 

A Mata e a Escola são 

ambientes sagrados, 

porque são  morada dos 

Encantados e dos Troncos 

Velhos 



257 

 

geradoras da relação semântica entre a espiritualidade e a natureza nas mediações 

intergeracionais narradas pelas participantes da pesquisa. Surgem aqui privilegiadamente em 

minha leitura profunda pela presença significativa de mediações intergeracionais em suas 

experiências narradas. Assim, ilustro com a imagem abaixo o Uru das relações 

intergeracionais, inspirado na ideia do Seminário do Uru de Saberes Tremembé, nas quais 

esses saberes-sementes da espiritualidade ingressaram e se inscreveram.  

     Figura 41: Uru dos Trançados Intergeracionais do Encanto na Natureza 

 

                Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012). 

Desse modo, a partir do alcance de minha leitura das narrativas, compreendi que os 

Saberes-sementes das experiências de Espiritualidade ingressam e se inscrevem nas e pelas 

mediações intergeracionais, escolares e comunitárias, das AULAS DE CAMPO, de 

CONTAÇÃO E ESCRITA DE HISTÓRIAS e na relação com CAJUEIROS E JUAZEIROS, 

lugares de encante. Seus enlaces, trançados geracionais. 

Relações entre gerações, em contextos escolares-comunitários, nas quais emerge a 

transmissão e a significação de MORADA para a mata e a escola, para as lagoas e o mar, bem 

como os saberes do CONCENTRÁ do SENTIR e da DÚVIDA diante das experências 

marcantes afetiva e reflexivamente. Aspectos esses que apontam a dimensão educacional 

dessas experiências e mediações, e que, consequentemente, parecem-me ilustrar parte do 

processo de construção da etnicidade Tremembé profunda vinculação com o pertencimento à 

Natureza. 

 

 

CAJUEIRO E JUAZEIRO 

- lideranças e Troncos 

Velhos 

- professores e 

lideranças 

 

CONTAÇÃO E 

ESCRITA DE 

HISTÓRIAS 

- Estudantes e 

lideranças 

- Estudantes e 

família  

AULA DE CAMPO 

- Pela Mata, Lagoas e 

Sítio Arqueológico 

- Estudantes e 

lideranças 

- Professores e 

lideranças 

-  Lideranças e 

Troncos Velhos 



258 

 

7 TORÉM, INTERGERACIONALIDADE E ESPIRITUALIDADE 

  

A ideia do Torém como “peça” da espiritualidade dos Tremembé surgiu no decorrer 

das visitas, em cuja dialogicidade, pude apreender essa característica pelas referências de 

professores e de lideranças a esse “ritual sagrado”. Essa menção surgia em momentos de 

conversas na escola sobre ações realizadas, no decorrer das entrevistas episódicas ou durante 

alguma fala na programação da Marcha Tremembé ou da Assembléia.  

 Por vezes, esses dizeres remetiam à força do Torém para a luta e para aqueles que dele 

participavam. Nos instantes iniciais, as falas daqueles que conduziam ao centro o Torém 

afirmavam a presença ou a ligação com os encantados, os antepassados, os Troncos Velhos. O 

silêncio e o olhar atento daqueles a integrar o (s) círculo (s) maior (es), a feição descontraída e 

alegre de quem se dispõe a brincar, muitos foram os rostos e semblantes nos Torém que 

observei e dos quais participei. Certamente, mesmo que minha memória não alcance de 

quantos e como foram todos os vários em que estive, tenho certeza de que, ainda assim, foram 

poucos diante dos que acontecem nas comunidades da Praia, da Passagem Rasa e da Tapera 

(que imagino também se dá na Varjota, no Mangue Alto etc).  

Dentro das experiências que vivi nas visitas ao aldeamento de Almofala, percebi e 

soube por professores e lideranças a realização do Torém semanalmente nas escolas, no início 

de reuniões com a comunidade na escola, no início das Assembléias, em noitadas culturais 

das escolas, enfim, com o sentido de iniciar e/ou de terminar uma ação desenvolvida. Então, 

em cada visita, entre observações e participações nessas situações, bem como nas entrevistas 

pude me deparar com as significações do Torém, que não pretendo exaurir aqui as suas 

possibilidades semânticas, mas expor algumas que emerjam das e sobre experiências de 

espiritualidade nas mediações intergeracionais de professores e de lideranças Tremembé 

participantes deste estudo. Nas narrativas orais abaixo abordarei as experiências de ações 

geracionais nas quais a espiritualidade, em sua polissemia constituinte, deixa vestígios de sua 

inscrição nas falas a narrar as situações, relações, afetos e saberes partilhados e produzidos 

nas entrevistas vivenciadas. 

 

7.1. Descobertas, Experiências e Ligação 

 

A primeira história que trago para a apreciação da relação entre Torém, 

intergeracionalidade e espiritualidade é narrada pelo Prof. Vicente, diretor da escola da 



259 

 

Passagem Rasa. No dia 18 de março de 2016, no pátio da referida escola, iniciamos a 

entrevista que sucedeu a outra realizada com os educadores desse espaço (mas cuja gravação 

foi perdida, restando algumas notas feitas por mim na ocasião).  

Nesse dia, no desenrolar da conversa entre nós em torno do tema e episódios relativos 

à espiritualidade em sua vida, perguntei a ele acerca de uma experiência contada no encontro 

anterior. Abaixo, segue então a sua resposta e narrativa: 

ah, sim, sim, sim, a gente teve, eu tive, é o que eu tava te falando ainda agora, no 

decorrer da, assim da vida da gente, a gente vai tendo outras descoberta, a gente vai 

tendo outras experiências, e outra ligação, eu tive, assim, por último, eu tinha essas 

experiências de eu senti e eu passar mal, eu, as vezes eu chegava a desmaiar, a 

apagar, sem, sair, fora do meu sentido, até que as pessoas levavam pra uma 

curandeira e a curandeira fazia um trabalho e eu, voltava de novo às minhas, às 

minhas forças né, e, assim, por último, agora, eu tô vendo as pessoas que já se 

foram, eu, não todas, mas algumas mais próximas da gente, eu já consegui vê, de 

volta, retornando, como que essa pessoa, ela não teja, morrido, ela esteja, permaneça 

viva em nosso meio, e uma das experiências que eu tive foi na hora do ritual sagrado 

do Torém que a gente tava no Torém e uma amiga minha que já tinha falecido e ela, 

eu vi ela chegando numa roda do Torém e ela começou a cantar, e começou a 

dançar, como que ela tivesse viva como a gente (VICENTE) 

 Diante do fluxo da narrativa criada, encontro na mesma os componentes de uma 

Longa História nos termos especificados por Flannery (2010). Como orientação, ou temática 

e cenário geral dessa narrativa, há uma menção a um processo mais amplo, vivido desde 

anteriormente: “...é o que eu tava te falando ainda agora, no decorrer da, da, assim da vida 

da gente, a gente vai tendo outras descobertas, a gente vai tendo outras experiências, e outra 

ligação...”.  

A temática maior a englobar a orientação da Longa História traz as descobertas, 

experiências e ligações no decorrer da vida, que por si só, dizem do cenário da história como 

um todo, os percursos de uma vida em que experiências propiciaram ao narrador viver e saber 

dessas ligações relativas à espiritualidade.  

Essa orientação a atravessar toda a situação da entrevista, denota de um fluxo 

narrativo em que o narrador é também personagem da história contada e de sua implicação 

afetiva, semântica e ético-política com o que narra: experiências da espiritualidade em sua 

vida. 

Pela leitura que faço da estrutura textual dessa narrativa de modo geral, identifico no 

encadeamento dessa Longa História, a ideia inicial da Experiência de Sentir que prepara o 

ouvinte para as posteriores orações de complicação. Esse episódio que me chega como A 

visão da Amiga no Torém, possui em sua orientação e orações de complicação o destaque ao 



260 

 

ritual do Torém inserido em um acontecimento no espaço e tempo escolar-comunitário, 

mesmo que não necessariamente indique explicitamente as ações escolares.  

Dessa maneira, vejo que essa História corresponde a uma narrativa, lançada em um 

exercício mais amplo, enunciado pelo professor, de aprendizagem com a sua própria história. 

Nesse sentido, ao anunciar suas descobertas, identifico aí uma alusão a um processo de 

aprender, que, pela narração, estão associadas a experiências, relacionadas ao cenário escolar 

e comunitário.  

Assim, a orientação dessa Longa História funciona como um preambulo para o 

entendimento do ouvinte acerca da sucessão de ações que constituirão o drama vivido. O 

narrador constrói, portanto, o enredo acerca de uma experiência de visão  de uma pessoa com 

a qual possui um laço de amizade.  

Creio, ainda, que essa História relatada situa os ouvintes quanto ao contexto, “o ritual 

sagrado do Torém”, mas, sobretudo, quanto à natureza do fenômeno experienciado e suas 

mediações comunitárias, com explícito teor espiritual e possível conteúdo intergeracional: a 

curandeira.  Nesse sentido, desdobra acontecimentos vividos mediante o saber do “sentir”:  

eu tive, assim, por último, eu tinha essas experiências de eu senti e eu passar mal, 

eu, as vezes eu chegava a desmaiar, a apagar, sem sair, fora do meu sentido, até que 

as pessoas levavam pra uma curandeira e a curandeira fazia um trabalho e eu, 

voltava de novo às minhas, às minhas forças né (VICENTE). 

 Nessa narrativa, então, o preambulo enunciador de descobertas permite a menção a 

acontecimentos passados, “eu tinha essas experiências de eu senti e eu passar mal”. Com 

isso, o narrador destaca a frequência e a intensidade emocional existente nesse enredo 

caracterizado por um contato peculiar, esse trecho funciona então como justificativa da 

história e da relevância desse narrar ao tocar em vivências significativas.  

Nas as experiências de sentir, ele destaca algumas características no encadeamento de 

ações que vão do “sair, fora do meu sentido”- por meio do “desmaiar” e “apagar”- até sua 

volta às suas forças, via uma série de mediações: as pessoas a levar a curandeira; a 

curandeira a fazer um trabalho e o trabalho que subtende o contato com certas entidades.  

 Dessa forma, observo que as orações de complicação levam a uma exposição de 

acontecimentos que atingem seu clímax na contação do evento específico de visão no 

desenrolar de um Torém, quando o entrar em contato com sua amiga, denota a ligação, do 

professor, citada no início da narração. 

A ligação, ao que me parece, emerge e é expressa, primeiramente, no sentir e na 

sucessão de ações que o levam ao trabalho feito pela curandeira. Nesta História, há uma 



261 

 

mediação que suponho ser de ordem familiar e/ou comunitária, pois as pessoas que o 

conduzem ao trabalho podem pertencer a um ou aos dois cenários, como visto anteriormente 

em outras narrativas.   

A segunda expressão da ligação estaria na ação mediada em que curandeira e 

trabalho compõem uma unidade pela qual subtende-se a comunicação com entidades. O que 

interessa para o foco desta pesquisa é observar essas mediações intergeracionais pelas quais a 

espiritualidade ingressa nas experiências do narrador, possivelmente: nas relações com as 

pessoas; com a curandeira e com a entidade.  

Destaco, em seguida, que o desfecho anunciado em “e, assim, por último, agora, eu tô 

vendo as pessoas que já se foram...”, finaliza e expressa a terceira ligação identificável nesta 

narrativa. Daí, efetiva-se o trânsito de eventos presentes nesse enredo que foram privilegiados 

nessa contação, pois circunscreve as “últimas” experiências vividas pelo professor, de ver 

pessoas mais próximas, com quem possui laços afetivos e que permaneceriam no seu meio, 

em particular, escolar-comunitário. Então, para retratar essas experiências de visão de pessoas 

próximas, o narrador alude ao momento ritualístico do Torém.  

O enredo em questão revela a dramaticidade da experiência de espiritualidade em que 

vê uma amiga, que partiu, a se aproximar do Torém do qual participava. O realce dado ao seu 

cantar e dançar, “como que ela tivesse viva como a gente”, diz das ações que encadeiam esse 

ritual, a envolver música, canto, ritmo e dança. Dão vivacidade a essa entrada no Torém.  

Percebo nesse relato, uma potência interpretativa quando articulo ao dito por seu Zé 

Domingo, quando relaciona à semântica da espiritualidade não só aquilo que se vê mas o que 

podemos ver e com isso acreditar ou não.  

Duvidar do que se vê e acreditar no que não se vê, eis o paradoxo maior dessa 

hermenêutica. A dúvida insere o caráter inquietante- “como que ela tivesse viva como a 

gente” - e indagador acerca de algo que questiona os parâmetros da vidência apesar de 

transbordar o sentir.  

Dúvida e sentir, em minha leitura profunda, convergem nessa experiência de 

espiritualidade, mas não proporcionam a simples negação daquilo que nem todos vêem, mas 

instituem uma outra vidência e vivência.  

Na experiência de espiritualidade relatada, a visão ocorre durante o Torém, sendo por 

ele mediada e dele mediadora conforme a sua amiga começa a cantar e a dançar na roda. A 

ritualidade do Torém, reintroduz em suas ações constituintes aquelas significativamente 

vividas pelas pessoas nela implicadas.   



262 

 

Essa experiência de espiritualidade carrega consigo as características da paixão 

descrita por Larrosa (2015), na qual o que nos passa implica na formação de nós mesmos, 

como sujeitos “ex-postos”.  

Seu passar mal diz, pela mediação das emoções, do que lhe aconteceu e das 

disposições inerentes a esse processo de diluição de si na interdependência da ligação criada e 

criadora da experiência. Disso, emergem compromissos com indagações e com produções de 

sentido acerca da existência, ao passo em que são mobilizados pela dúvida, pelo sentir e pela 

ancestralidade definidora da ligação estabelecida, via visão, no Torém.  

Esta última ganha corpo, na medida em que a amiga de Vicente a adentrar no ritual 

sagrado e nele se integrar- pelo canto e pela dança- reitera suas funções étnicas, como 

brincadeira dos Troncos Velhos e/ou de limpeza. Se essa história narrada traz uma ligação 

com a espiritualidade corporificada no Torém, ela também a transparece, através dele, a 

ancestralidade Tremembé inerente ao seu ritual, seus cantos e dança.  

O caráter ancestral remete à articulação entre a semântica formada pelos elementos do 

ritual- o canto e a dança- com os laços afetivos com quem partilha dessa semântica étnica e 

assim, torna-se um antepassado, alguém que nutre uma cumplicidade biográfica e histórica 

com o presente. 

A cada uma dessas ligações, o ritual e seus participantes tornam-se próximos e 

familiares à significação da experiência em curso. A Espiritualidade de Encanto envolve, 

portanto, rituais que expressam e realizam as relações e significados em variadas épocas. 

Assim, por exemplo, há músicas do Torém que trazem palavras e pronuncias que remetem a 

acontecimentos passados em que seus autores produziram em consonância com suas 

experiências em dado contexto.  

Mas o caráter de atualização da ação ritual, insere em sua dinâmica os afetos e 

relações contemporâneas à sua realização. Dessa maneira, compreendo que essas descobertas, 

experiências e ligações retratadas no decorrer da narrativa enunciada pelo professor, apontam 

para diversas mediações intergeracionais (com curandeira e entidade; com a ancestralidade do 

Torém; com a amiga) em que a espiritualidade torna-se presente seja pela cura, pela 

ancestralidade do ritual ou pela referência à importância biográfica e histórica para os 

Tremembé. 

 O Torém, nesta história, possui um duplo sentido no que tange à espiritualidade: é o 

lugar de vida onde ocorre a visão com a qual estabelece uma relação de mediação, e é o fluxo 

no qual a amiga de Vicente se insere e participa, reitenrando a sacralidade de suas ações 



263 

 

rituais, o cantar e o dançar. Daí resulta a dificuldade demonstrada, ao final da Longa História, 

em falar dessas experiências, pois engloba situações-críticas, em que a intensidade do 

encontro da dúvida com o sentir torna o estatuto do existente maleável assim como sua 

significação e possibilidades linguísticas de transmissão. Assim, trago com a imagem abaixo 

os Saberes-sementes do Maracá de Descobertas, Experiências e Lgações narradas. 

            Figura 42: Saberes-sementes do Maracá “Descobertas, Experiências e Ligações”. 

 

                          Fonte: Arquivo Próprio. 

 Para completar essa apresentação, aponto com a imagem que se segue os trançados 

intergeracionais dessas experiências e, principalmente, ligações contadas pelo referido 

professor, que aludem a laços afetivos presentes em Toréns realizados em atividades escolares 

e comunitárias do Tremembé. 

                            Figura 43: Trançados Intergeracionais Narrativa “Descobertas, Experiências e Ligações”. 

 

                                   Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012). 

 Em prosseguimento e aprofundamento a essas questões, trago um outro trecho no qual 

sinto aludir a mediações intergeracionais no contexto escolar-comunitário em que a 

espiritualidade ingressa. Essa fala surge no momento em que, após Vicente abordar aspectos 

do Seminário Uru da Diversidade de Saberes Tremembé, pergunto-lhe se haveria algo relativo 

Ligação com 

os que se foram 
 

Vê na Roda do Torém: 

A Amiga a cantar e dançar 

 

e ela, eu vi ela chegando numa roda do 

Torém e ela começou a cantar, e 

começou a dançar, como que ela tivesse 

viva como a gente 

eu tô vendo as pessoas que já se foram, ... 
algumas mais próximas da gente, eu já 

consegui vê, de volta, retornando, como que 
essa pessoa, ... permaneça viva em nosso meio 

As pessoas que se 

foram 

Amiga 

Vicente 



264 

 

à espiritualidade nas noitadas realizadas em atividades como essa na escola da Passagem 

Rasa. Segue abaixo, no próximo tópico a narrativa que corresponde à sua narrativa. 

 

7.2. “o ritual sagrado que é o Torém, nós percebemos que é a força maior dos nossos 

encantados, antepassados, ela está ali dentro” 

 

sim, sim, assim, nessas noitadas que a gente faz na comunidade, aquilo eu tava te 

falando antes, sempre que a gente se reúne na comunidade aqui, a gente traz toda a 

família, todo o povo, traz alunos, pais, todo mundo, e sempre que a gente inicia 

essas atividades, é sempre o respeito de, a gente é, tá trazendo primeiro o momento 

do ritual, porque o ritual sagrado que é o Torém, nós percebemos que é a força 

maior dos nossos encantados, antepassados, ela está ali dentro, e na medida que a 

gente canta esses cânticos e nós dançamos o Torém, nós percebemos que, os nossos 

antepassados, eles permanecem ali em nosso meio, e que eles ficam vibrando da 

forma que nós estamos realizando as nossas atividades, dentro daquela noitada, e ai 

dentro dessas atividades, tá trabalhando as experiência dos mais velhos, a 

participação das lideranças, a gente também sente na fala de cada uma dessas 

lideranças, a gente sente na forma de cada uma dessas lideranças se expor, que ele 

também tá ali, com a força dentro dele, naquele momento de também compartilhar 

com alegria aquele momento, de que tá acontecendo aquilo (VICENTE, 2016). 

 Ao ler essa narrativa, identifico uma fértil menção à inscrição da espiritualidade em 

experiências de mediações intergeracionais a se desenrolar no contexto escolar e comunitário. 

As “noitadas” a que se refere o professor constituem-se em acontecimentos promovidos 

para/com a comunidade e realizadas na escola. São as bastante potentes no que tange aos 

laços formados entre a dinâmica escolar e a da comunidade.  

 No decorrer das visitas realizadas às três localidades Tremembé, cheguei a presenciar 

e fazer parte de alguns de momentos que tinham essas características fundamentais: envolver 

em sua organização professores e lideranças, voltadas para estudantes e moradores da 

comunidade, ter o Torém como parte de abertura e/ou fechamento daquele acontecimento.  

Em algumas visitas, atividades características próximas a essas também eram 

chamadas de “noite cultural”, não posso afirmar se seriam termos diferentes para um mesmo 

acontecimento ou se, efetivamente, inserem distintas ações.  

 Ao analisar esse trecho de resposta do professor, observo nele elementos da Curta 

História, pois, embora seja possível identificar muitos dos componentes descritos por 

Flannery (2010), nesse caso, a orientação, a avaliação e a oração de complicação, não possui 

uma típica resolução e há ausência da coda.  

 Assim demonstro esses pontos, o narrador inicia a história situando quanto ao cenário 

e a temática geral do acontecimento – a orientação: “sim, sim, assim, nessas noitadas que a 

gente faz na comunidade, aquilo eu tava te falando antes, sempre que a gente se reúne na 



265 

 

comunidade aqui, a gente traz toda a família, todo o povo, traz alunos, pais, todo mundo...” 

(VICENTE). 

 Na orientação feita acima, o professor situa o ouvinte quanto às características básicas 

desse acontecimento, o lugar onde ocorre, “a gente faz na comunidade”, quem dela participa, 

“traz toda a família, todo o povo, traz alunos, pais, todo mundo”. Aqui leio uma distinção 

entre a noção de comunidade, mais associada ao espaço do território, e ao povo, o grupo 

étnico identificado nessa comunidade.  

 Há outros participantes que são incluídos como sujeitos das seguintes ações, “a gente 

faz”, “a gente se reúne”, “a gente traz”, “a gente inicia”. Esses participantes suponho serem 

os professores e lideranças, não só pelo próprio fato de Vicente ser diretor da escola, mas pela 

referência feita aos alunos, o que remete a um lugar de enunciação quanto a eles que parte da 

escola, então, dos professores, e, conforme as observações feitas nas visitas, com a 

participação de lideranças como seu Zé Domingo e Manoel Domingo.  

É interessante notar, que se trata não de uma história particular, mas de uma narrativa 

genérica acerca desse acontecimento as noitadas, o que também reforça minha compreensão 

em se tratar de uma Curta História, pois essa configuração do tipo de narrativa, está 

diretamente relacionada com a interlocução dessa entrevista episódica, mais próxima de uma 

conversa, com maior dialogicidade entre os participantes.  

Além disso, é possível observar que esse trecho anteriormente destacado por mim 

tanto é a orientação da narrativa quanto exibe orações de complicação que chegam ao clímax 

da história: o ritual do Torém. Sobre o qual, identifico algumas justificativas para a essa 

narrativa: “porque o ritual sagrado que é o Torém, nós percebemos que é a força maior dos 

nossos encantados, antepassados, ela está ali dentro...” (VICENTE). 

Essa avaliação sinaliza à audiência o ponto central de justificativa do enredo dessa 

narrativa feita por Vicente, “a força maior dos nossos encantados, antepassados, está ali 

dentro”. Nesse trecho, o narrador indica a presença da espiritualidade nas noitadas, 

justamente, no ou pelo Torém, que passo a ver como ação de “co-sagração”, no sentido da 

impressão conjunta e compartilhada, via rito, da sacralidade a um coletivo maior (os 

Tremembé), cuja amplitude se faz no tempo, pela intergeracionalidade significada como 

ancestralidade dos encantados, e no espaço, ao assumir a presença destes nessa ação 

ritualística. Ou seja, o ritual do Torém, nessa configuração semântica narrada, não apenas faz 

referência aos antepassados, mas os insere entre os Tremembé no instante presente e, com 



266 

 

isso sacraliza tanto sua ritualidade de cânticos e danças, como a conexão intergeracional entre 

aqueles que ali estão e os antepassados.  

Essa sacralidade do Torém se mostra na “força maior dos nossos encantados”, o que 

me remete à noção de Eliade do sagrado. Reafirmada em sua localização, “está ali dentro”, 

no interior da dinâmica das ações ritualísticas a compor esse acontecimento experienciado.  

Força e interioridade nesse Torém lhe conferem uma aura distinta, extraordinária pelas 

mediações que mobiliza para ingressar na experiência daqueles que dele participam. A 

espiritualidade ali se inscreve, portanto, pela co-sagração neste e deste ritual, aglutinadas em 

relações inter e intrageracionais, e da ligação com os antepassados, os encantados, segunda a 

interpretação do encanto. Assim, o clímax da narrativa, o ritual do Torém, é retratado pelas 

seguintes orações de complicação, que também agregam descrições a justificar ao ouvinte sua 

presença na história:  

e na medida que a gente canta esses cânticos e nós dançamos o Torém, nós 

percebemos que, os nossos antepassados, eles permanecem ali em nosso meio, e que 

eles ficam vibrando da forma que nós estamos realizando as nossas atividades, 

dentro daquela noitada (VICENTE). 

As ações do Torém, acima citadas, o cantar e o dançar, envolvem mediações em uma 

musicalidade que orienta a interação coletiva, em movimentos e ritmos denotadores, nessa 

experiência peculiar, da espiritualidade do encanto pois são meio e fim da sacralidade 

produzida nesse ritual. Noto que o narrador reconstrói a experiência de espiritualidade de 

modo a apontar no encadeamento de ações – cantar, dançar e perceber- e de formas 

simbólicas – o cântico, a dança e a idéia - os sinais da permanência de seus antepassados 

naquele meio.  

Invariavelmente, conforme Brandão e Borges (2008), essa aprendizagem durante as 

experiências e pela narração na situação de entrevista indicam dos sentidos partilhados 

coletivamente quanto a esse acontecimento do Torém, bem como dos sentidos debulhados 

pelo narrador, que denotam e repercutem também em sua apreensão da semântica étnica do 

espiritual e em sua posição geracional, já que envolve a afirmação de sua ancestralidade. 

Ainda quanto ao trecho acima, considero pertinente para este estudo a alusão feita por 

Vicente à percepção dos participantes não só de uma presença, mas permanência, dos 

antepassados, encantado, em seu meio. Pois nisso leio um ato de reconhecimento e de ligação 

entre o presente e o passado.  

Vale trazer para este momento, novamente, um trecho bastante significativo quanto à 

dinâmica ritualística e de como essa ligação se mostra: “sempre que a gente inicia essas 



267 

 

atividades, é sempre o respeito de, a gente é, tá trazendo primeiro o momento do ritual, 

porque o ritual sagrado que é o Torém” (VICENTE). 

Conforme apontei no início de minha leitura acerca dessa narrativa, ela se configura 

uma Curta História pela ausência de todos os elementos mencionados por Flannery (2010), 

mas também pela peculiaridade de sua configuração textual na medida em que é uma história 

de caráter geral, pois busca apontar acerca de várias experiências e de sua frequência para os 

personagens. Dessa maneira, Vicente detalha que as atividades da noitada possuem um início 

comum – “sempre que a gente inicia essas atividades”- que traz consigo um valor e 

sentimento, traduzido na palavra respeito e em sua localização na temporalidade da noitada, 

“tá trazendo primeiro o momento do ritual”.  

Com isso, suponho a sacralidade do espaço e do tempo da noitada no e pelo ritual do 

Torém que dignifica espiritual e etnicamente a semântica desse acontecimento escolar e 

comunitário. Ao mesmo tempo que aqueles a realizar essa atividade, o “nós”, percebem no e 

pelo ritual do Torém, em seus cânticos e danças os afetos de seus antepassados, a vibrar, pela 

forma com que aquela noitada acontece. Ou seja, uma experiência, enquanto afeto e 

acontecimento, dessa mediação intergeracional entre “nós” do presente e “eles” do passado, 

mas que coexistem e coeducam-se no e pelo ritual. 

Nesse sentido, realço nessa leitura de experiências de espiritualidade nas mediações 

intergeracionais a ocorrerem nas noitadas, um trecho dessa narrativa de Vicente que traz 

outras relações significativas ali formadas. Ao invés de compor uma resolução, o professor 

insere em sua narração um trecho de oração de complicação e também de avaliação, em que 

destaca algo que se trabalha dentro das atividades da noitada: “as experiências dos mais 

velhos, a participação das lideranças...”. 

Nesse ponto, compreendo que a intergeracionalidade deixa de ser apenas parte das 

mediações familiares e comunitárias, para assumir um lugar na intenção da geração de 

professores, de sua enteléquia educacional, na qual a dinâmica escolar, além de se enraizar 

com o da comunidade, incorpora como valor, o trabalhar as experiências dos mais velhos.  

Essa perspectiva, remete-me ao trabalho de ensinar e aprender que Brandão (2004) 

pontua como unidade de um processo que envolve também diálogo e experiência. Essa 

inseparabilidade do ensinar e aprender via trabalho, aponta para uma práxis em que aqueles 

que promovem as condições para o aprender, o trabalho de ensinar, são aqueles que 

corporificaram o saber aprender e só por isso podem ensinar.  



268 

 

Assim é que entendo as ações encandeadas na narrativa de Vicente: “a gente também 

sente na fala de cada uma dessas lideranças, a gente sente na forma de cada uma dessas 

lideranças se expor, que ele também tá ali, com a força dentro dele”. 

Quando aqueles que realizam a noitada, são, sobretudo, os professores, as atividades 

construídas podem refletir o ethos e a tendência formativa dessa geração, a adotar as 

lideranças como interlocutoras privilegiadas de saberes da tradição, o que leio no trecho “tá 

trabalhando as experiências dos mais velhos”.  

As atividades da noitada são em sua forma, a gerar vibração nos antepassados, formas 

simbólicas que refletem a enteléquia educacional dessa geração, a valorizar a forma como 

cada liderança ali se expõe, ou também, as formas simbólicas da experiência dos mais velhos, 

que tanto ensina como aprende com aquele momento, na medida em que, de acordo com 

Brandão e Borges (2008) o trabalho de ensinar e aprender implica e consiste na produção de 

significados e na transformação daqueles que dele fazem parte.  

Entendo existir um processo de coeducação entre as gerações e intencionalmente 

mobilizado enquanto ação escolar nesse trecho da narrativa, que destaca um enredo, dentro do 

enredo em torno do Torém nas noitadas. E nessa coeducação, ilustrada na unidade e 

reciprocidade do ensinar e do aprender, a espiritualidade ingressa no sentir a fala das 

lideranças e na partilha da alegria daquele momento, pois na forma de cada uma delas se 

expor, há uma força dentro dele. Força essa mencionada ainda na própria narrativa como, 

advinda no e do Torém, e, consequentemente, dos encantados. Creio está na palavra força 

uma significação que alude a outro saber de experiência da espiritualidade Tremembé. Tanto 

por sua relevância semântica na sacralidade do e pelo ritual do Torém, quanto para a 

interpretação do encanto, da ligação que daí ou aí residem.  

Compreendo, portanto, que junto a essa inscrição da espiritualidade no e pelo Torém, 

emerge uma religiosidade, nos dizeres de Dussel (1986), pelos processos de sacralização ai 

envolvidos e que, ao meu ver, poderão repercutir, no modo como se vivencia as religiões 

circulantes na história dos Tremembé.  

Creio que, quando o Torém constitui experiências de espiritualidade, nele e dele 

emergem identificações e interpretações dos sujeitos quanto às suas formas simbólicas (os 

cânticos e as danças), que passam a ser produzidas, partilhadas, acessadas e apropriadas de 

diferentes modos, inclusive, a aludir tendências formativas de gerações específicas.  



269 

 

Esse processo em si, tanto diz respeito à constituição étnica dos Tremembé, como à 

tradução a que Pompa (1990) associa o fenômeno religioso, ou seja, a etnogênese é 

perpassada pela assunção da espiritualidade dos Tremembé, cujos saberes e ações rituais 

participam das interpretações de sua historicidade e das traduções das religiões que existem 

em seu meio.  

Assim, na imagem que se segue, ilustro os Saberes-sementes do Maracá dessas 

experiências relatadas por Vicente ricas de significações quanto à relação entre o Torém e a 

Espiritualidade. 

                Figura 44: Saberes-sementes do Maracá “Torém, força maior dos Encantados”      

 

                           Fonte: Arquivo próprio. 

Esses Saberes-sementes ingressam e se inscrevem no e pelo Torém nas noitadas, 

ritualisticamente iniciadas com ele, permeadas de relações intergeracionais a ocorrerem no 

cenário escolar-comunitário, ilustradas no trançado abaixo: 

                      Figura 45: Trançados Intergeracionais Narrativa “Torém, força maior dos Encantados”. 

 

                            Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012). 

 

 

No inicio das noitadas  

É a Força maior dos 

encantados, antepassados 

Cantar, dançar e Sentir 

os antepassados vibrando  

Fala da liderança: 

Força dentro dele 

Ritual Sagrado do Torém 

NOITADAS  

Lideranças 

Pais 

Antepassados 

na medida que a gente canta esses cânticos e nós 

dançamos o Torém, nós percebemos que, os nossos 

antepassados, eles permanece ali em nosso meio, e 

que eles ficam vibrando da forma que nós estamos 

realizando as nossas atividades 

a gente também sente na fala de cada uma 
dessas lideranças, a gente sente na forma de 
cada uma dessas lideranças se expor, que ele 

também tá ali, com a força dentro dele 

Vicente/professores 

Estudantes 



270 

 

7. 3. O Torém em Homenagem a Raimundinha 

 

Os segundos trechos de entrevista que trago para se somar a este estudo, foram os 

produzidos pela Professora Andreína com quem tive a oportunidade de conversar acerca da 

temática da espiritualidade entre os Tremembé. As visitas de inserção e de interlocução que 

realizei, principalmente, a partir de 2015, para entrar em contato e conhecer um pouco da 

experiência de Andreína, ocorreram tanto pelo seu TCC do MITS acerca dos encantados, 

como pela forte presença de aspectos intergeracionais nesse trabalho e nas narrativas de suas 

atividades como professora na escola do Mangue Alto e no ensino médio da escola da Praia. 

Desse modo, as duas entrevistas que enfoco neste momento transcorreram entre os 

meses de março e de abril de 2016, foram marcadas e realizadas na escola do Mangue Alto. 

Deram-se por volta do final da tarde, após as aulas desse turno. Nas duas oportunidades, 

lembro de ter saído da escola da Praia, onde me dirigia para ver os livros do ensino médio 

daquela localidade que tinham sido confeccionados a partir de atividades de campo da 

disciplina acerca da Espiritualidade. 

Nos referidos dias dessas entrevistas, segui com a ajuda de Marli da escola da Praia até 

a do Mangue Alto. No caminho entre as duas escolas, o paulatino desaparecer do sol, a inserir 

múltiplas colorações avermelhadas e alaranjadas pelo céu, era seguido pelo caminhar das 

pessoas pelas ruas da zona urbana de Almofala. Crianças acompanhadas de mães a sair das 

escolas, jovens estudantes a andar pelas estradas voltando para casa, conversando, rindo. Na 

frente de algumas casas, moradores a sentados nas calçadas, a entrar e sair de uma mercearia. 

Os sons das motos a cortar o canto dos pássaros e do balançar das árvores, das folhas dos 

coqueiros a preencher o horizonte do céu entardecido.  

Ao passar pela praça da Igreja de Almofala, pessoas sentadas nos bancos a conversar 

sobre coisas de suas vidas, algumas a rir, outras a olhar para algum lugar, sem demonstrar 

pressa, condizentes com o ritmo da passagem daqueles finais de tarde. Olhar essa paisagem de 

entardecer nesses trânsitos entre as escolas ofereceram-me a possibilidade de alargar minha 

compreensão quanto à presença da referida Igreja e praça na dinâmica local como lugares de 

convivência, de aglutinação de contatos entre moradores de diferentes faixas etárias – 

estudantes a sair da escola, crianças e mães e seus bancos, idosos conversando.  

E essa imagem inscrita em minha visão durante essas itineranças das visitas e em 

minhas lembranças desses momentos, fez-me atentar para a força da presença das Marchas 

Tremembé de que participei. Refiro-me à força dos rostos e dos passos a se somar aos 



271 

 

movimentos “praforizantes” das pessoas a ocupar calçadas, varandas e as ruas, assim como 

dos pássaros a revoar entre as árvores sob o fundo sonoro do vento nas palhas dos coqueiros 

na estrada entre a escola da Praia e o asfalto de Almofala.  

Mas também faço menção à força das faixas, da música, das palavras entoadas no 

microfone no carro de som ou por estudantes das escolas Tremembé no decorrer da 

caminhada. Marcha essa que, por outro lado, também irrompe o ritmo contemplativo do 

entardecer para preencher essa paisagem com uma presença enunciadora de um lugar étnico. 

Um modo de ocupar o presente de uma tarde e do seu entardecer a reiterar naquela 

temporalidade vivida em Almofala a re-existência de um grupo que afirma sua etnicidade 

conforme espalha pelas horas da tarde os símbolos de sua história e os sentidos de sua luta.  

Dessa maneira, ao transitar pela praça e a Igreja de Almofala para essas entrevistas na 

escola do Mangue Alto, pude sentir e entender mais da intensidade desse preenchimento 

simbólico e ritualístico da Marcha Tremembé. Por isso, muitas vezes nas idas e vindas dessas 

e de outras visitas, cujo percurso permitia a visualização da Igreja e da praça, fiquei a olhar 

para essa paisagem e a me indagar sobre as tantas histórias existentes naquele lugar, os rastros 

das presenças humanas e, em especial, dos Tremembé naquela edificação e em seu entorno. 

Essas linhas acima, por um lado, revelam as inscrições do lugar em meus sentidos, 

tanto os sensoriais quanto os relativos às significações sobre o tema deste estudo. E por outro, 

reafirmam a pertinência de uma postura dialógica na pesquisa na medida em que, conforme 

Freire (1987), envolve um processo de mediatização pelo mundo, ou seja, a assunção de uma 

relação de admiração com o mundo partilhado em experiências constituidoras dos sujeitos e 

de saberes.  

Aspectos esses a promover a apreensão dos vestígios da etnicidade e da espiritualidade 

em diversos espaços, tempos e corpos, mesmo que, em breves momentos de passagem pelos 

mesmos. Exercício esse refletor da potência interpretativa da noção de Freire (1987) de 

leitura do mundo, no que tange ao que se dá nessas experiências e em seus desdobramentos 

tecedores de significações e de saberes relacionados à temática da espiritualidade Tremembé. 

As aprendizagens nesses trânsitos das visitas, em referência no exemplo da escola do 

Mangue Alto, emergiram com igual intensidade. Ao continuarmos o percurso, após a 

passagem pela Igreja de Almofala, adentramos em uma estrada asfaltada até a duna em cujo 

alto encontra-se a referida escola. Com o risco do carro atolar na subida pela areia fofa da 

duna, subimos por um caminho no terreno da casa de Dona Nenê Beata.  



272 

 

No pé do morro da escola, a casa desta liderança que pude conhecer em suas 

participações na Marcha Tremembé, pela fala de professores e da própria Marli por suas 

práticas de reza, e que, justamente por esse motivo, também na roda de conversa com 

estudantes da UECE do curso Saberes de Cura, em 2015, na Praia, com a participação de 

outras lideranças Tremembé.  

Nesse episódio, lembro da fala de Dona Nenê Beata a cantar músicas da época dos 

antigos, entre elas, algumas de Toréns vividos por ela e cuja expressividade no cantar 

revelava a nós ouvintes a importância afetiva e histórica desses cantos para ela e os 

Tremembé. Assim é que, ao subir para a escola do Mangue Alto, passávamos por esse lugar 

que suscitava memórias dessas experiências anteriores e que se somaram àquela paisagem de 

modo peculiar, pois, nesse encontro citado com estudantes da UECE, houve uma visita feita a 

essa escola e à própria Nenê Beata sob a guia do Cacique João Venâncio.  

Nesse dia, segui com os estudantes também nessa visita ao Mangue alto, quando o 

cacique apresentou dona Nenê Beata a todos/as e de lá subimos até a escola. Recordo que, 

quanto a esse momento particular, a demonstração de sua disponibilidade e vontade em se 

juntar aquela atividade, pois mesmo com o pé machucado, ela insistiu e seguiu conosco acima 

na escola, o que trouce o acréscimo de mais uma liderança à prosa sobre aquela localidade e 

as atividades educacionais ali existentes. 

Então, ao subirmos para a escola, onde a entrevista com Andreína veio a acontecer, 

passamos por aquele mesmo caminho até o alto, onde, da calçada pude experimentar as 

feições de uma larga vista da praia de Almofala e do seu entorno. De trechos de mata, das 

áreas preenchidas por coqueiros, de dunas e do próprio mar a se misturar com o horizonte. 

Este também preenchido, quando observado em dada direção, por uma fileira de torres eólicas 

com o giro contínuo de suas hélices que por muitas vezes mais me pareciam coqueiros 

gigantes a serem erguidos e multiplicados a cada visita a Itarema.  

Foi com os afetos diante desses aspectos sociais e ambientais, apreendidos durante os 

percursos para a escola do Mangue Alto, que se deu a situação de entrevista. Permeada por 

essas sensações, indagações e aprendizados quanto ao contexto maior da pesquisa e que 

contribuíram relevantemente para minha disposição nas entrevistas.  

Por sinal, essas entrevistas muitas outras contribuíram enormemente no meu olhar 

sobre a complexa realidade das comunidades Tremembé, pois a situação de entrevista se 

convertia em uma experiência transformadoras do meu entendimento acerca, inclusive, desses 

lugares e atividades aqui relatadas.  



273 

 

Diante desses pontos, a entrevista episódica se sucedeu de modo peculiar, como em 

todas aquelas que foram realizadas devido à perda do primeiro material de gravação, 

conforme eu reapresentava os tópicos da entrevista entrava em contato com as narrações de 

acontecimentos, ditos ou não na situação anterior, relacionados à espiritualidade Tremembé. 

Assim, eis que em dado momento da segunda entrevista com Andreína, ao adentrar na 

temática do Torém, pergunto-lhe de alguma experiência marcante para ela. E diante disso, ela 

respondeu: “Eu acho que eu me lembro uma que me marcou bastante. Um dos “Torém” que 

me marcaram bastante, eu acredito que foi um Torém que aconteceu no velório da 

Raimundinha!” (ANDREÍNA). 

Esse acontecimento destacado por ela, expressa o apreço, que percebi em outros 

professores e lideranças, a Raimundinha, personagem destacada em outras narrativas acerca 

da escola da Praia e do MITS. É interessante notar a revelância desse Torém indicado por 

Andreína, a acontecer no velório, cuja etimologia faz remeter a “cuidar de”, ou seja, um 

momento de cuidado com Raimundinha e toda simbologia de sua presença no aldeamento de 

Almofala e na construção de uma escola diferenciada Tremembé.  

Assim a escolha dessa experiência em específico, frente a outras também consideradas 

importantes, faz-me pensar sobre a intensidade afetiva e significativa desse encontro do ritual 

do Torém com um outro ritual, o velório, de modo que em ambos e conjuntamente, estão em 

jogo processo de vivência e de produção de sentido para a vida diante e pela apropriação de 

um acontecimento evocador de temas como a finitude e a temporalidade dos sujeitos.  

Esses aspectos articulam-se como ingredientes da semântica enunciadora da 

espiritualidade e, como abordei no mosaico conceptual acerca dessa categoria, possuem nos 

afetos sua fonte mobilizadora e indagadora da existência. É o que observo na própria 

justificativa de Andreína quanto à escolha dessa experiência de Torém: “Eu acho que o Torém 

que aconteceu no velório da Raimundinha, nenhum outro foi igual aquele! Entendeu? Foi 

uma coisa, assim, muito... muito forte mesmo, entendeu?” (ANDREÍNA). 

As palavras da professora na entrevista trazem em sua expressividade emocional a 

amplitude e densidade significativa desse acontecimento para ela, quiçá também para as 

pessoas que dele participaram. Sua menção a esse algo de difícil delimitação, “Foi uma 

coisa...”, e de sua intensidade, “muito...muito forte mesmo”, ajuda-me a compreender seu 

esforço em transmitir para alguém como eu, não participante do momento, muito menos das 

histórias do aldeamento e pesquisador acerca da espiritualidade Tremembé.  



274 

 

Ou seja, a tentativa dela em se fazer entender a alguém com essas características, de 

modo que eu pudesse alcançar a qualidade desse acontecimento, diferenciada frente a outras: 

“...nenhum outro foi igual aquele! Entendeu?...muito forte mesmo, entendeu?”. 

Como ressaltei no segundo parágrafo acima, a mediação constituidora do Torém e do 

velório em questão, possuem um caráter afetivo substancial, pois mesmo diante de algo de 

difícil delineamento verbal, a referência à força dessa experiência alude ao porquê de sua 

exaltação enquanto única frente aos demais vividos pela narradora. Dessa maneira, é diante 

dessas indicações que, na situação de entrevista, após eu repetir a experiência escolhida por 

ela, para confirmar meu entendimento, Andreína reitera, com uma expressão de convicção e 

de implicação, a sua indicação através da narração desse próprio acontecimento: 

Andreína – Não. Daquele jeito eu nunca tinha visto, não... Porque, assim, o velório 

dela foi um velório normal, como qualquer um outro, né? Aconteceu lá na escola, 

né, ela faleceu, mas ai depois foi levada lá pra escola, só que eu também não fiquei a 

noite toda. Aí no outro dia, o enterro era pra ser de manhã. Aí foi antes da saída do 

caixão. Então seu João pediu pra darem uma volta com ela no ambiente da escola, aí 

levar ela lá pro pátio, ali onde fica a parte dos banheiros. Dos banheiros grandes.  

Jon – Aquela parte lá de cima entrando assim, né? 

Andreína – Isso! Exatamente! Então botaram o caixão dela lá no meio, né? Ai a 

gente fez... ele pediu pra todo mundo fazer a roda que a gente ia fazer um torém, né? 

Ali no velório dela! E aí isso aconteceu. Eles ficaram também ali no meio próximo 

dela e ele disse várias palavras, assim, muito bonitas também em homenagem, 

mesmo, à ela, né? Eu acho que também pelo fato de ela ter, além de ter sido a 

primeira professora, ela era... foi uma pessoa que levantou essa questão do torém 

pras escolas. Ela era muito ligada ao torem, né? Então ali realmente foi, tipo assim, 

uma homenagem pra ela, né? Então... ai a gente fez a roda de torem com muita 

gente, acho que nem todo mundo conseguiu entrar, porque era muita gente. Né? Ai 

ele fez o torém normal. Uma rodada de torém como eu nunca tinha visto na minha 

vida e foi uma das rodadas de torem mais belas que eu posso dizer foi aquele ali. 

Mesmo sendo um momento triste, com todo mundo abalado, mas foi um momento 

muito interessante. Eu achei. E acredito que quem tava lá também foi um momento, 

assim, muito interessante que eu nunca vi em outro velório. Foi muito bom! Eu 

gostei desse momento, né? (ANDREÍNA) 
 

 Essa narrativa corresponde ao que estou a denominar de Curta História (CH), mais no 

sentido de sua estrutura textual conter os componentes de orientação, de avaliação e de 

Oração de Complicação, sem uma resolução plena e uma coda. Isso se dá, ao meu ver, por 

um motivo interessante, por se tratar de um acontecimento que “marcou bastante” e foi 

“muito forte”. Pela situação de entrevista, compreendo que ao elaborar a escolha desse 

episódio e ao retomar as lembranças desse acontecimento, a professora tece sua narração de 

modo que os trechos de justificativa e as orações que enredam a história são mais realçadas.   

 Entendo que esse enfoque na narração acaba por valorizar a expressão maior dos 

afetos desse Torém para a narradora, do que a preocupação em uma contação comprometida 

com a demonstração de como se concluiu a história após seu clímax. Pelo contrário, parece-



275 

 

me, em minha leitura, a apresentação de uma história que, por si, seria o clímax dentre as 

histórias de Torém experienciados pela professora.  

É por isso que leio nessa história um desfecho mais quanto ao narrar em si, através da 

reiteração da razão maior do contar essa história e da relevância afetiva para ela e para outras 

pessoas que daquele Torém participaram: “...mas foi um momento muito interessante. Eu 

achei. E acredito que quem tava lá também foi um momento, assim, muito interessante que eu 

nunca vi em outro velório” (ANDREÍNA). Então, observo que a CH de Andreína retrata uma 

experiência do ritual do Torém dentro de um outro ritual, nesse caso, o velório. Essa 

integração de ações mediadas sugere-me a permeabilidade simbólica desses ritos em torno da 

referência étnica suscitada no entrelace da biografia de Raimundinha e a história Tremembé.  

 Como Flannery (2010) retrata, essa modalidade de narrativa está mais centrada no 

contexto de conversação dos sujeitos, nas peculiaridades dessa situação de interação social. 

Daí que a orientação da narrativa se mescla com as orações de complicação pois logo a 

professora busca adentrar na exposição do que há de singular naquele Torém, o que fica claro 

na frase que antecede o primeiro fluxo da contação: “Não. Daquele jeito eu nunca tinha visto, 

não”. Dessa forma, a apresentação do cenário e dos personagens ao ouvinte da narração 

aparecem simultaneamente ao encadear das ações que levam ao Torém a esse velório: 

Porque, assim, o velório dela foi um velório normal, como qualquer um outro, né? 

Aconteceu lá na escola, né, ela faleceu, mas ai depois foi levada lá pra escola, só que 

eu também não fiquei a noite toda. Aí no outro dia, o enterro era pra ser de manhã. 

Aí foi antes da saída do caixão. Então seu João pediu pra darem uma volta com ela 

no ambiente da escola, aí levar ela lá pro pátio, ali onde fica a parte dos banheiros. 

 O cenário, o velório na escola a transcorrer entre dois dias, a adentrar pela noite e 

culminar com o enterro pela manhã. Eis que, após esses momentos descritos e enfileirados 

temporalmente, a narradora demarca o instante de deflagração significativa dessa integração 

entre o velório e o Torém: “Aí foi antes da saída do caixão.”  

Esse instante diferencia os trechos anteriores em que a narração é feita por meio da 

apresentação e encadeamento dos momentos que, em minha leitura, transmitem o que seria 

“um velório normal”. Que por acontecer na escola, já me traz um pensar acerca da 

proximidade das relações comunitárias com a escola, sobretudo, nesse episódio, em que a 

biografia de Raimundinha se entrelaça com a daquele espaço.  

 Esse instante, portanto, que demarca a passagem do “velório normal” para “..eu 

nunca vi em outro velório”, anuncia essa qualidade distinta do que será narrado a partir daí. O 

“Então seu João...” inicia a exposição de ações ritualísticas, eminentemente, performativas, 

conforme Peirano (2003), delineadas nos trechos: “...seu João pediu pra darem uma volta 



276 

 

com ela no ambiente da escola, aí levar pro pátio...”, “Então botaram o caixão dela lá no 

meio né?(...) ele pediu pra todo mundo fazer a roda que a gente ia fazer um Torém” e “Eles 

ficaram também ali no meio próximo dela e ele disse várias palavras, assim, muito bonitas 

também em homenagem, mesmo, a ela”. 

 Esses trechos, do ponto de vista da História contada, possuem a função narrativa das 

orações de complicação ou do enredo enunciador da trama e do drama vivido pelos sujeitos. 

No entanto, sob o olhar do ritual, são ações performativas que no caso dos pedidos do 

cacique, seu João, constituem a evocação no ritual da prática social -quando os presentes 

deram uma volta com Raimundinha no ambiente da escola e as pessoas fazem a roda naquele 

pátio da escola para realizarem um Torém.  

A força desses pedidos feitos, como assim foi narrado por Andreína, está na qualidade 

de uma ação ritualística que reintegra ao presente do acontecimento contado os significados 

partilhados coletivamente nas e pelas mediações cotidianas– a volta pelo ambiente da escola e 

o Torém naquele pátio- incorporadas pelos sujeitos naquele lugar e simbolizadoras do enlace 

biográfico e histórico de Raimundinha.  

Outra ação performativa da ritualidade narrada por Andreína, está na fala do cacique 

em homenagem a Raimundinha, pois o falar nesse caso é também um agir, a enunciação é em 

si uma ação destinada a ela e aos presentes: “Eles ficaram também ali no meio próximo dela e 

ele disse várias palavras, assim, muito bonitas também em homenagem, mesmo, à ela”. 

Nos dizeres de Ricoeur, uma ação plena de significado, que remete a um outro que 

com ela participa e pode ser lida pelos demais como parte de um texto maior, composto pelas 

por esta e as outras ações, aqui em específico, ilustrado na narrativa da professora. 

 O termo “Então” funciona como anunciador da sucessão de ações e/ou momentos que 

ilustram na História esse Torém. Dessa forma, até esse momento de análise da narrativa, 

mesclaram-se os componentes de orientação e de orações de complicação. Nesse último 

trecho que mencionarei, entretanto, as frases de exposição do enredo propriamente são 

trançadas com avaliações que fortalecem a força desse Torém e, consequentemente, sua 

pertinência como escolha da professora:  

Então... aí a gente fez a roda de torem com muita gente, acho que nem todo mundo 

conseguiu entrar, porque era muita gente. Né? Aí ele fez o Torém normal. Uma 

rodada de Torém como eu nunca tinha visto na minha vida e foi uma das rodadas de 

Torém mais belas que eu posso dizer foi aquele ali. 

 A frase que praticamente encerra o puro encadeamento das ações desse episódio se dá, 

ao meu ver, no seguinte trecho: “Aí ele fez o Torém normal”. Mais uma vez, a narradora usa 



277 

 

da qualidade de “normal” para registrar, assim como se referiu ao velório, algo que parece 

familiar ou comum para as pessoas dali, mas que, ao mesmo tempo, pelo que a narração traz, 

torna-se único para a professora. A partir daí, leio nas frases finais da narrativa uma 

integração entre orações de complicação e avaliações que mostram ao ouvinte naquela 

situação de entrevista, o porquê ou a razão de ser da escolha desse acontecimento, de sua 

força e de sua distinção significativa em relação a outros Toréns.  

Uma rodada de Torém como eu nunca tinha visto na minha vida e foi uma das 

rodadas de torem mais belas que eu posso dizer foi aquele ali. Mesmo sendo um 

momento triste, com todo mundo abalado, mas foi um momento muito interessante. 

Eu achei. E acredito que quem tava lá também foi um momento, assim, muito 

interessante que eu nunca vi em outro velório. Foi muito bom! Eu gostei desse 

momento (ANDREÍNA). 

 No trecho acima, a narradora expõe os aspectos que tornaram essa rodada de Torém 

diferenciada das demais, o que foi primeiramente expresso através de uma palavra que faz 

menção à qualidade estética dessa experiência: “...e foi uma das rodadas de Torém mais belas 

que eu posso dizer foi aquele ali”. Essa adjetivação do Torém surge após a referência às 

muitas pessoas nessa rodada e à homenagem feita a Raimundinha.  

Quanto a este segundo ponto, a homenagem, faço um destaque aos trechos que 

ingressam na narração de modo a fortalecer a avaliação da História em questão: “Eu acho que 

também pelo fato de ela ter, além de ter sido a primeira professora, ela era... foi uma pessoa 

que levantou essa questão do Torém pras escolas. Ela era muito ligada ao torem, né? Então 

ali realmente foi, tipo assim, uma homenagem pra ela” (ANDREÍNA). 

É interessante pensar a conexão entre o performativo no ritual narrado e o elenco dos 

porquês dessa narração em específico. As ações performativas do ritual, segundo Peirano 

(2010), referem-se à integração de gestos, deslocamentos e posições, de falas e de palavras 

que, ao serem realizadas, atualizam símbolos partilhados socialmente, ao mesmo tempo que 

mediam as significações pessoais, pelo atravessamento dessas enunciações públicas e 

coletivas. Com isso, a qualificação mais estética desse ritual vivido, que identifico no trecho – 

“...foi uma das rodadas de Torém mais belas que eu posso dizer foi aquele ali”-, é antecedida 

de uma outra, concernente às palavras em homenagem a Raimundinha: “...ele disse várias 

palavras, assim, muito bonitas também em homenagem, mesmo, a ela, né?”. 

Essas qualidades dizem do significado pessoal dessa experiência de Torém, mas 

também, nos dizeres da professora quando aos demais presentes, foi um momento a despertar 

muito interesse, a afetar a quem dele participou. Observo que o trecho acima, justificador da 

relevância significativa dessa História, funciona também como demonstração ao ouvinte do 



278 

 

porquê dessa ritualidade. Aspectos esses contidos nas ações e relações de Raimundinha: a 

primeira professora, levantou a questão do Torém nas escolas e sua ligação com o mesmo.  

Há nesses três aspectos biográficos de Raimundinha um enlace significativo com a 

história das lutas pela Educação Tremembé. A originadora dessa prática que vem a constituir 

a ideia de uma escola diferente das convencionais e voltada para os Tremembé, e a formar 

uma geração de professores Tremembé, em particular, também participantes do MITS – 

experiência essa em que Raimundinha é bastante mencionada por outros professores por sua 

forte presença e durante a qual houve seu falecimento e, por essa ritualidade, seu encanto.  

A homenagem, dessa maneira, na justificativa exposta na narrativa, parece-me um 

reconhecimento dessa ação originária, mas também de sua ação e relação quanto ao próprio 

Torém. O que apreendo desse ponto da História contada é um destaque feito pela narradora, 

que ajuda o entendimento, do ouvinte, da homenagem com tal qualidade de palavras: “muito 

bonitas”. A menção da ação de Raimundinha em “levantar a questão do Torém pras 

escolas”, parece-me denotar um gesto de levar às escolas, de trazer para um plano de maior 

visibilidade o Torém. O que fica bastante condizente com os relatos acerca da importância do 

Torém na escola no olhar de Raimundinha. 

Esse “levantar a questão do Torém” para as escolas, suscita-me a existência de algo 

em torno e inerente a essa prática nesse espaço educacional, que, em convergência com a sua 

relevância para a afirmação étnica Tremembé. O que pretendo dizer é que, as palavras 

enunciadas por Andreína, sugerem-me que a questão do Torém traz consigo aspectos que, de 

algum modo, indagam as escolas quanto à dinâmica étnica. Daí ser um elemento a fazer 

entender a homenagem e o modo como essa se deu naquele acontecimento.  

Penso que o Torém adentra no velório de Raimundinha e insere nele uma simbologia 

étnica, além de atualizar aquilo que fez parte das ações e das relações dela com a escola. Mas 

ainda inscreve, na história do aldeamento de Almofala, sua passagem para o território da 

memória, dos símbolos da luta e de quem contribuiu para a presença do Torém nas escolas 

Tremembé. Esse último elemento, remete-me ao terceiro aspecto enunciado por Andreína 

quanto às palavras em homenagem a Raimundinha: “Ela era muito ligada ao Torém, né?”. 

Essa menção à qualidade da relação com essa singular dança Tremembé, faz-me refletir sobre 

as significações que essa palavra, “ligação”, traz nas narrativas aqui apresentadas.  

Embora Andreína não detalhe acerca disso, nessa História, creio que o surgimento 

desse termo em um contexto de contação em que ela busca partilhar junto ao ouvinte o porquê 

das bonitas palavras do cacique em homenagem a Raimundinha, faz-me entender uma 



279 

 

proximidade afetiva entre ela e o Torém, descrita por tantas outras vozes Tremembé e de fora 

do aldeamento. A palavra “ligação”, nessa narrativa, sugere-me uma apropriação entre ela e 

esse ritual, um laço trançado por afetos, co-memorado naquele acontecimento e re-memorado 

por Andreína, o que, inclusive, situa o ouvinte quanto à força estética e afetiva a que ela se 

refere desse momento. Quanto à simbologia do Torém, mediador das lutas na história 

Tremembé, com a biografia de Raimundinha, homenageada naquele ritual público realizado 

em um lugar atravessado por essas significações, a escola. 

As palavras, forte e ligação, também emergentes na narrativa anterior de Vicente, 

aparecem aqui nessa Curta História contada por Andreína em momentos de justificativa da 

pertinência da narração realizada e, peculiarmente, a segunda, de qualificação do ritual 

experienciado, mais especificamente, dos gestos de homenagem àquela.  

É interessante notar que o adjetivo forte é atribuído nas duas narrações aos estados 

emocionais de cada participante da entrevista nessas marcantes experiências de Torém. 

Vicente traz essa expressão no decorrer da narração de uma História em que tem uma visão 

durante esse ritual: “me bateu uma crise emocional, muito forte, e eu não controlei as minhas 

emoções...”. E Andreína, no instante da própria escolha da narrativa: “...nenhum outro foi 

igual aquele! Entendeu? Foi uma coisa, assim, muito... muito forte mesmo, entendeu?”. 

Em minha leitura, essa adjetivação traduz ao ouvinte a intensidade desse 

acontecimento, em especial, ao que se passou neles. Inclusive, o uso do pronome “muito” 

vem realçar a qualidade do que que lhes acontece, o que me faz reafirmar o quanto a 

espiritualidade envolve experiências e seus afetos constitutivos de sentidos acerca da 

existência. No caso da História destacada por Andreína, há mais um aspecto merecedor de 

uma atenção, para que dela outras compreensões possam emergir. É a conjunção de afetos 

distintos, expressos de modo contrastante, porém a subtender uma imbricação: “Mesmo sendo 

um momento triste, com todo mundo abalado, mas foi um momento muito interessante. Eu achei. E 

acredito que quem tava lá também foi um momento, assim, muito interessante que eu nunca vi em 

outro velório. Foi muito bom! Eu gostei desse momento, né?” 

O imbricar estabelecido entre um momento triste e um momento muito interessante, 

que proporciona a quem ouve a imagem de um momento com as duas qualidades 

simultaneamente. Esse paradoxo faz-se possível na narrativa pela coexistência de afetos que 

remetem tanto à perda, pelo falecimento de Raimundinha, essa experiência radical de 

assunção da finitude, quanto à beleza presente nos gestos e nas palavras de homenagem a ela, 

em uma co-memoração dos feitos, das lutas travadas e testemunhadas pelas pessoas presentes. 



280 

 

 Esse trecho de justificativa para essa narrativa, como dito anteriormente, também 

adentra na caracterização afetiva e significativa do acontecimento sob o viés da sensibilidade 

da narradora. O paradoxo, que me chega na leitura dessa parte da História, faz alusão ao 

momento em si, triste e muito interessante, e a quem dele participou: “com todo mundo 

abalado” e “E acredito que quem tava lá também foi um momento, assim, muito 

interessante...”. 

 A narrativa da experiência do Torém no velório de Raimundinha, nessas linhas finais, 

é acrescida com uma descrição daqueles que ali estavam, cujo estado emocional, abalado, 

concatena-se com a adjetivação dada por Andreína a esse momento, “triste”. A palavra 

escolhida pela narradora para descrever as pessoas participantes desse Torém faz-me 

identificar um vínculo afetivo, uma relação de proximidade, com Raimundinha, o que diz por 

si só da amplitude dessa perda, a abalar os sujeitos.  

 Observo, portanto, que o falecimento de Raimundinha é sentido com abalo por todo o 

“mundo” que estava lá. Esse termo indica o impacto sofrido pelas pessoas com essa perda, um 

estado afetivo que é traduzido com uma palavra que remete ao efeito provocado sobre uma 

estrutura por uma força outra. Visualizo o abalar de todo mundo pelos vínculos das pessoas 

com Raimundinha, seja por sua experiência como primeira professora, inclusive, de alguns 

que ali estavam, seja por sua ligação com o Torém estendida aos demais quando ela levantava 

essa questão para as escolas e revivida naquele ritual de velório.  

No entanto, ouso dizer que é um abalar do mundo todo, pois a perda ali experienciada 

envolve o deparar-se com a finitude da existência pelo acontecimento do falecimento, 

principalmente, de uma pessoa com quem todo mundo possuía algum laço afetivo. Entretanto, 

o paradoxo instaura e é instaurado pelas ações performativas do ritual do Torém no velório.  

Agrega à tristeza desse momento, a beleza de uma rodada nunca vista pela narradora, 

única, como esse acontecer, e cria na manhã daquele que foi o dia do enterro de Raimundinha, 

as condições de uma significação atravessada por esse mediador da etnicidade e da 

ancestralidade Tremembé. Investe do teor desses aspectos da espiritualidade a religiosidade 

local, organizadora do rito do velório, mas nessa narrativa, transformada pelo enlace 

biográfico e histórico de Raimundinha com a escola e o Torém.  

É interessante notar nessa História contada por Andreína, a presença de personagens 

que remetem a posições geracionais distintas. O cacique, seu João, agrega as características da 

geração das lideranças Tremembé que tanto são reconhecidas por sua ativa participação nas 



281 

 

lutas pela demarcação da Terra, como também veio a participar do MITS na condição de 

professor em disciplinas relativas aos saberes tradicionais desse grupo étnico.  

Na narrativa partilhada, seus gestos e palavras de homenagem a Raimundinha e de 

realização do ritual do Torém são destacados. É importante dizer que o cacique aparece nessa 

História como aquele que conduz o acontecimento e sobre suas palavras a narradora emprega 

os adjetivos de muito bonitas quando proferidas no início da rodada do Torém. Há aí uma 

relação integeracional entre cacique e narradora no ritual, também vivida no MITS, quando 

exerciam os papeis de “liderança-professor” e de “professora-estudante”, respectivamente.  

Essa intersecção de lugares sociais ocupados pelos sujeitos mostra tanto da 

complexidade dessas interações como das nuances significativas desses encontros conforme 

os afetos estabelecidos em meio a esses diferentes papeis assumidos. No que interessa em 

especial a este estudo, leio o traço intergeracional naquilo que a narradora retrata quanto à 

participação do cacique nesse episódio. Há, além dessa relação intergeracional, uma outra, ao 

meu ver, mais complexa de descrever pela mescla de características encontráveis entre essas 

pessoas e Raimundinha. Ao que me parece, ela situa-se em uma posição geracional 

intermediária entre as velhas lideranças Tremembé e professores da escola participantes do 

MITS. Essa leitura se fortifica pelas próprias menções na narrativa ao porquê da homenagem 

a ela: “Eu acho que também pelo fato de ela ter, além de ter sido a primeira professora, ela 

era.. foi uma pessoa que levantou essa questão do Torém pras escolas.” (ANDREÍNA). 

A ação originária como professora de uma escola Tremembé, a Alegria do Mar, 

segundo Fonteles Filho (2003) em 1991, quando ainda jovem, com aproximadamente 19 

anos, e sua participação no ingresso da “questão do Torém pras escolas”, fazem com que ela 

possua traços de uma liderança para os Tremembé por sua participação na luta pela escola 

indígena, ao passo que também foi professora e estudante do MITS.  

Essa rica configuração demonstra as peculiaridades das dinâmicas geracionais, e, por 

essa posição geracional intermediária, da amplitude de relações e laços afetivos que 

Raimundinha vem a construir em sua existência. E isso traduz-se na homenagem prestada e 

no paradoxo desse momento, triste e interessante, de rodada de Torém vivida e contada pela 

narradora, como uma das mais belas por ela vista. A intergeracionalidade integra essa 

narrativa nos vestígios deixados pela linguagem dessas relações e dos afetos nelas e delas 

produtores. Por meio desse ritual experienciado, a espiritualidade adentra na religiosidade 

formadora do velório com as marcas socioafetivas dessas dinâmicas geracionais, sutis, cujos 



282 

 

indícios leio pela mediação dos estudos teóricos, mas, principalmente, das apreensões 

cultivadas ao longo das visitas e nos processos de transcrição e de hermenêutica profunda. 

Os Saberes-sementes do Maracá dessa experiência única, narrada e vivida por 

Andreína e tantos outros/as professores e lideranças Tremembé, tem no Torém uma fonte de 

significações potentes no que se refere ao sagrado. Aspecto esse também expresso por muitos 

dos entrevistados/as de todas as localidades e gerações. Com a figura abaixo tento ilustrar 

esses saberes-sementes das relações entre espiritualidade e Torém. 

                         Figura 46: Saberes-sementes do Maracá “Torém em Homenagem a Raimundinha” 

 

                          Fonte: Arquivo próprio. 

Esses Saberes-sementes ingressaram nas relações intergeracionais dos/as participantes 

desse momento e de tudo com que, por meio do Torém, estabelece-se uma ligação espiritual, 

o que leio como demarcadora de sua etnicidade.  

               Figura 47: Trançado Intergeracional Narrativa “Torém em Homenagem a Raimundinha” 

 

                                    Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012). 

Torém em homenagem a Raimundinha 

A volta pelo  

ambiente da escola 

No pátio da Escola  

Palavras em 
Homenagem 

Ligação com o Torém 
Triste e mais Belo 

Eles ficaram também ali no meio 

próximo dela e ele disse várias 

palavras, assim, muito bonitas também 

em homenagem, mesmo, à ela, né? 

Raimundinha 

e o Torém 

Lideranças 

Cacique 

Uma rodada de torém como eu nunca tinha 

visto na minha vida e foi uma das rodadas de 

torem mais belas que eu posso dizer foi 

aquele ali. Mesmo sendo um momento triste, 

com todo mundo abalado, mas foi um 

momento muito interessante. 

Andreína 

Professores 

Comunidade 

 



283 

 

7.4 O ritual sagrado do Torém 

 

Em continuidade a essa exposição dos saberes originados do trançado entre o Torém e 

a Espiritualidade, não poderia deixar de destacar, nesse estudo, a sacralidade como qualidade 

atribuída ao Torém, pois, durante as entrevistas episódicas, quando perguntava o que seria 

sagrado para os Tremembé, na cultura Tremembé, geralmente, ao final do encontro de 

pesquisa, muitos/as participantes apontaram de prontidão o Torém. Para ilustrar essas 

respostas, transcrevo algumas delas para demonstrar em que consiste sua sacralidade. A 

primeira que partilho é a da Professora Liduína da Escola da Praia, que afirma o seguinte: 

de modo geral, a gente considera de modo geral o Torém, é, a dança do Torém, 

sagrado mesmo... é, onde aí que, a partir do Torém que você tem a espiritualidade, 

porque se você não tiver o Torém, meu amor, num vai ter, eu até posso te dizê que, 

num existe um Tremembé sem o Torém num é? Porque lá o Torém, é que você tem 

que tê esse respeito, que você tem que tê essa força, né, pra determinação, pra você 

tá lá, segurando, a sua, o seu ritual (LIDUÍNA, 2016). 

 

 Na compreensão de Liduína, há entre a espiritualidade e o Torém uma relação de 

condição, pois aquela advêm desse. Ele aparece, nessa resposta, como uma mediação crucial 

para aquilo a que se chama espiritualidade. A antecedência dessa dança em relação à temática 

deste estudo, faz a professora aponta um outro condicionante: “num existe um Tremembé sem 

o Torém num é?” E em que consiste essa condição? Seguindo o dizer de Liduína, é nele que 

se exerce o respeito e onde se imprime a força para segurar o seu ritual. Assim, o Torém 

surge como um momento de respeito e de força, palavras presentes também em uma das 

narrativas do Professor Vicente e que guarda uma aproximação semântica com o que Liduína 

traz em sua resposta, sendo que ela, aponta para a força empregada por quem dele participa. 

 Outra resposta de prontidão à indagação acerca do sagrado para o povo Tremembé, a 

incluir o Torém foi a da professora Joelma da Escola da Tapera, que trouxe a interessante 

explanação acerca de sua escolha: 

Rapaz é o torém. O torém é sagrado porque é o nosso ritual que nos fortalece. Aqui 

toda a sexta-feira a gente dança. Então eu deixo o meu trabalho pra me fortalecer. Eu 

posso está fraca, mas quando eu vou pra roda eu me sinto fortalecida. O que eu tiver 

fazendo aqui no trabalho eu deixo e vou dançar o torém. Eu tenho aquela fé que esse 

ritual me fortalece. A gente tem que ter concentração no ritual, não é com 

brincadeiras que a gente dança o torém. A gente tem que se concentrar porque é um 

ritual sagrado. Ali também é um momento de cura quando a gente acredita e a gente 

tem fé. Se não houver a fé não haverá a cura. Então eu acredito que o torém é um 

ritual sagrado que nos fortalece. E nosso ambiente aqui precisa de muito ritual. Cada 

dia precisa do ritual pra gente se fortalecer. Eu acho que é um ponto que não pode 

ser esquecido. Temos que dançar o torém. A gente tem que dançar com as crianças. 

A gente tem que fortalecer com os jovens. Dançar a tarde e a noite. Se entrar um ou 

dois vamos puxar o torém. Depois os outros vão vendo e vão entrando. Agora se a 

gente não dançar, ninguém vai entrar (JOELMA, 2016). 



284 

 

 A ação performativa do Torém o configura, então, como um ritual a fortalecer 

aqueles/as que dele participam. A professora demonstra já possuir essa compreensão, de 

modo que a traz em sua intenção ao deixar o trabalho para dessa dança se inserir. A passagem 

do estado de fraca para fortalecida é já conscientemente buscada. E sobre tal disposição para 

dançar o Torém, Joelma traz um aspecto realçado por ela no que diz respeito a essa passagem: 

a fé. Como condição para o fortalecimento e para a cura, a fé é cultivada para que esse ritual 

ocorra e dele ela emerge na referida mudança de fortalecimento.  

Haveria uma recursividade, ao meu ver, na relação da fé e da concentração com o 

Torém, porque, de acordo com a resposta de Joelma, a ritualidade dessa dança exige essas 

duas disposições por parte de quem nela adentre. Por isso, sua efetividade ritualística, 

sacraliza o Torém e, recursivamente, fortifica seus participantes. Nessa resposta de Joelma, 

leio dois sentidos para o fortalecimento, por ela desejado, do ambiente da escola por meio 

dessa dança. Um mais explícito em sua fala, envolve a cada um dos grupos integrantes desse 

espaço: professores, crianças e jovens.  

Nesse sentido, ela ressalta a relevância do dançar dos próprios professores, pois isso, 

segundo ela, propicia que outros entrem na roda do Torém. Há, portanto, em minha leitura, o 

sagrado pelo fortalecimento de quem dele participa, enquanto antônimo de fraqueza, a força, 

e pela cura, que tem como condição a fé e a concentração nesse ritual, duas disposições 

imbricadas nessa semântica do sagrado. E o segundo sentido para o fortalecimento, algo mais 

implícito e transversal às outras narrativas de Joelma, é a relevância em dançar o ritual na 

escola, um ambiente sagrado, segundo a própria Joelma em outra interlocução, pois ali, 

aquela mata em fora construída, é morada dos encantados, dos Troncos Velhos. Como ritual 

fortalecedor dessas ligações com as coisas da natureza, invisíveis.  

Para aproveitar esse fio significativo debulhado na leitura da resposta de Joelma, parto 

para a Curta História enunciada por Marli, rezadeira da Tapera, que, diante de minha 

pergunta, com serenidade afirma: 

Marli: é o Torém porque, desde quando começou essa luta dessas comunidades, era 

o Torém, ali debaixo do cajueiro, ali na casa da dona Elita, tinha um cajueiro, vinha 

as comunidades de toda, a comunidade da Almofala, era da Varjota, era muita 

comunidade, e era, a força do, ali, era o torém, o que era mais sagrado que a gente 

acha aqui dentro é o Torém... 

Jon: e, a senhora dançou, participou muito do Torém? 

Marli: participei 

Jon: e a senhora sentia alguma...  

Marli: sentia... 

Jon: força.. 

Marli: sentia alguma força, eu, oi, olha, ainda hoje eu não posso dançar muito o 

Torém, eu danço ali umas três rodadas a quatro, eu já, sinto uma força ali que eu... é, 



285 

 

é assim como que o, o Torém, ele, ele, ele é assim, ele vem dos astros, assim, uma, 

uma força, uma força que, que dá nas pessoas, é... (2016) 

 

 Nessa narrativa, Marli além de expor a presença do Torém na história da Luta das 

comunidades Tremembé de Almofala, identifica um lugar específico de sua realização, o 

cajueiro na casa da Dona Elita, e aquilo que o Torém significava nesse e para esse processo: 

a força. Essa proximidade semântica com o fortelecer ressaltado por Joelma faz-me pensar 

acerca, por um lado, da intensidade performativa dessa dança, em particular, de seus cânticos, 

seus instrumentos, em especial o Maracá, de sua bebida parceira o Mocororó, e por outro, de 

seu papel mediador e de ligação com os antepassados e com a força desse ritual, testemunha 

da luta das comunidades e dos encante dos cajueiros da Tapera e de outras localidades.  

 No segundo momento da resposta de Marli, ela aponta o enredo do qual ela conhece 

de experiência vivida. Ao expor não poder dançar muito o Torém, pois, após poucas rodadas, 

ela já senti uma força, cuja intensidade e qualidade lhe faltam palavras para dizer. Nesse caso, 

a palavra força compõe esse enredo de modo distinto do mencionado anteriormente, não 

especificamente relativa a fortalecer em si, mas àquilo que advêm e diz de uma outra coisa, 

algo transcende, no sentido de vir não daqui, mas dos astros.  

Por ele e ele próprio implica em uma força que dá nas pessoas, daí sua paradoxal 

característica de mediador para com os antepassados e para a cura, e integrador, conforme ele 

mesmo seja força e ligação. Trago para essa apreensão do dizer de Marli, saberes-sementes 

de outras experiências aqui debulhadas e com potência interpretativa do encanto. Dessa 

maneira, transito para uma outra resposta emitida a essa pergunta sobre o sagrado na cultura 

Tremembé, neste caso, a de Dona Elita, que passei por esse cenário narrado por Marli, do 

Torém no cajueiro e, por Joelma, com seu papel de cura. 

D. Elita: Tem! Ave Maria! Tem! Eu tenho uma filha, a minha filha mais velha... a 

mais velha mora em Fortaleza e... doente das pernas! ...dessas pernas, aí ela veio. E 

aí foi um dia que teve um Torém aqui. Aí passou a noite dançando, aí quando foi na 

outra noite ela disse que tava boazinha da perna! Nunca mais adoeceu dessas pernas!  

Jon: Foi mesmo? 

D. Elita: Foi! Aí nesse cajueiro. 

Jon: O Torém! Mas ela veio... 

D. Elita: Ela veio, ela tava aqui aí eles fizeram o... pai, foi e mandou fazer o Torém 

aí. Aí ela dançou. Ela ficou boazinha! (2016) 

 Para responder acerca da sacralidade do Torém, Dona Elita, assim como Marli, investe 

na narração de um acontecimento, cuja reconstrução dessa experiência, proporcionará ao 

ouvinte, um modo de pensar sobre a questão.  

Assim, Dona Elita retrata, no meu entendimento, a relação entre a cura, subtendida no 

está boazinha da perna, na outra noite, após uma noite dançando um Torém realizado ali no 



286 

 

terreno de sua casa, no cajueiro, ao lado da casinha onde ela faz os trabalhos, em seu dizer, de 

mesa de luz. Despertou-me também a imaginação ao me deparar com essa resposta que traz 

um adoecer das pernas a se reverter na pessoa, a ficar boa, pela mediação da dança, a exigir 

ou a envolver o corpo como um todo, mas em especial, as pernas, na marcação do ritmo. 

 Então destaco como resposta para essa pergunta quanto ao sagrado entre os 

Tremembé, em sua cultura, aquela tecida pela professora Vilca da Passagem Rasa, que traz 

vários aspectos dessa sacralidade, inclusive, nas mediações escolares e comunitárias.  

Eu hoje como professora eu vejo sagrado em muita coisa, eu vejo... principalmente, 

eu vejo sagrado na nossa luta, dentro da nossa cultura como Tremembé, um 

fenômeno que não é um lugar, que não é pessoa, mas é um momento sagrado dentro 

da nossa luta. É o nosso ritual “Torém”. Que eu não... eu digo: “vamo falar hoje do 

‘Torém’. Chegou a hora d’agente dançar o nosso ritual sagrado”. Nessa ali as 

crianças já sabem... Contando na sala que eu tô falando sobre o ritual sagrado, eles 

já sabem que é o “Torém”. Certo? Então eu vejo o “Torém” como um ritual sagrado, 

um momento... ele pode ser feito em forma de uma brincadeira, em forma da roda, 

os meninos vão brincando, faz uma fita, faz de várias maneiras, mas é um momento 

sagrado. Sagrado por quê? Ele tem que ser feito com respeito, ele tem que ser feito 

com sinceridade, por mais que as crianças, naquele momento, naquela roda que 

estão dançando o “Torem”, eles brincam um com os outros, sabe? Mas ali é um 

momento sagrado! É o momento sagrado que quando se trata só de adulto ele requer 

respeito, ele requer concentração porque é um momento sagrado. Sagrado por que? 

Porque naquele momento é onde une todas as forças com aquelas forças dos nossos 

antepassados que partiu dessa vida pra outra. Eles botam aquela força daquele velho 

em cada um pra fortalecer o movimento. É no momento do... do ritual sagrado que a 

gente faz a abertura pedindo oração pela comunidade, por alguém da comunidade 

que tá doente. Então é um momento, assim, de fenômeno da nossa luta, da nossa 

cultura que eu vejo é o Torém. É, o Torém! O momento que é o momento do ritual 

sagrado. Porque é onde o pajé, o cacique, juntam com a liderança e até a gente 

mesmo faz aquela oração. Quando a gente vai pro seminário, antes de iniciar aquele 

seminário tem que fazer o momento do ritual, que é o momento sagrado. Que aquele 

momento é sagrado. Com assembleias, o que for. E além disso, né, do nosso ritual, 

que ele é um ritual, um fenômeno da nossa cultura, nossa luta... sagrado!  (2016) 

Em consonância com Marli, o sagrado do Torém situa-se na luta e na cultura 

Tremembé. Dessa forma, como Vilca bem delineia: “um fenômeno que não é um lugar, que 

não é pessoa, mas é um momento sagrado dentro da nossa luta”. A vinculação entre Torém, 

luta e sagrado, emerge na fala da professora e da rezadeira. Essa integração explicitada por 

Vilca traz consigo aspectos interessantes para a presença dessa dança nas escolas Tremembé, 

conforme abordei em tópico anterior quanto a Raimundinha. Por outro lado, ela narra a 

familiaridade das crianças em torno dessas palavras unificadas, nosso ritual sagrado, de 

rápida identificação por parte delas. Destaco que Vilca reconhece diferentes formas para o 

Torém, aquele em brincadeira, é um deles. 



287 

 

Nesse ponto, o brincar não exclui o respeito e a sinceridade entre as crianças em sua 

realização. Para Vilca, há uma distinção quando aqueles/as que dançam são crianças ou são 

adultos, e nesse último no caso, o Torém, como momento sagrado, para ser experienciado 

requer respeito, ele requer concentração.  

A sacralidade evoca o respeito e a concentração para o Torém e com essas atitudes, 

“une todas as forças com aquelas forças dos nossos antepassados que partiu dessa vida pra 

outra.” Essa função mediadora dessa dança a torna um atrator caótico para onde convergem 

as forças dos que permanecem e dos que partiram dessa vida pra outra. 

Nesse trecho, Vilca aponta que, pelo Torém, os antepassados botam as forças do que 

subtendo como Troncos Velhos, em cada um que nesta vida permanece e assim, fortalecer o 

movimento. Trata-se, dessa maneira, de uma mediação, pela dança, com essa ligação com os 

antepassados e de fortalecimento pela força colocada em cada um.  

O “sagrado” é, assim, tanto pela evocação dos antepassados e ligação com os mesmos, 

a ancestralidade, quanto pela força que se leva e que se recebe no e do Torém. E com isso, é 

que se fortalece o movimento e, recursivamente, o Torém e a espiritualidade.  

Nessa resposta, Vilca organiza de modo narrativo esses elementos, pois na leitura 

dessas linhas transcritas, é possível identificar o encadear de parte do Torém. E nesse sentido, 

a ação performativa desse ritual é detalhada por ela no momento da abertura pedindo oração 

pela comunidade, pela alguém da comunidade que tá doente...é o onde o pajé, o cacique, 

juntam com a liderança e até a gente mesmo faz aquela oração. 

No sentido do que Peirano (2003) alude da noção de rital de Stanley Tambiah, em que 

a eficácia desse momento, está nessa ação performativa, pois ao pedir oração o dizer é 

também fazer, na fala de Vilca, é um gesto de cuidado com a comunidade e com quem está 

doente. Assim como a homenagem do Cacique à Raimundinha.  

É performativa, segundo a autora, porque todos ali participantes experienciam, por 

diferentes linguagens- os cânticos, o som do Maracá e de outros instrumentos, a cadência dos 

passos da dança, os trajes escolhidos conforme o contexto de realização- uma intensa 

comunicação simbólica entre si e com seus antepassados.  

E o é também, pelos “valores que são criados e inferidos pelos autores durante a 

ação” (PEIRANO, p. 40, 2003). O “sagrado” é um valor atribuído a esse ritual e aos 

momentos- seminários, assembleia, marcha, aula etc.- por ele mediado e integrado no que se 

refere a essa conjunção simbólica, afetiva e espiritual.  



288 

 

Com as conexões semânticas debulhadas das respostas de professoras e de rezadeiras 

sobre o sagrado no e do Torém, chego aos seguintes Saberes-sementes dos Maracás de 

experiências narradas pelas participantes deste estudo. 

      Figura 48: Saberes-sementes do Maracá “Torém, Ritual Sagrado” 

 

                            Fonte: Arquivo Próprio. 

Os Saberes-sementes emergem em mediações escolares-comunitárias e 

intergeracionais, como coisa e obra da natureza. Na imagem trago algumas relações entre 

gerações a promoverem ou serem promovidas no e pelo Torém. Nelas a espiritualidade 

ingressa, via Saberes-sementes, nos acontecimentos das mediações entre gerações. 

 

Figura 49: Trançado Intergeracional “Torém, Ritual Sagrado”. 

 

                          Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012). 

 

 

 

Ritual Sagrado - Torém 

Media a Ligação com os 

antepassados e o 

fortalecimento de quem dança 

Requer Respeito, Fé e Concentrá 

Força que vem dos Astros 

Força da Luta 

União das Forças 

Cura 

Cada dia precisa do ritual pra gente se 
fortalecer. Eu acho que é um ponto que não 

pode ser esquecido. Temos que dançar o 
torém. A gente tem que dançar com as 

crianças. A gente tem que fortalecer com 
os jovens 

eu já, sinto uma força ali que eu... é, é 
assim como que o, o Torém, ele, ele, ele é 

assim, ele vem dos astros, assim, uma, 
uma força, uma força que, que dá nas 

pessoas, é... 

Torém na luta: na 

comunidade e na escola 

Crianças e Jovens 

Lideranças 

Troncos Velhos 

 

Professoras 

Crianças e Jovens 

Lideranças 



289 

 

7.5. A Inscrição da Espiritualidade em Mediações Intergeracionais pela Temática do 

Torém 

 

 Como observado nas narrativas, os saberes-sementes dos Maracás das experiências 

indicadoras das relações entre o Torém e a Espiritualidade, traduzem o caráter ritualístico e 

sagrado dessa dança. Um ritual, no sentido de Peirano (2003), pois possui ações performativas 

e convencionais que promovem a atualização das experiências e dos saberes da Tradição dos 

antigos, ao passo em que incorpora acontecimentos mais contemporâneos na História desse 

grupo étnico, como o velório de Raimundinha, a colação de grau do MITS na concha acústica 

da Universidade Federal do Ceará em 2012 em Fortaleza, sem falar no desfecho das Marchas 

Tremembé em frente à Igreja de Almofala e tantos outros episódios relatados nas entrevistas.  

 Possui, nesse sentido, também uma potência significativa da etnicidade Tremembé, na 

medida que media a Ligação com os que se foram, com os antepassados, e, assim, constitui as 

experiências de ancestralidade a compor sua organização e adscrições étnicas. Experiências e 

mediações que possuem um caráter educacional, ou seja, gerador de aprendizagens entre 

aqueles/as que participam do Torém e em consonância com seu contexto de realização.  

Outro Saber-semente das experiências de Torém e Espiritualidade, bastante 

polissêmico, é o de Força, ora mediada pela dança, a fortalecer quem dela participa, até como 

processo de cura, e, em um sentido mais amplo, a própria Luta das comunidades na História 

dos Tremembé. Por isso, tem papel relevante na Marcha Tremembé, anual, ao ocorrer, no seu 

término, na Igreja de Almofala, de modo a reafirmar, pelo rito, a História dos antepassados e a 

simbologia dessa igreja para a luta dos Tremembé. Mas também quando ocorre nas noitadas, 

ao final de uma atividade escolar ou de um seminário ou assembléia. 

Mas a Força no e do Torém envolveria aquilo que nele está integrado, então, é a 

Força maior dos encantados e antepassados, e, em um outro sentido, aquela que quem dele 

participa, leva. Percebo aí um possível efeito sobre os/as participantes dessa ação coletiva. 

Por outro lado, é a Força dos Astros que vem com e pelo Torém, daí sua ligação com 

a natureza, o que também remete a uma outra significação, a de união das Forças do que já 

partiram dessa vida, os antepassados, e os que nela permanecem, em uma convergência que se 

reflete em cada um que participa desse ritual e fortalece a luta. 

Eis, então, na imagem que se segue, os Saberes-sementes dos Maracás dessas 

experiências narradas em que a relação entre Torém e Espiritualidade emergiu de modo 

significativo, em mediações escolares-comunitárias e, sobretudo, intergeracionais.  



290 

 

Figura 50: Saberes-sementes do Maracá do Encanto do Torém 

  

            Fonte: Foto de fundo Imagem extraída de “O Livro da Vida Tremembé” de 2007. 

 Tais Saberes-sementes das relações entre Torém e Espiritualidade, ingressaram e se 

inscreveram, semântica, afetiva e politicamente, em mediações escolares e comunitárias 

diversas. Cujas experiências narradas por professores e lideranças, possibilitaram a leitura das 

seguintes relações, formadoras dos trançados do Uru da Intergeracionalidade Tremembé, 

onde tais saberes emergiram, são retrançados e guardados nas caminhadas contadas pelos 

participantes desta pesquisa. 

 

        Figura 51: Uru dos Trançados Intergeracionais do Encanto do Torém 

 

       Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012) 

Mediada e Integrada. 

Com os antepassados, 

encantados, os que se 

foram e estão vivos. 

Fortalecimento para 

quem está fraco 

Fortalecimento da 

Luta 

Força maior dos 

encantados e 

antepassados 

Força dos Astros 

União das Forças dos 

antepassados e dos 

vivos 

Força dentro de cada 

um 

 

Cura 

Fé e Concentração 

União dos 

antepassados e dos 

que estão vivos  

Luta das 

comunidades 

FO
RÇA 

LIGAÇÃO 

SA
GR

AD
O 

N
O

ITADAS 

Com crianças, 

jovens, pais, 

professores, 

lideranças e os 

Antepassados 

que habitam no 

meio 

Das Escolas com 

professores, crianças e 

jovens; 

Do Velório de Raimundinha; 

Do Cajueiro da Casa de 

Dona Elita; 

Da visão dos que 

 se foram; 

 

  No Cajueiro 

Reuniões Da Comunidade 

Marcha Tremembé 

Seminários 

Assembléias 

LUTA 

RO
DA

DA
S 



291 

 

8 MEDICINA TRADICIONAL, INTERGERACIONALIDADE E ESPIRITUALIDADE 

 

 De todas os saberes relativos à espiritualidade dos Tremembé, os denominados de 

Medicina Tradicional foram, possivelmente, os que, seus indícios, mais brotaram no decorrer 

das visitas. Ao dizer a cada pessoa que encontrava em uma das localidades o tema deste 

estudo, muitas vezes, fui aconselhado a conversar com uma rezadeira da comunidade ou com 

um/a Tremembé da região que “tem uma espiritualidade forte”. Isso quando a própria pessoa 

não mencionava sua própria experiência de busca da reza ou a de alguém próximo que tinha 

vivido um acontecimento dentro dessa temática. 

É, nesse sentido que, em conversas durante a ida à casa de uma liderança ou 

professor/a, na observação das apresentações dos TCC´s do MITS, na participação do 

seminário sobre o currículo das escolas indígenas, em uma aula de campo do ensino médio da 

Praia e, sobretudo, nas entrevistas, a menção às rezas, os “trabaios”, às curas, aos “remédio do 

mato”, ao terreiro, enfim, muitos foram os vestígios tornados explícitos ou mesmo implícitos 

quanto a esse artefato da espiritualidade Tremembé. 

 No entanto, ao passo em que a Medicina Tradicional era bastante enunciada nas 

visitas, por outro, o me entendimento de sua significação mais profunda na biografia e história 

de cada uma das gerações aqui estudadas, ocorreu aos poucos, processualmente. Entendo que 

alguns acontecimentos facilitaram o meu ingresso em um processo de maior entendimento 

quanto a essa temática e que foram suscitados em alguns encontros já no início dessa 

caminhada de estudo. 

Entre essas experiências identifico, o testemunho na abertura do Seminário do PIBID, 

como relatei na introdução deste trabalho, assim como, a observação da defesa de alguns dos 

TCC´s do MITS, em especial o da Professora Andreína sobre os Encantados, e do Lagamar, 

das Professoras Joelma, Lucélia e do Professor Robério. Em relação a esse último, cheguei a 

participar de uma das reuniões de orientação desse trabalho pois o Prof. João Figueiredo era 

seu orientador.  

Também destaco a entrevista feita com Dona Maria Bela, da localidade da Praia, cuja 

riqueza semântica de suas narrativas despertou em mim e, creio que no Mazim também, a 

compreensão de que estávamos diante de histórias enunciadoras de um saber devedor também 

de uma cosmovisão. 

 Assim, esses encontros foram profundamente potentes pois ampliaram minha 

percepção e, com eles, pude acessar as primeiras palavras a compor o, digamos, Uru de 



292 

 

Saberes da Espiritualidade Tremembé. Nesse caso, são palavras que identificam uma práxis, 

por isso mesmo, de significados, saberes e práticas delienadoras, histórica e biograficamente, 

das fronteiras étnicas e geracionais de lideranças e de professores.  

 Dessa forma, as primeiras narrativas que trago para ilustrar esses saberes da Medicina 

Tradicional que tive a oportunidade de conhecer, referem-se às experiências de adoecimento 

destacadas pelas curandeiras entrevistadas e de mediações intergeracionais a compor esses 

acontecimentos. Nesse sentido, a primeira história que trago foi contada por Dona Elita, a 

quem pude conhecer por indicação da Professora Joelma, como uma representante dos mais 

velhos na comunidade da Tapera, rezadeira reconhecida na comunidade e com experiências 

de participação em algumas atividades da escola.  

 O trecho da entrevista aqui apresentada ocorreu em um encontro, após a perda das 

gravações anteriores, na casa de Dona Elita. Era um fim de tarde, após adentrar pela lateral do 

terreno em que se encontra a sua residência, fui convidado por ela a ir aos “fundos da casa”, 

que me pareceu ser um lugar em que Dona Elita recebe as pessoas próximas ou mais 

desconhecidas, como eu, para conversar.  

Em alguma das vezes que estive a visita-la, lembro dela, neste lugar, a prosear com 

uma liderança moradora das proximidades, amiga sua, enquanto tomavam um café e, em 

outro momento, a tecer a palha, em seus movimentos rápidos a formar bolsas, adornos de 

roupas, enfim, tantos trançados que minha memória nem consegue alcançar. 

 Pois, em uma dessas tardes, ali sentados fui agraciado com a vista para as plantas ao 

redor da casa, em especial, de um grande cajueiro próximo de uma casinha branca, o espaço 

no qual ela realiza seus trabaios e que eu e Mazim tivemos a oportunidade de conhecer 

apresentada por ela e sua neta. Cajueiro esse a preencher o olhar dali, de onde conversávamos 

e que, por muitas vezes, fiquei a admirar os raios de sol por entre as folhas dessa árvore a 

adentrar na areia e nos tijolos da parede daquele ambiente em que se desenvolvia uma 

conversa. Nesses momentos, ficava a pensar no tempo de vida daquele cajueiro, dos Torém 

que ele abrigou e presenciou em diferentes épocas, formador de distintas gerações. 

Em outros momentos também conversamos na varanda da casa, em que a vista é a 

estrada, as demais casas e a escola da Tapera. Nesse lugar, foram as primeiras conversas em 

visitas que tinham o propósito maior de me apresentar, explicar o tema da pesquisa, enfim, 

mais de aproximação, familiarização entre nós. 

Então, a narrativa que segue surge desse fluxo de visitas em que, em uma postura mais 

interativa, íamos a conversar sobre o tema da espiritualidade, em um ritmo similar ao do tecer 



293 

 

da palha feito por Dona Elita, entrecruzando ideias, tecendo uma superfície fluida de enlaces 

de histórias e de acontecimentos. E assim como o tecer da palha exigia atenção e mais fios de 

palha para se somar ao todo em construção, também era essa prosa nutrida por minhas 

perguntas e, principalmente, pelas lembranças de Dona Elita em forma de narrativas.  

A comparação com o tecer artesanal da palha, não é mera figura de linguagem, para dá 

maior expressão a essa ideia, mas diz da relação com o tempo e do modo de criação em que o 

enlace, de memórias ou de feixes de palha, é feito com um domínio e uma apropriação 

refletora de uma biografia e da história de um lugar.  

Creio que a dinâmica mais interativa, porém também voltada para a assunção de 

narrativas na situação de entrevista, pareceu-me condizente com a valorização da tradição oral 

a constituir não só a forma de expressão dos saberes da espiritualidade dos Tremembé, mas 

sua racionalidade e epistemologia. Dessa maneira, trago o trecho abaixo, que surge logo nos 

primeiros minutos de interlocução da entrevista, quando pergunto sobre como surgiu essa 

temática em sua história de vida, após ela fazer referência a seu pai que também era rezador. 

 

8.1. “Quando eu tinha cinco anos, eu fiquei doente” 

 

D. Elita: Ah! Eu pequena a minha mãe, quando eu... quando eu tinha cinco anos, eu 

fiquei doente. Doente, doente que eu num, de umas coisas eu me lembro, mas de 

outras eu não me lembro...aí ficou, eu passei 15 dias doente. Ela comprou preparo de 

quando eu morresse enterrar, né?  

Jon: Foi mesmo? 

D. Elita: Foi! E aí disse que era cinco homem pra botar uma colher de leite de 

mulher pra eu tomar... e me segurar...Botava um bocado na minha boca pra abrir e 

outro segurando e eu tentava morder (risos)... É! Aí foi indo, foi indo até que ela 

chamou uma... uma outra mulher que tinha, uma vizinha, aí ela rezou em mim e 

pronto! Cabou! 

Jon: Aí uma mulher rezou na senhora? 

D. Elita: Foi! 

Jon: Olha, rapaz! 

D. Elita: Aí rezou e aí cabou os.... 

 

 É interessante notar nessa História contada por Dona Elita, em 2016, acerca desse 

adoecimento, pois ela possui os componentes do modelo de narrativa de Labov, segundo 

Flannery (2010). A sua orientação aparece brevemente no início do trecho e por ela pude, 

como ouvinte, apreender as personagens relevantes desse acontecimento: ela pequena com 

cinco anos e a mãe, em cenário descrito não pelo espaço físico, por seu estado: doente.  

 Em seguida, Dona Elita destaca esse adoecer de modo a justificar ao seu interlocutor, 

um pesquisador sobre o tema da Espiritualidade, a pertinência dessa narração devido à 



294 

 

intensidade desse momento vivido por ela: “...Doente, doente que eu num, de umas coisas eu 

me lembro, mas de outras eu não me lembro.”  

Essa avaliação é importante na situação de entrevista pois ao mesmo tempo que 

expressa a peculiaridade dos afetos emergentes na e para a narradora-personagem da História, 

desperta a expectativa no ouvinte do que virá a se suceder diante de tal situação. 

 A partir daí, portanto, é que surge em sua narração, plenamente, as orações de 

complicação, que desenrolam as ações a compor esse drama vivenciado por ela. Nesses 

trechos, a narradora privilegia a apresentação ao seu ouvinte de ações marcadas por uma 

dramaticidade que revela o caráter crítico do acontecimento. A exemplificar isso: “... aí ficou, 

eu passei 15 dias doente. Ela comprou preparo de quando eu morresse enterrar, né?” (D. 

ELITA). Com esse trecho, observo a menção feita por D. Elita quanto à compreensão de sua 

mãe sobre o agravamento desse adoecer, exposto pela referência aos dias que passou doente. 

E, em seguida, a alusão à ação de sua mãe, “Ela comprou preparo...”, que indica ao ouvinte 

uma antecipação diante do possível desfecho desse adoecer, o morrer.  

Há nessa narração uma exposição direta a um momento crítico de adoecimento em que 

a narradora se encontrou, e os gestos, as interpretações que sua mãe realiza diante desse 

cenário. Esses aspectos expostos no trecho citado apontam, em minha leitura, para uma 

experiência em que a finitude do viver adquire um espaço relevante, a ponto da ação da mãe 

de D. Elita, na narrativa feita, subtender um prognóstico de possível enterro. A presença 

desses aspectos, a finitude e a perda, fazem-me entender a forte atração que essa experiência 

traz junto àquilo que vem a se constituir como espiritualidade e em especifico, a Tremembé. 

 Em continuidade, nas orações de complicação, Dona Elita prossegue no trançado das 

ações que compuseram esse drama vivido, com ênfase para o olhar de sua mãe, aquilo que ela 

disse sobre esse acontecimento: “...Foi! E aí disse que era 5 homem pra botar uma colher de 

leite de mulher pra eu tomar...e me segurar.”  

Nesse momento da narrativa, fica retratado ao narratário as peculiaridades dos 

momentos de cuidado junto à pequena Elita, personagem dessa História, em que careceu de 

vários homens, cinco, para dar-lhe uma colher de leite de mulher. Observo nessa parte um 

destaque a àquilo que sua mãe disse sobre esse acontecimento, ou seja, denota algo indicador 

de uma transmissão feita e do entendimento do que, no decorrer da experiência, poderia ser 

feito. 

 Dessa maneira, a referência ao leite de mulher, primeiramente, sugere-me uma 

situação de necessidade de nutrição, de fortalecimento do corpo diante do adoecimento. E 



295 

 

aqui destaco, não haver de minha parte, o uso dessas palavras “nutrição” e “corpo” em um 

sentido estritamente fisiológico. Faço essa utilização com maior abertura semântica por 

considerar existir uma polissemia a se estudar quanto a essa prática de cuidado feita naquela 

experiência. De todo modo, essas potenciais significações ganham mais dramaticidade 

quando leio a comparação feita: “...era 5 homem pra botar uma colher de leite de mulher pra 

eu tomar...e me segurar”. A distinção numérica nesse trecho indica a magnitude do esforço 

ou do desafio na realização daquela ação. No final da frase, a narradora partilha o porquê 

dessa incomum necessidade de tantos homens para uma colher de leite de mulher.  

 Na oração seguinte, Dona Elita sinaliza as ações a que esses homens se dedicavam 

nesse momento: “...Botava um bocado na minha boca pra abrir e outro segurando e eu 

tentava morder (risos)”. O humor com que expressa as lembranças desse episódio, referentes 

ao dizer de sua mãe, também traz para o contar o acontecimento, o modo com que a narradora 

o sente no momento presente. E mostra da dificuldade que mesmo cinco homens tinham em 

segurá-la e “botar uma colher de leite de mulher” para ela tomar.  

Essa dinâmica da construção da narrativa se estabelece em função da situação concreta 

de entrevista e ao teor significativo da História. Assim, o humor contrasta com os possíveis 

afetos de uma situação crítica como essa de adoecimento, e, por isso, dá ao narratário a 

dimensão da amplitude afetiva e social dessa experiência.  

A menção feita à sua tentativa, à época, de morder no momento em que estava sendo 

segurada por um dos homens, é explicativa ao ouvinte de por quê a presença de tantas 

pessoas, em especial homens, o que remete a uma “força física” ali necessária. Leio nessas 

orações que traduzem o clímax dessa Longa História, a apresentação de um enredo que 

produz ao narratário a trama da pequena Elita, sob o olhar de sua mãe, a adoecer e se recusar a 

aceitar aquilo oferecido pelos adultos de seu contexto, no caso o leite de mulher.  

Com esse clímax, criado pela menção na narrativa ao prognóstico de sua mãe da 

possibilidade de enterro, junto com as ações de tentativa de alimentação, Dona Elita 

proporciona uma rica contação de uma História acerca de um acontecimento crítico, com o 

qual a finitude da existência, do entendimento e dos recursos para resolução do adoecer 

tornam-se insuficientes.  

Diante dessas orações de complicação, surge pela primeira vez, já próxima à 

orientação da História, quando D. Elita diz: “...Doente, doente que eu num. De umas coisas 

eu me lembro, mas de outras eu não me lembro.”. Neste caso, a justificar pela magnitude do 

adoecer a pertinência dessa narração.  



296 

 

Um outro trecho que apresenta uma função avaliativa é o que conjuga outro 

componente narrativo, de oração de complicação, e tem um relevante papel a situar de modo 

longitudinal todo o adoecer de Elita, quando pequena, e com isso reiterar o porquê daquela 

História está ali a ser partilhada junto a um pesquisador sobre o tema da espiritualidade 

Tremembé: “aí ficou, eu passei 15 dias doente. Ela comprou preparo de quando eu morresse 

enterrar né?”. Com esses trechos com duplas funções narrativas, orações de complicação e 

avaliações, a História contada tem seu enlace formador de um enredo atrativo para a situação 

de entrevista e para o exercício de memória da narradora, pois recobre uma experiê ncia 

bastante significativa para ela. Inclusive, em duas conversas ocorrentes em visitas anteriores, 

em uma manhã na área da frente da casa, na primeira entrevista realizada com ela, sem 

gravador, Dona Elita trouxe esse acontecer, e em um momento posterior, de entrevista, já com 

gravação, ela trouxe novamente essa experiência. 

A recorrência desse História, não é o fator crucial para sua exposição aqui, mas se 

soma à potência significativa da mesma frente aos objetivos deste estudo, pois envolve, 

eminentemente, uma experiência de adoecimento relacionada à ligação de Dona Elita com o 

mundo espiritual. Recorro ao saber da ligação da Espiritualidade Tremembé, pois com ele 

posso entender a dimensão espiritual evocada nessa História contada por D. Elita. E é no 

trecho de oração de complicação e de resolução do enredo narrado que encontro os vestígios 

desses aspectos: “Aí foi indo, foi indo até que ela chamou uma... uma outra mulher que tinha, 

uma vizinha, aí ela rezou em mim e pronto! Cabou!”(D. ELITA). 

 Novamente, percebo o destaque dado aos gestos de cuidado de sua mãe que, com o 

desenrolar do acontecimento, chama uma rezadeira, pela mediação de uma mulher dela 

conhecedora, de quem era vizinha. A brevidade desse momento de narração, quando Dona 

Elita finaliza com uma curta sentença, contrasta com as menções às ações anteriores de 

tentativa de resolução ou amenização do adoecer. Esse contraste evidenciado na curta frase, 

proporciona uma performance para a narrativa que repercute no narratário a pertinência e a 

intensidade da ação de reza sobre o adoecimento: “aí ela rezou em mim e pronto! Cabou!”. 

 A resolução do clímax do drama vivido por ela proporciona-me duas leituras. Em 

primeiro, a existência desse artefato cultural Tremembé, a reza, e dessa personagem, a 

rezadeira, nas localidades de Almofala. Isso me remonta à ideia de mediações pois entre a 

pequena Elita e a rezadeira, houve a interação de sua mãe com pessoas da comunidade, uma 

mediação familiar-comunitária e intergeracional. E por segundo, a consonância entre a 



297 

 

brevidade da sentença de enunciação do término do adoecer na narrativa, como indicação da 

efetividade da reza na prontidão do acabamento da doença. 

 O que fica, ao meu ver, subtendido nessa resolução dada à História é a afirmação de 

aspectos de força da reza na reabilitação da pequena D. Elita e a indicação de, por se 

desenrolar de modo positivo com a ação da rezadeira, envolver um elemento espiritual nesse 

adoecimento. Isso fortalece, ao meu ver, a leitura de se tratar de uma relação recursiva entre o 

adoecimento e a terapêutica da reza. De outro modo, o modo sucinto com que Dona Elita 

realiza o desfecho da História proporciona ao narratário a experiência afetiva que reconstitui a 

efetividade da ação da rezadeira e o quanto se tratava de uma adoecer mobilizado por 

elementos, se não só, mas inclusive, espirituais.  

Essa é, portanto, em minha apreensão dessa História, a mensagem mais oportuna para 

os propósitos desta pesquisa: a indicação de que esse adoecer implica em uma experiência a 

exigir uma ação mediadora, a reza, algo para além do meramente orgânico. Isso sugere, ao 

mesmo tempo, que a qualidade desse adoecer é, pelo menos, de ordem também espiritual. 

Além disso, tal experiência emerge na relação intergeracional entre a pequena Elita e 

sua mãe, o que abrirá ao contato com outros sujeitos: os cinco homens, uma mulher e a 

rezadeira. Essa mediação familiar institui, dessa forma, relações e mediações a se desenrolar e 

serem promovidas por experiências deflagradoras de afetos e de indagações em torno da 

finitude existencial, conceptual e terapêutica. Por esses pontos, no meu entendimento, uma 

experiência de espiritualidade e que repercutirá em outros momentos da vida de Dona Elita, 

como abordarei posteriormente.  

 

8.2 “Antes de oito anos, começou a me atacar essas coisas” 

  

Em um sábado ensolarado em Almofala, Eu e Mazinho seguimos para a região da 

praia para fazer algumas visitas. Após irmos até a escola Maria Venança, seguimos de volta 

em direção da avenida principal de Almofala. No meio do caminho, passamos pela casa de 

Maria Bela, rezadeira daquela localidade, bastante indicada pelas pessoas com quem 

falávamos acerca dos temas de nossas pesquisas. Diante da passagem por sua casa, 

resolvemos parar e nos apresentar a ela, para, quem sabe, marcarmos posteriormente um 

momento de entrevista com ela. Assim, fomos com ela conversar. Naquele momento estava 

ela sentada em uma cadeira próxima a uma moça de outra localidade, ao que nos pareceu, não 

Tremembé. Cumprimentamos a todos/as e aguardamos por uns instantes ali mesmo, naquele 



298 

 

terreno de areia fofa e algumas plantas a ornamentar o espaço. Em seu centro, entre as duas 

casas – uma, onde vive Camila, sua filha, e familiares e outra, da própria Maria Bela-, uma 

coberta de madeira, com duas redes de tucún e umas cadeiras. 

 Após um tempo, a moça levanta-se e depois de trocar algumas palavras com Maria 

Bela se despede de todos/as. Quando então, nos aproximamos dela, sentamos em umas 

cadeiras ali disponíveis e nos apresentamos, bem como nossas temáticas de pesquisa e nosso 

desejo em conversar com ela. Foi um momento pleno de aproximação, para nos 

identificarmos e partilharmos informações básicas sobre de onde víamos e que trabalho 

estávamos a realizar. Nessas primeiras conversas, ali mesmo ela destacou alguma de suas 

experiências de vida e nos indicou a presença de outras pessoas a procurá-la para entrevistas, 

seja da escola Tremembé ou de outras escolas e lugares. Nessa oportunidade, também ficamos 

a entender que a moça que ali estava antes de nós a conversar com ela, estava a visitá-la não 

mais a primeira vez, pois buscava com Maria Bela uma orientação quanto ao que dizia sentir.  

Ali pude perceber, na visita daquela moça, o debulhar de uma mediação de seu 

processo de desenvolvimento de sua espiritualidade, conforme também era rezada por Maria 

Bela para aplacar as inquietudes e demandas desse processo. Diante dessas informações 

partilhadas por Maria Bela, apresentamo-nos de modo diferente à moça, pois buscávamos 

conhecer melhor acerca das temáticas dos saberes tradicionais – no estudo do Mazinho- e da 

espiritualidade- no meu caso. E ela demonstrou está bem familiarizada com esse convite a 

entrevista o que muito facilitou a boa recepção de nossa solicitação. 

 Destaco também minhas impressões iniciais desse momento, na postura de Maria Bela 

e na dinâmica acolhedora daquele espaço próximo às redes de Tucún. Em primeiro, recordo o 

quanto me chamou a atenção o modo com que Maria Bela conversou conosco. Com um olhar 

sereno e atento, ela nos ouvia, demonstrando tranquilidade para receber nossas palavras sobre 

o que nos levava até aquele encontro. Sem pressa em suas expressões, ela adentrava no ritmo 

da conversa, de modo a torná-lo mais cadenciado, sem acelerações ou estancamentos, mas em 

um ritmo próximo do movimento das plantas com o vento que escutávamos, das pessoas e dos 

pássaros a transitar ali ao redor. No compasso da vida naquela manhã em Almofala.  

Para nós que estávamos em um lugar de pesquisadores naquela visita, isso foi muito 

relevante para o encadeamento de nossas perguntas e respostas a ela, voltadas mais para uma 

aproximação mútua do que para já efetivar uma entrevista em si. Com o cultivo desse ritmo, a 

prosa tornou-se facilitadora da comunicação entre nós e da Tradição Oral profundamente 

marcante em sua fala. Lembro de seu dizer, permeado dessa rítmica, ser permeável a silêncios 



299 

 

nos quais ela lançava o olhar para o horizonte a refletir na luminosidade dos seus olhos, a 

contemplar no distante, para além daquele círculo formado por nós três, algo a lembrar, a 

dizer ou a pausar. Esses instantes de cultivo do silêncio eram muito marcantes para mim, pois 

ela nos presenteava com um gesto de sabedoria, o de parar para prosseguir, em um 

movimento não só dos olhos, mas do rosto, do jeito de sentar inclinado para o horizonte 

participante do silêncio em sua fala.  

Isso nos proporcionou uma contemplação daquilo que viríamos a ler posteriormente 

com Hampatê Bá, que a Tradição Oral envolve o corpo todo, ou de outro modo, há uma 

corporeidade na oralidade que a torna parte inseparável da performance e do sentido daquilo 

que será anunciado. Posso dizer, que Maria Bela, nesses instantes, enunciava algo sem 

pronunciar uma palavra sequer, mas com a postura do seu corpo. Essa comunicação traduzia 

uma Tradição Oral encontrada, creio poder estender, por nós em muitas das velhas lideranças 

que entrevistamos, seu Zé Domingo, seu Francisco (Chico Brega), Dona Elita, enfim, algo 

criado na conjunção do corpo com o silêncio no desenrolar de uma narração.  

De modo que, essas visitas de aproximação, anteriores à realização propriamente das 

entrevistas, proporcionava-nos a percepção desse compasso e do quanto era pertinente 

respeitá-lo para não atrapalhar a fluidez do narrar das participantes. Isso, inclusive, tornou-se 

algo que atentamos em todas as demais visitas de aproximação e de inserção. 

Dessa forma, com as apreensões desse primeiro contato em tanto podemos partilhar 

informações sobre a pesquisa e conhecermos primariamente acerca da história de Maria Bela, 

pudemos pactuar um outro momento com mais tempo para realizarmos uma entrevista com a 

presença do gravador. Que ficou marcado para uma tarde em outro final de semana ali na casa 

de Maria Bela. Esse proceder no debulhar da entrevista, imprimiu uma maior processualidade 

em sua construção, em função do cultivo de uma relação dialógica com os sujeitos 

concretizada na abertura à temporalidade da liderança ou professor/a, à sua cadência narrativa 

e à partilha em torno dos objetivos da pesquisa e de nossas perguntas sobre essas temáticas. 

Com isso, acredito termos fortalecido as condições de possibilidade para a experiência na 

própria situação de entrevista, mesmo nos momentos em que retornei a muitas das pessoas 

entrevistadas devido à perda das primeiras gravações. 

Assim, no encontro propriamente de entrevista, após um momento em que Maria Bela 

relatava uma reza feita quando criança, ela menciona a existência de experiências de visões 

nesse período etário: “Agora eu via umas pessoas, eu via gente né? Que me dizia como é que 

era pra eu fazer, fazia” (MARIA BELA). 



300 

 

No trecho acima, a nossa entrevistada partilha conosco esses acontecimentos como 

algo frequente, “eu via gente né?”, o que me evoca a percepção de que as experiências, 

relacionadas à espiritualidade, mais especificamente, no caso de curandeiras/os e 

rezadeiras/ores, podem ter seu início nesse momento da vida, ainda quando crianças.  

Isso me faz pensar, portanto, em como as mediações intergeracionais familiares 

participam desse processo de desenvolvimento da espiritualidade nessa pessoa que expressa 

em tenra idade sua ligação com essa temática e suas possibilidades experienciais. Elemento 

esse observado na narrativa anterior de Dona Elita quanto ao seu adoecer quando criança e a 

mediação familiar e comunitária nesse episódio. Há, ainda, um outro indício de uma mediação 

intergeracional quando Maria Bela detalha algo que se passa nessa experiência de “vê 

pessoas”: “...Que me dizia como é que era pra eu fazer, fazia”. 

A ação de fazer a que Maria Bela faz menção, vincula-se no contexto geral de sua 

narrativa a uma reza e/ou uso dos remédios do mato, de modo que as pessoas que lhe diziam 

como se fazer, remontam a um espaço e tempo outro mas também mesmo. Outro no sentido 

de que estão identificados em um espaço do “espiritual”, no entanto, também mesmo, pois 

não há uma dissociação criadora de dois mundos separados e independentes, mas, ao que 

observo pelas entrevistas, distintos e interdependentes.  

Da mesma forma, as pessoas com quem a Maria Bela criança interage, são retratadas 

como de outra classe etária, quiçá, de outra época, o que introduz alguns elementos 

potencialmente geracionais. Creio que, nesse ponto, é possível lançar nessa análise a presença 

de indícios de uma intergeracionalidade pois as pessoas vistas por ela, transmitem-lhe saberes 

e essa é uma configuração de experiência típica das dinâmicas geracionais. No decorrer desta 

apreensão creio que poderei reencontrar essas questões para melhor pensá-las. De todo modo, 

essa fala de Maria Bela compõe a orientação da narrativa que transcrevo abaixo, em que ela 

conta a História desse período, quando criança, marcado pela experiência de vê pessoas.  

Maria Bela: Antes de oito anos, eu sair daqui, tô com a idade... Eu não tinha 

mudado os dentes né? Porque diz que mudava naquele tempo com sete anos... 

Começou me atacar essas coisas, eu via. 

Jon: A Senhora via o que? 

Maria Bela: Eu via as criaturas né? Agora eu não sabia era quem era. Eu não sabia 

de onde vinha, nem pra onde ia, via uma mulher bonita, via uns homi, via menino, 

via velha. Tinha uma velha que sempre me apareceu, achava a velha, eu corria com 

medo da velha, que a velha vinha toda de preto né? Agora eu via as mãos que era 

branca, alva. Roupa comprida, mas eu via os pés que era branco. Corria com medo. 

Mas eu corria que não tinha animal bom que me alcançasse né? Agora as outras 

pessoas não, via aqueles meninos, aquelas meninas, aqueles homi, aquelas muié... 

Como uma vez, me deu uma dor tão grande, que eu era menina aí eu caí me deitei 

no chão com uma dor na barriga, mas era uma dor... Aí a mamãe chegou e disse 

assim: o que é isso aí em ti menina? “É uma dor”. Ela disse assim: eu vou já buscar 



301 

 

ao menos um remédio pra passar na tua barriga. “Precisa não, aqui passa, é uma 

dor”. Aí quando eu dei fé eu ouvi dizer: bom dia! Eu olhei era um homi alto, alvo, 

bonito, louro. Era um.... Aí o homi disse assim: quê que você tem? Quê que você 

tem garota? Eu digo: é uma dor. “aonde é a dor?”.  “É na barriga, essa dor é muito 

ruim, tô em tempo é de morrer”. “Você não morre não, você vai viver muito tempo, 

muito tempo mesmo você vai viver, muito tempo dos grande você vai viver, muito 

tempo dos grandes... E a dor vai passar”. Primeiro ele encostou as mãos num rezou, 

só fez olhar, olhou assim pra mim, eu aqui no chão e ele olhando, em pé olhando! Aí 

disse: eu vou saindo viu? Você vai se levantar já... Quando ele deu as costas pra 

mim, bati o pé de tanto correr e não vi mais o homi. Aí a dor já tinha passado, aí me 

levantei, fui caçar rastro e não vi o rastro do homi. Minha mãe tinha saído daqui, 

uma mulher tinha chamado ela... Aí cheguei lá pra perto “Socorro!” fui perguntar 

onde tava a mamãe. “menina você já boa?”, “já! Tô boa. Tô boazinha”. “Tu tá boa 

mesmo?”. “Tô!” ... “Boazinha!” 

 

 A orientação dessa narrativa tem seu início no trecho anteriormente apresentado, que 

abre ao narratário as informações básicas da História que será contada, e é contemplada nas 

frases iniciais desse trecho transcrito: antes dos oito anos e sair de Almofala (referência a uma 

viagem feita para fora do aldeamento), peculiarmente, antes de mudar os dentes (dos sete 

anos), via pessoas que diziam a ela o que fazer, dentro do dito na entrevista, em situações de 

adoecimento. Para situar os ouvintes pesquisadores, Maria Bela partilha um saber comungado 

na época: “...Porque diz que mudava naquele tempo com sete anos”. Essa ideia lançada a nós 

que ali participávamos dessa situação de entrevista, surge como um recurso contextualizador 

para nós, pessoas de fora do aldeamento e das experiências, da idade da narradora-

personagem da História.  

 Em seguida, Maria Bela prossegue e demarca aquilo que é deflagrado nesse cenário: 

“Começou me atacar essas coisas, eu via”. Chama-me a atenção a composição em torno do 

verbo atacar, pois indica uma ação de grande intensidade sobre ela, que remete também a 

algo de denominação geral, essas coisas. A escolha desse verbo de ação situa ao ouvinte e 

aqui leitor de que experiência se trata, de algo que alcançou a narradora-personagem de forma 

peculiar e mobilizadora. O “eu via” envolve, portanto, um acontecimento crítico e diferencial 

em sua vida. A denominação coisas traz para essa Longa História, a qualidade complexa do 

que “começou a lhe atacar”. Por isso, compreendo hoje, minha pergunta quanto ao que ela 

via, pois na posição de narratário, seja pelo papel de pesquisador ou no lugar de estrangeiro à 

semântica da espiritualidade Tremembé, carecia em saber dela sobre isso. Nesse sentido, é 

que Maria Bela adentra na descrição do que, ou melhor, de quem ela via e de como isso se 

sucedia: “Eu via as criaturas né? Agora eu não sabia era quem era. Eu não sabia de onde 

vinha, nem pra onde ia, via uma mulher bonita, via uns homi, via menino, via velha. [...] Mas 

eu corria que não tinha animal bom que me alcançasse né? Agora as outras pessoas não”. 



302 

 

 Essas orações enunciadas pela narradora, proporcionaram mais elementos para a 

orientação da História que ela pretendia contar já que situa que possíveis pessoas ela via. E, 

ao mesmo tempo, o trecho acima ingressa na narração como orações de complicação e 

avaliação. No primeiro caso, pelo encadear das ações e tessitura inicial do enredo, do drama e 

da trama vivida. Em segundo, por representar uma justificativa da narrativa em construção, 

pois essa parte denota ao ouvinte a pertinência dessa experiência atravessada de incertezas, de 

afetos distintos frente a respectivas pessoas, a oscilar entre o medo de fazer correr... 

 

             Figura 52: Saberes-sementes dos Maracás do “Adoecer e do Atacar dessas coisas” 

  
                Fonte: Arquivo Próprio. 

 

Então, os Saberes-sementes acima emergem em mediações escolares-comunitárias e 

intergeracionais, como em experiências na infância, fontes de sentidos e saberes para as 

narradoras. Na imagem abaixo, trago as dinâmicas geracionais produzidas e produtoras de tais 

acontecimentos. Nelas a espiritualidade se inscreve e seus Saberes-sementes emergem em 

mediações entre sujeitos geracionais, do contexto familiar e comunitário, e Encantados. 

 

                    Figura 53: Trançados Intergeracionais das Narrativas de Dona Elita e de Maria Bela 

                  
                Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012). 

 

REZA PARA O 

ADOECER ESPIRITUAL 

VISÃO DAS 

CRIATURAS 

ENCANTADAS 

Experiências crianças 

Pequena Elita 
Maria Bela menina 
 

Mães, família 
Vizinha rezadeira 
Criaturas Encantadas 

É! Aí foi indo, foi indo até que ela chamou 

uma... uma outra mulher que tinha, uma 

vizinha, aí ela rezou em mim e pronto! Cabou! 

Aí a mamãe chegou e disse assim: o que é 
isso aí em ti menina? “É uma dor”. Ela disse 

assim: eu vou já buscar ao menos um remédio 
pra passar na tua barriga. “Precisa não, aqui 

passa, é uma dor”. Aí quando eu dei fé eu 
ouvi dizer: bom dia! 



303 

 

8.3 Experiência no Sitio Arqueológico – MITS 

 
Como venho a mencionar desde o início deste estudo, pelo que consta na fala de 

professores, o MITS proporcionou experiências muito significativas, principalmente, quanto 

ao tema da espiritualidade. Desse modo, no decorrer das entrevistas e em conversas realizadas 

em outras circunstâncias de visitas, alguns acontecimentos em atividades educacionais do 

MITS foram destacados como referentes à espiritualidade.  

Eis que trago, um episódio bastante comentado por professores das escolas que visitei, 

inclusive, da Varjota: a experiência no sítio arqueológico. Por isso, trago a seguinte narrativa, 

entre tantas outras acerca desse acontecimento, feita pela professora Andreína, do Mangue 

Alto, cujo critério de escolha foi a identificação de mediações escolares-comunitárias e 

intergeracionais no enredo dessa História. E que o seguinte trecho traduz de sua pertinência na 

temática desta pesquisa: “Muita gente sentiu a presença porque lá era uma morada antiga”: 

Andreína: num passeio que a gente fez uma aula de campo, eu num tô bem 

lembrada também qual foi a disciplina, eu sei que a Sonia tava, eu acho que a 

disciplina era disciplina da Sonia que a gente foi também fazer uma visita lá no sítio 

arqueológico e lá, desde a primeira vez que a gente foi, lá no sítio arqueológico, que 

fica pro lado da Batedeira, muita gente sentiu a presença porque lá era uma morada 

antiga, onde lá hoje não habita mais nada né, sítio arqueológico só tem os restos, 

você mais ou menos imagina né como que é, então teve gente que viu lagoa que não 

existe mais lá, teve gente que teve presença de alguém, mas assim, não chegou a 

incorporar, mas no segundo momento que a gente foi, acho que foi nessa segunda 

visita que a gente foi, aí aconteceu coisas diferentes... (2016) 

 

 A narrativa acima, feita por Andreína, contempla bastante os componentes de função 

narrativa de Labov (FLANNERY, 2010), o que me faz identifica-la como uma Longa História 

(LH) sobre uma experiência, durante o MITS, no Sítio Arqueológico dos Tremembé.  

O “título” que atribuí para essa narrativa, diz daquilo que nela, mais contribui para os 

objetivos deste estudo, o sentir a presença por lá ser uma morada antiga. A explicitação dos 

saberes em torno do sentir e da morada é muito oportuna diante de outras Histórias aqui 

apresentadas e da própria experiência em questão. Assim, leio nessa narrativa um primeiro 

trecho, que assume a função de orientação para o ouvinte quanto ao contexto no qual 

ocorreram os acontecimentos: “num passeio que a gente fez uma aula de campo, eu num tô 

bem lembrada também qual foi a disciplina, eu sei que a Sonia tava, eu acho que a disciplina 

era disciplina da Sonia que a gente foi também fazer uma visita lá no sítio arqueológico”. 

 O cenário descrito nesse trecho de orientação situa tanto o lugar, o sítio arqueológico, 

quanto a circunstância, “uma aula de campo da disciplina da Sonia”. Essa ação educacional 

realizada dentro do MITS, como mostra a narradora, deu-se em dois momentos, não fica claro 



304 

 

se pela mesma disciplina, mas disso, intuo, ser uma prática familiar a esse curso e aos 

professores participantes. Além disso, embora não mencionado, essas ações, segundo aqueles 

com que tive contato, eram acompanhadas e mediadas por alguma liderança do aldeamento, 

geralmente, mais velha e reconhecida na comunidade. Após esse trecho por mim destacado, 

segue-se uma narração que assume a função de avaliação e de oração de complicação, ou 

seja, ao passo que partilha com o narratário aspectos que justificam o porquê da contação 

dessa História, também já introduz o encadeamento de ações no tempo e no espaço. 

E lá, desde a primeira vez que a gente foi, lá no sítio arqueológico, que fica pro lado 

da Batedeira, muita gente sentiu a presença porque lá era uma morada antiga, onde 

lá hoje não habita mais nada né, sítio arqueológico só tem os restos, você mais ou 

menos imagina né como que é, então teve gente que viu lagoa que não existe mais 

lá, teve gente que teve presença de alguém, mas assim, não chegou a incorporar 

(ANDREÍNA). 

 Com essa parte da narrativa, fica entendível ao ouvinte que a visita ao sítio 

arqueológico ocorreu em mais de um momento, e que a menção à “primeira vez que a gente 

foi” é uma indicação de que outro episódio específico será narrado. Percebo nesse trecho 

também uma breve orientação quanto à localização do sítio arqueológico, “que fica pro lado 

da Batedeira”. Essa é uma localidade do aldeamento que cheguei a visitar e a conversar com 

algumas lideranças ali residentes, em especial, a rezadeira Dona Rita Tó, e seu Francisco, 

curandeiro daquela região. Esses personagens aparecem nas falas de outros professores e até 

do Pajé Luís Caboclo, como pessoas com um trabalho com espiritualidade muito forte. No 

episódio narrado pela professora, há uma mensão a esse curandeiro como quem foi procurado 

pelos professores/estudantes do MITS para rezar em quem havia incorporado. 

A continuidade desse trecho acima insere na contação as orações de complicação e 

avaliações que situam sobre o que aconteceu nessa primeira visita. Nesse sentido, a narradora 

aponta ao cerne dessa experiência, “muita gente sentiu a presença”. O sentir surge aqui 

congruente com a semântica de interpretação do encanto, pois implica na ligação com o 

encante, concretizado quando “teve gente que viu lagoa que não existe mais lá, teve gente que 

teve presença de alguém, mas assim, não chegou a incorporar”. O sentir a presença, ao que 

leio na narrativa, deu-se de diversos meios- vê e tê presença-, e com distintas qualidades- 

lagoa que não existe mais lá e presença de alguém. Subtendo nessa narrativa, pelo paradoxo 

do vê algo que não “existe” mais, o saber da dúvida que ingressa na experiência com encanto.  

O diferencial desse primeiro momento no sítio arqueológico foi a não incorporação, 

conforme a narradora, também personagem dessa História, deixa demarcado até como 

distinção a outro momento de aula de campo. Assim, sobre o desenrolar dessa experiência, 



305 

 

faço menção ao trecho de avaliação que justifica o sentir a presença nesse episódio, mas 

também, oferece ao narratário, a amplitude significativa desse acontecimento.  

A presença a que a narradora-professora faz alusão, conforme ela mesma e em 

consonância com outras Histórias aqui abordadas, é a morada antiga dos Tremembé. O lugar 

de pertença, em que se enraizou uma ligação entre os Troncos Velhos e o espaço e o tempo de 

Almofala. É o lugar da e na natureza dos Encantados, que, desse modo, fazem do lugar um 

mediador dos Tremembé de hoje com seus ancestrais, cujos restos, são os rastros da ação 

humana a que Ricoeur se refere e que, segundo esse autor tornam-se documentos, memória 

dessa experiência com a qual o presente possui uma dívida existencial. Com essas apreensões 

desse primeiro momento de visita ao sítio arqueológico, sigo para o desfecho em que a 

narradora aponta para um outro acontecimento nesse lugar, que compreendo essa 

diferenciação do primeiro pela alusão a uma experiência de incorporação.  

 No decorrer das entrevistas e participações em atividades escolares e comunitárias, 

entrei em contato com vários relatos a destacar a relevência histórica e espiritual do sítio 

arqueológico. No que tange a tal experiência, foi possível perceber o quanto a incorporação 

se dá de diferentes modos e remete a uma ligação com encantados e, consequentemente, 

antepassados Tremembé. Nesse sentido, a aula de campo quando traçada como visita ao sítio 

arqueológico é permeada de mediações intergeracionais, seja pelas lideranças que guiam o 

grupo de estudantes, seja pelas experiências com os encantados nesse e desse lugar, pessoas 

do meio, os antigos. Esta última mediação, pode se dá pela visão ou pelo sentir a presença, e 

quando ocorre pela via da incorporação pode por vezes, conforme a narradora e outras 

histórias contadas entre os Tremembé, ser um momento “diferente”, uma qualidade a essa 

experiência peculiar. Ao que parece, sua ocorrência envolve circunstâncias em que haja a 

presença da sacralidade do encanto no lugar ou na atividade desenvolvida. 

 Dessa forma, essas “coisas diferentes” não implicam em um acontecimento 

extraordinário, incomum, já que há relatos significativos desses episódios. No entanto, aqui se 

refere à qualidade experiencial dessa situação, que embora familiar e entendível através dos 

códigos culturais da espiritualidade Tremembé, não deixa de ter uma peculiaridade afetiva 

própria de uma experiência. Conforme histórias com que pude entrar em contato, as 

resoluções para esse acontecimento envolvem a ida a um/a rezador/a ou curandeiro/a que 

realiza os cuidados junto à pessoa que estava incorporada e àquela pessoa/entidade.  

Há aí, portanto, uma dinâmica geracional pela qual os saberes da Medicina Tradicional 

transitam recursivamente. Nesse sentido, assim também é possível pensar o episódio na 



306 

 

reunião do PIBID, que presenciei e que me despertou o interesse por essa temática – 

intergeracionalidade e espiritualidade, cujo climáx e resolução de sua narrativa envolvem a 

ação de uma rezadeira. O cerne é que a Medicina Tradicional participa desses episódios, a 

partir das rezas, ou mais precisamente, pela ação de quem trabalha com espiritualidade, 

conforme pude saber de rezadeiras e curandeiros (Dona Elita, Maria Bela, Marli, seu 

Francisco – Chico Brega e Rita Tó).  

A reza surge, portanto, como saber terapêutico diante da incorporação, acontecimento 

esse que exige saberes da Medicina Tradicional Tremembé, em que a cura passa, nesse caso, 

pela reza, que pressupõe um modo de compreender tudo o que houve, ou seja, são saberes que 

ajudam a interpretar e a remediar o que aconteceu.  

Na ilustração abaixo, aponto as apreensões que debulhei na leitura desse relato 

produzido acerca da visita ao Sítio Arqueológico. São os saberes-sementes do Maracá de 

acontecimentos nesse lugar, cuja significação o eleva à Morada de antepassados. 

 

                           Figura 54: Saberes-sementes do Maracá “Morada Antiga – Sítio Arqueológico”. 

                                 
                                Fonte: Arquivo próprio. 

 

 Saberes esses a ingressar nas seguintes dinâmicas geracionais emergentes nessa visita: 

                        Figura 55: Trançados Intergeracionais Narrativa “Visita ao Sítio Arqueológico” 

                         
                      Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012). 

Morada Antiga 
 

Sentir 
Presença 

  Incorporar 
 

                 

Aula de Campo Sítio Arqueológico 

Professores 
Tremembé  

Lideranças 
Presenças dos 
Antigos 

a gente foi também fazer uma visita lá 

no sítio arqueológico e lá, desde a 

primeira vez que a gente foi, lá no sítio 

arqueológico, que fica pro lado da 

Batedeira, muita gente sentiu a presença 

porque lá era uma morada antiga 



307 

 

 

8.4 Experiências em Escolas Tremembé 

 

 A Medicina Tradicional surge como uma categoria Tremembé para enunciação do 

trabalho com espiritualidade ou daquilo que venho a chamar, a partir das narrativas aqui 

apreciadas, de experiências de encanto. Para abordar essa temática, trouxe para estas linhas 

algumas das narrativas que congregaram os aspectos que são objetivo desse estudo.  

 A escolha, entre tantas Histórias de riquíssima significação quanto à vida dos 

Tremembé, foi-me bastante difícil de realizar, mas, para tal, pautei-me nos elementos que 

compõe os objetivos específicos dessa pesquisa e com o discernimento, que todas as 

conversas, entrevistas e vivências que pude experienciar nas visitas ao longo desses quatro 

anos de estudo, ainda não alcançam a imensidão de histórias e de saberes acerca dessa 

temática e, mesmo que não aqui apresentadas, participarão dessa leitura profunda pois são 

vozes e significados ainda a reverberar em mim. 

 Assim chego à essa narrativa colhida junto aos professores/as da Tapera, em uma 

entrevista episódica coletiva que ocorreu na escola dessa localidade em 2016. Nessa História, 

a Professora Joelma relata uma experiência realizada na disciplina Medicina Tradicional e 

tece sobre ela várias considerações relevantes, de modo que identifico nela aspectos das 

mediações escolares-comunitárias e intergeracionais na abordagem do tema da 

espiritualidade. Essa narração surge em um momento da conversa em grupo em que os/as 

professores/as estão a partilhar sobre a curiosidade de alguns alunos em relação às rezas ou a 

aprender a fazer um remédio, além da existência de estudantes com diversas filiações 

religiosas (católicos e evangélicos) e da pertinência em valorizar a espiritualidade do povo 

Tremembé. No fluxo das falas a trançar essas questões, Joelma traz o trecho que se segue e 

que apresento com um título que aponta para aquilo que me chamou a atenção coloquei a 

totalidade dessa narrativa na Urupema e assim, pude apreciar essa História, que poderia ser 

intitulada: “em vez de tu tá falando”. 

até eu tava conversando com o Gugu, né, tem que fazê o que, tem que levá a 

liderança pra dá aula mesmo dentro da sala, tem mais rendimento, em vez de tu tá 

falando, a liderança, tá ali, falando, explicando, né, e aí um dos pontos que é 

importante, é, as garrafada, remédio tradicional né, que são muitos que são 

produzidos mesmo na própria escola, os alunos vão pra cozinha, junto com o 

professor, na época, era o Robério né, trazia mãe, tinha mãe, quando num era feito 

aqui, era feito nas casa, juntava o grupo, ía pr´uma casa de família, e ali a mãe ía 

ensiná o processo, aí tinha garrafada que num chegava bem feita, tinha umas garrafa 

que chegava mei, um lambedô mei fino, outros, por que? Porque os alunos tavam 

aprendendo, eles num tava fazendo, é a mãe fazendo, mas o aluno tava aprendendo 

junto, por isso que as vezes tinha lambedô que a gente observava, fino, o lambedô é 



308 

 

grossinho, o mel, né?... ai assim, isso é uma riqueza que nós não podemos perder, 

né, tem que dá continuidade, por isso que a gente foca, nós temos que tê a nossa 

disciplina Medicina, esse ano, o sistema SEDUC, Estado, não aceitou, é, lá no 

sistema, a Medicina, aceitou a religião, mais lá, tem o nome de religião, mas nós 

trabalha a Medicina (JOELMA) 

 

 Ao observar essa narrativa feita por Joelma durante a entrevista coletiva da qual 

participaram também, os professores Gugu e Lulu, percebo o quanto o texto na narração pode 

adquirir diferentes configurações em função do contexto de sua produção, da conversa na qual 

ele é enunciado. Nesse caso, leio nas linhas acima transcritas que Joelma lança mão de uma 

Curta História e a partir dela, desenrola uma Longa História, de modo que o fio condutor 

entre elas duas, são os tipos de aulas para a disciplina Medicina Tradicional, nesse caso, no 

ensino fundamental. Essa Curta História, entendida aqui pela sua brevidade, surge no 

momento da conversa em grupo de modo que ela retoma, em minha leitura, um ponto 

levantado antes, como os modos de aproveitamento do curto tempo da aula, para introduzir 

esse assunto, e as ações possíveis junto com as turmas de estudantes.  

 Sobre isso, então, percebo que nessa primeira narrativa, a professora Joelma partilha 

algo dito por ela ao professor Gustavo no que concerne ao melhor aproveitamento na sala ao 

se tratar da temática da espiritualidade com as turmas do ensino médio e fundamental: “até eu 

tava conversando com o Gugu, né, tem que fazê o que, tem que levá a liderança pra dá aula 

mesmo dentro da sala, tem mais rendimento, em vez de tu tá falando, a liderança, tá ali, 

falando, explicando, né”. Essa breve História anunciada naquela interação em grupo, consiste 

em uma lembrança de uma conversa entre eles, em que ela indica a ele uma ação, leva a 

liderança pra dá aula, a resultar em um encadeamento na sala explicitado nos verbos 

“falando” e “explicando”, que para ela, proporciona um maior rendimento para aquela aula.  

 Nesse ponto, observo a tendência formativa da geração de professores aqui pensada 

nessa pesquisa, a apontar para a posição geracional das lideranças, privilegiada no que se 

refere à apropriação desses saberes e em sua transmissão. Ainda quanto a esse aspecto, leio 

nessa Curta História que o rendimento também se fortalece pela presença da liderança junto 

ao professor na sala, em uma temática cujo reconhecimento recai sobre ela. Dessa forma, o 

professor é um duplo mediador: da relação integeracional de lideranças e estudantes, e entre 

escola e comunidade.  Assim, com tais leituras, passo para a segunda História contada por 

Joelma nessa participação durante a entrevista coletiva. Quanto a essa narrativa, a professora a 

inicia com um fragmento que tem funções de avaliação e de orientação aos ouvintes ali 

atentos: “e aí um dos pontos que é importante, é, as garrafada, remédio tradicional né, que 



309 

 

são muitos que são produzidos mesmo na própria escola, os alunos vão pra cozinha, junto 

com o professor” (JOELMA). 

 Esse começo abre para o aspecto a ser detalhado pela narradora quanto à temática da 

espiritualidade: os remédio tradicional, as garrafadas. Nesse sentido, ela já enuncia o 

contexto escolar lócus da ação de produção desses artefatos da Medicina Tradicional. Ressalto 

ainda uma característica desse processo destacada pela própria professora: o fazer junto com o 

professor. Assim como, é o estar junto com a liderança nas aulas acerca da espiritualidade o 

ethos educacional a permear a História anterior, nesta segunda narrativa, é o fazer junto no 

que tange à produção do remédio tradicional. Na ilustração dessa perspectiva, a narradora 

demonstra aos ouvintes ter evocado a memória de uma experiência quando indica, na época, 

o início do encadeamento da referida ação no tempo e no espaço: “na época, era o Robério 

né, trazia mãe, tinha mãe, quando num era feito aqui, era feito nas casa, juntava o grupo, ía 

pra uma casa de família, e ali a mãe ía ensiná o processo”. 

 As mediações para a produção dos remédios tradicionais envolviam a participação de 

mães na escola ou a ida a uma casa de família, quando se juntava o grupo para o qual a mãe 

ía ensiná o processo.  Essa permeabilidade entre a escola e as famílias, era tão efetiva quanto 

a relação entre professores e mães. Há nessa experiência o reconhecimento do saber das 

respectivas mães participantes desse aprendizado, seja na escola ou em casa. Mas cabe aqui 

mencionar que a noção de família e casa só pode ser melhor entendida quando pensadas como 

parte da comunidade.  Sobre esse processo de produção das garrafadas, Joelma expressa em 

sua narração, em orações de complicação, o clímax dessa História, “aí tinha garrafada que 

num chegava bem feita, tinha umas garafa que chegava mei, um lambedê mei fino”. 

É perante esse momento culminante da narração que ela aponta a resolução dessa questão 

através do que ela chama de “aprendendo junto”, o lambedô mei fino, entre alunos e mãe, 

entre escola e família-comunidade, em uma mediação intergeracional na qual o fazer a 

garrafada era ensinado. 

 Daí que, o lambedô mei fino, é o vestígio desse processo- o remédio tradicional-  

ensinado pela mãe e aprendido junto pelos alunos, uma expressão do fazer junto como 

característica dessa experiência e saber mediador dessas relações escolares-comunitária e 

intergeracionais, pelas e nas quais os alunos se apropriam da garrafada e as mães da 

aprendizagem desses. Com essa resolução para a questão observada no lambedô mei fino, a 

narradora-professora complementa esse desfecho da História, com um trecho de avaliação, 

em que ela sinaliza ao narratário a relevância dessa experiência para dá continuidade a esse 



310 

 

processo de artesania da garrafada. E, diante disso, Joelma conclui afirmando a pertinência da 

existência da Medicina Tradicional na escola : “ai assim, isso é uma riqueza que nós não 

podemos perder, né, tem que dá continuidade, por isso que a gente foca, nós temos que tê a 

nossa disciplina Medicina”. 

 Em continuidade a esse pensamento, a narradora-professora retorna temporalmente 

para o momento presente, em um fluxo com função de coda, em que aponta uma ação de 

resistência frente o não reconhecimento da disciplina Medicina Tradicional pelo sistema 

SEDUC, mas sim da religião. Aspecto esse que denota o quanto a colonialidade do saber e da 

Mãe Natureza perpassa a lógica do sistema educacional, de modo a suscitar por parte dos 

Tremembé uma ação de resistência específica frente a essa política do currículo que não 

reconhece esse saber e o lugar de enunciação de professores e de lideranças de sua etnicidade 

traduzida na escola. Diante disso, todas essas ações educacionais são também de resistência 

étnica, pois tanto contribuem para a continuidade de uma riqueza que não se pode perder- o 

processo de produção do remédio tradicional e o fazer junto como modo de aprendizagem, 

mediador da escola com a comunidade, e entre gerações. 

Por isso, para contextualizar as outras ações educacionais que apontam também para 

essas apreensões, trago trechos de falas que estabelecem com a narração de Joelma um 

trançado de linguagens, de saberes e significados acerca de experiências promotoras dessa 

temática. A primeira é a do Professor Lulu, que, com um ano na disciplina de Medicina 

Tradicional, relata seu processo de entrada nessa temática e a peculiaridade da enteléquia e do 

ethos que atravessam suas ações educacionais, indicando assim, uma concepção de que e de 

como abordar essa temática com estudantes na escola. 

assim, esse ano eu, primeiro ano que eu tô tendo contato pra repassar né, assim, um 

pouco já que a gente sabe, mas a gente tá pesquisando em livro, cartilhas, né, 

passando as plantas, algum tipo de chá, garrafada, mas assim, isso, acho que não 

deixa menti, achei tão longe da nossa realidade, tá passando uma coisa só de 

conteúdo, num tá, vivenciando aquela parte, aquela coisa né, e ai, eu propus, né, 

junto com as menina fazê, junto com, com os professor de turma, e que ensina a 

medicina, a gente tá confeccionando, restaurando um pequeno horto que a gente tem 

na comunidade pra tá, levando essa nova juventude, a conhecer e a, a praticá, a, a 

precisá do próprio remédio que isso seja o remédio caseiro (LULU, 2016). 

 Nesse trecho, Lulu inicia a conversa no grupo e traz, nessa narrativa, as ações em 

torno dessa temática, da Medicina Tradicional. Há um elemento relevante para este estudo, 

que é, a orientação feita ao narratário-pesquisador do cenário da História, “esse ano eu, 

primeiro ano que eu tô tendo contato pra repassar né, assim, um pouco já que a gente sabe”.  



311 

 

 Nessa orientação, o professor situa o ouvinte em relação ao seu tempo nessa disciplina 

e que consistiria em uma ação de repasse de um pouco que ele já sabe. Há então uma 

anunciação de que consiste a mediação feita por ele entre os saberes sobre essa tema e os 

estudantes. Com vista, ao meu ver, a sinalizar o que ele está a fazer diante de sua afirmativa 

de “um pouco já que a gente sabe”, ele inicia orações de complicação do processo por ele 

desenvolvido para realização desse repasse: “mas a gente tá pesquisando em livro, cartilhas 

né, passando as plantas, algum tipo de chá, garrafada”.  

 Esse encadear de ações retrata o modo com que se dá o repasse e ai, há uma referência 

às ferramentas mediacionais produzidas pelos Tremembé, livro e cartilhas em que há 

referência às plantas, chás e garrafadas. Em minhas visitas de inserção na escola da Tapera, 

pude conhecer através da orientação das professoras Márcia e Joelma alguns desses livros e 

cartilhas construídos pelos alunos a partir de contatos com as lideranças em ações das 

disciplinas da escola.  Entratanto, como clímax dessa História, Lulu destaca um aspecto 

diferencial quanto às ações nessa disciplina, é quando, apresenta uma fala de avaliação que 

justifica a partilha dessa História sobre esse seu primeiro ano e aponta a tendência formativa e 

a enteléquia desse grupo geracional de professores: “mas assim, isso, acho que não deixa 

menti, achei tão longe da nossa realidade, tá passando uma coisa só de conteúdo, num tá, 

vivenciando aquela parte, aquela coisa né”. 

 Percebo nesse trecho a distinção feita pelo professor entre o tá passando o conteúdo e 

o tá vivenciando aquela coisa, como duas mediações que diferem quanto à sua aproximação 

com a “nossa realidade”. A segunda, em minha leitura dessa narrativa, estaria mais 

condizente com a tendência formativa e a enteléquia desses professores Tremembé. Essa 

possibilidade interpretativa fica mais fortalecida quando o narrador aponta a sua proposição 

no intuito de não permanecer em uma ação “tão longe da nossa realidade”:  

e ai, eu propus, né, junto com as menina fazê, junto com, com os professor de turma, 

e que ensina a medicina, a gente tá confeccionando, restaurando um pequeno horto 

que a gente tem na comunidade pra tá, levando essa nova juventude, a conhecer e a, 

a praticá, a, a precisá do próprio remédio que isso seja o remédio caseiro (LULU, 

2016) 

 Esse fragmento em que Lulu expõe sua proposta para enfocar a vivência da coisa e 

não se deter no passar conteúdo, traz a resolução imaginada para essa questão e expressa um 

modo de apropriação que constitui a tendência formativa dessa geração de professores, com 

uma enteléquia demarcadora de sua estética e ethos educacional: tá vivenciando a coisa; junto 

com confeccionar e restaurar; o que tem na comunidade; conhecer e praticá; precisa do 

próprio remédio. 



312 

 

 Percebo que nessa resolução uma estética e ethos educacional, mais pautado na ação 

conjunta, na vivência do que se aprende e ensina, na valorização do que há na comunidade e 

na inseparabilidade entre conhecer e praticar. Com e por essa tendência formativa, é que a 

relação com a geração da juventude é construída e o modo de promoção de uma coeducação, 

mais do que uma mera transmissão. É nesse processo proposto em junção com outros sujeitos 

geracionais que o narrador encontra um enredo permeável a um desfecho que leve a juventude 

“a precisá do próprio remédio que isso seja o remédio caseiro”.  

O destaque ao caráter coeducacional desse percurso é bastante significativo, pois 

aponta para algo que pude ouvir de sujeitos das duas gerações aqui focadas: de Getúlio, 

professor da Escola da Praia e de seu Raimundo Lôro, liderança da Varjota, em entrevistas 

realizadas no início das visitas de aproximação e de inserção. Trata-se da ideia de fazer junto, 

de se juntar e de andar junto, um saber anunciador de um ethos e de uma tendência formativa 

transgeracional, no sentido de ser restrito a uma geração, pois foi sinalizada por pessoas 

dessas duas gerações, professores e lideranças.  

Nesse ponto, encontro também esse saber no Pajé Luiz Caboclo quando ele, na 

entrevista realizada em uma manhã, no intervalo da farinhada da qual ele participava, 

responde a minha pergunta de por que haver tantas pessoas rezadoras entre os Tremembé:  

Com certeza. É porque sabe rezar, tem tradição, são espiritual, e faz as, as, a gente 

gosta de andar acompanhado, porque tem momento que a gente é uma pessoa, mas 

uma pessoa é uma pessoa, duas pessoas, três pessoas, são três pessoas, a gente gosta 

de andar mais eles, mais essas pessoas (PAJÉ LUIS CABOCLO, 2016). 

 O saber do andar acompanhado que faz com muitos Tremembé tenham a tradição da 

reza, implica em momentos de andar mais essas pessoas com quem e quando se aprende a 

saber rezar. Como um saber de experiência, envolve uma práxis existencial, em que, o andar 

junto ou acompanhado tem uma qualidade recursiva como saber e fazer.  De modo 

convergente, observo em um dizer de Vicente, professor da Escola da Passagem Rasa, ao falar 

na entrevista nela realizada, acerca de seu gostar em atuar em trabalhos com grupos a 

ideia do fazer junto e do se juntar surge no contexto de desenvolvimento dessas experiências 

ou atividades: 

o grupo, na medida em que você tem a sua, ah, visão, do diferente, e eu tenho 

também a minha visão do diferente, e, eu percebo que nós precisamos chegar, a uma 

boa conversa, um bom diálogo para que a gente possa juntar os dois lados, ou os três 

lados, e a gente juntar dentro dum só, pra que ninguém sinta-se insatisfeito naquele 

trabalho que foi realizado, então na medida em que nós, pega todas essas, as ideias 

das pessoas, a gente consegue formar um grupão, um grupão grande, como a gente 

trouxe todas as escolas pra trabalhar o projeto Uru da Diversidade, as situações né, 

então, o que é que eu to querendo dizer com isso, eu acho, eu acho não, eu tenho 

certeza, que essa minha preparação, ela também vem de uma ligação muito forte, tá 



313 

 

certo, essa, vem dessa ligação muito forte do mundo espiritual e faz com que, eu, eu, 

eu, desenvolva essas ações, essas atividades de tá compartilhando com as pessoas 

(VICENTE, 2016). 

 Em ambos dizeres, do Pajé e do professor, há um significado comum em torno desse 

saber do fazer junto, se juntá, andá junto com diferentes sentidos, o primeiro com relação à 

ligação do povo Tremembé com as pessoas com quem gostam de andar acompanhados. O 

segundo, ao entender sua preparação para essas experiências de juntas dentro dum só, em 

decorrência de uma ligação também com o mundo espiritual.  

 Em cada sentido, um modo de expressão e de vivência desse saber e de sua práxis 

existencial a constituir rezadeiras e projetos, cujas semânticas peculiares a cada geração, são 

atravessadas por esses saberes transgeracionais, pois dizem de uma apropriação e de um ethos 

significativos aos Tremembé. Dessa forma, indicadores de sua etnicidade e, 

consequentemente, de como se dá a inscrição da espiritualidade nas mediações escolares-

comunitárias e intergeracionais. 

 Tais aspectos, portanto, também encontrados, ao meu ver, na Longa História de Lulu 

na entrevista coletiva, em sua proposição para uma mediação mais próxima da realidade 

Tremembé, “tá vivenciando a coisa”. Mas não como uma experiência somente individual 

mas em grupo, sob o ethos do saber do fazer junto, se juntá, andá junto. Na narrativa de Lulu, 

visualizo a mediação desse saber, na vivência da confecção e da restauração do horto a 

comunidade, de modo a fomentar, por essa experiência sobre os remédios caseiros, uma 

mediação entre a geração de professores e da juventude. 

 O que fica bastante forte quanto a essas questões é que, as experiências mediadas por 

esses saberes do fazer junto, se juntá e andá junto, instauram uma práxis constituída por 

outras mediações: escolares-comunitárias e intergeracionais. Cujas experiências, por sua vez, 

tem relação recursiva com aquelas, de tal forma que esse trançado institui as adscrições da 

etnicidade Tremembé e as inscrições da espiritualidade, já que esta está intrinsecamente 

presente nesses saberes, pelas ligações neles e por eles debulhadas. Nesse sentido, é que leio a 

segunda fala, na já mencionada entrevista coletiva, a partilhar sobre ações realizadas na 

disciplina de Medicina Tradicional na escola da Tapera. É o caso de uma ação de avaliação, 

citada por Gustavo, em 2016, narrada da seguinte forma:  

Gustavo: no ano passado, numa minha avaliação de Medicina do sexto ano, eu 

trouxe a tia Marli, pra dá uma palestra pra turma, e depois, eu passei alguma coisa 

em cima da, né...do que ela repassou  

Jon: como é que foi esse momento dela na turma? 

Gustavo: era duas turma de Medicina né, e aí eu trouxe e juntei as duas turmas, e 

ela foi contando da, da reza, pra comunidade, essas coisa, assim, a importância da, 

da reza né? Da Rezadeira... 



314 

 

 Essa Curta História, retrata uma ação educacional realizada pelo professor, com tempo 

semelhante ao de Lulu nessa disciplina, partilhada na conversa após a fala deste. A orientação 

feita por ele, é breve, “no ano passado, numa minha avaliação de Medicina do sexto ano, eu 

trouxe a tia Marli” e, mescla-se com a oração de complicação reveladora do enredo dessa 

História. O cenário, a avaliação de Medicina do sexto ano e como personagens, a tia Marli, 

ele e os estudantes dessa turma. No entanto, a História não traz em si um clímax clássico, daí 

não possuir uma resolução para o momento crítico o enredo, mas apenas um desfecho para a 

narrativa. O encadear das ações deflagrado com seu chamado por Marli, rezadeira moradora 

da Tapera, para participar da disciplina, “pra dá uma palestra pra turma. Com isso, o 

professor passa para os estudantes, pelo que subtendo, alguma atividade a partir do que Marli 

havia repassado. 

A mediação escolar-comunitária pela qual o tema da espiritualidade ingressa é a 

palestra da tia Marli, pela qual ela conta para as duas turmas de Medicina, da reza pra 

comunidade, da importância da reza e da rezadeira. Sobre esse ponto, leio um diferencial 

para a essa tendência formativa de repasse pois é a própria rezadeira quem conta acerca do 

seu fazer e saber. Dessa maneira, não se trata de uma mediação de simples passar conteúdo, 

mas de contar do fazer e do saber que se vivencia, afinal é a própria rezadeira, Marli, que 

realiza essa partilha.  

Diante disso, trago um fragmento da entrevista realizada com Marli, na manhã 

chuvosa de sábado, na qual ocorreu anteriormente a essa conversa com o grupo de professores 

da escola da Tapera. Nesse trecho, a Rezadeira nos oferece para apreciação uma narração com 

duas Histórias, uma Curta e outra Longa, que trazem como fio condutor entre si as 

experiências vividas na escola Tapera, nas quais identifico mediações intergeracionais 

bastante significativas para este estudo. 

é os meninos já me chamaram já pra eu dá assim, com um bucado de aluno né, 

chamaram, pr´eu dá, assim como uma entrevista, como uma aula pros alunos... foi, 

que era o que, assim, essas, os alunos, esse pessoal mais da´gora, porque 

antigamente tinha muita gente que rezava, hoje em dia é pouca gente que reza, o 

pessoal não se interessa mais pra reza, aí eu vim dá essa aula a eles, e também 

ofereci se eles quisessem aprender, pois eu tava pra ensinar, porque esses pessoal 

mais velho, que já, que sabiam, esse pessoal mais velho tão morrendo, tão faltando, 

e assim, se num tivé um que se disponha a aprender, ai as comunidade ficam sem, 

né, sem ter ninguém que reze, sem ter pessoa que tem o dom, coisa né...ai por isso 

que aí eu, eu já fui chamada aqui umas três vez, aqui pra escola, e, outra vez, já teve 

junto aqui, muita gente, passaram assim três dias, muita gente, mesmo, muitas 

comunidades, teve caso aqui, aconteceu uma menina, ela adoeceu aqui dentro da 

escola, aí foram me chama, pra rezá nessa menina, aí outras vez, levaram outra que 

era até ali da Almofala, também deu, passou muito mal aqui, ai levaram ela pra casa, 

tiraram lá, tiraram a menina, quando eu vi, eu, meu deus, eu acho que eu num vou, 

mas, eu pedi força a Deus, meu Deus se eu tenho o dom, se é o dom que Deus me 



315 

 

deu, eu quero curá essa menina, eu quero que ela saia daqui, boa, e isso eu comecei, 

graças a Deus, ela saiu lá de casa boa, por causa que, se levasse ela pra casa, se 

aquela reza eu não desse jeito nela, eu levava ela pro médico, aí não precisou leva 

pro médico, antes, quando eu comecei, ali ela, com um pedaço, a menina, já se 

levantou, assim já andou, terminei a menina tava boazinha, hoje em dia essa menina, 

porque ela tem o dom também, hoje em dia essa menina, eu acho que ela já, acho 

que ela já até trabalha ela, ela cura as pessoas (MARLI, 2016) 

 

 A primeira narrativa, constitui uma Curta História e tem como temática principal a 

exposição de sua intenção na ida à escola quando chamada por professores/as para participar 

de aulas com os estudantes. Nesse convite, já identifico a presença do saber do fazer junto, se 

juntá, andar junto de modo a estabelecer uma coedudação intergeracional na medida em que 

se cultiva o estreito laço entre escola e comunidade.  

 Nessa primeira História, a entrevistada caracteriza o contexto no qual o encadear de 

ações se deu: o chamado dos meninos (professores), como uma entrevista, como uma aula e 

um bucado de aluno. Nessa orientação da História, Marli identifica as pessoas e as 

circunstâncias das mediações por ela experienciadas, ao mesmo tempo que já encadeia as 

ações que estabelecem o desenrolar na narração propriamente dita.  

 Em uma parte mais específica, a narradora, apresenta uma razão para sua chamada à 

escola, o que se torna também a justificativa desse recorte contado na entrevista: “essas, os 

alunos, esse pessoal mais da´gora, porque antigamente tinha muita gente que rezava, hoje em 

dia é pouca gente que reza, o pessoal não se interessa mais pra reza” (MARLI). 

 No fragmento acima de avaliação da História, Marli faz uma distinção temporal, entre 

antigamente, em que muita gente rezava, e os alunos, esse pessoal mais da´gora, de hoje em 

dia, que não se interessa mais pela reza e assim, pouca gente que reza. Esses aspectos, trazem 

a leitura geracional, a partir do ethos e da tendência formativa de rezadeiras como Marli, 

diante do hoje e da diminuição, em seu entendimento, de quem reza.  

Sua presença nessas aulas, ocorre sob esse olhar, essa posição de geração diante de 

uma outra, “esse pessoal mais da´gora”, com quem pode, como uma entrevista, entrar em 

contato. Daí que, sua ação nesse contexto foi de:   

aí eu vim dá essa aula a eles, e também ofereci se eles quisessem aprender, pois eu 

tava pra ensinar, porque esses pessoal mais velho, que já, que sabiam, esse pessoal 

mais velho tão morrendo, tão faltando, e assim, se num tivé um que se disponha a 

aprender, ai as comunidade ficam sem, né, sem ter ninguém que reze, sem ter pessoa 

que tem o dom (MARLI). 

 Como parte do enredo dessa História, Marli se oferece a ensinar para quem quisesse 

aprender a reza, ela se coloca a disposição para mediar esse aprender, devido à sua leitura 

geracional de um outro grupo, “esse pessoal mais velho que já, que sabiam...tão morrendo”. 



316 

 

 Marli, ao meu ver, situa-se em uma geração intermediária entre as lideranças mais 

velhas e os alunos, esse pessoal mais velho e esse pessoal mais da´gora. Isso segue a 

dinâmica geracional, sempre tecida em relação a um outro grupo etário, cuja cooperação e 

conflitos demarcam as diferenças de suas tendências formativas e de seus ethos. 

 Nessa Curta História, Marli se dispõe a fazer junto, se juntá, andá junto com vistas a 

não deixar que a comunidade fique sem ter ninguém que rezei, eis seu ethos e sua tendência 

formativa diante do seu prognóstico da ausência de interesse mais pra reza. O dispor-se e o 

interesse, ao meu ver, surgem como aspectos que se somam ao dom. Isso implica pensar que, 

mesmo com o dom, sem esses afetos mobilizadores e a presença de pessoas que se ofereçam a 

ensinar, a reza pode não ocorrer e a comunidade ficar sem ela.  

Observo com isso, uma atenção para com a comunidade no ethos da rezadeira Marli, 

algo que surge também na entrevista de Maria Bela e da professora Liduína da escola da 

Praia. Assim, a reza envolve uma mediação definitivamente comunitária, seja por aqueles/as 

que a realizam, seja por quem as recebe e, com isso, a cura.  

Com essas leituras, sigo para a segunda História tecida por Marli, e que acompanha a 

que acabo de trazer algumas apreensões. Nessa narrativa, a Rezadeira traz uma outra 

experiência que se inicia na escola, na orientação desse acontecimento, ela relata um contexto 

de uma atividade na qual esteve junto aqui, muita gente, de muitas comunidades e que 

passaram ali na escola três dias.  

Nesse cenário, o enredo gira em torno de uma menina, que adoeceu aqui dento da 

escola. Daí, surge o encadear das ações no tempo e no espaço, as orações de complicação, a 

culminar na chamada por ela para que rezasse na menina. Daí que Marli segue para um 

acontecimento semelhante, mas com uma outra pessoa, de modo que o trecho anterior 

funciona como orientação e avaliação do contar esse segundo episódio.  

A outra pessoa, da Almofala, tem uma experiência descrita por Marli com a seguinte 

intensidade afetiva: “também deu, passou muito mal aqui”. O deparar-se com essa outra 

menina, é narrado de modo que o drama dessa História chega a um clímax exposto no 

seguinte fragmento: “ai levaram ela pra casa, tiraram lá, tiraram a menina, quando eu vi, eu, 

meu deus, eu acho que eu num vou” (MARLI).  

É interessante essa narrativa pois nos proporciona o olhar e os afetos da própria 

rezadeira, diante de uma experiência de passar mal- que presumo ter envolvido uma 

incorporação-, e seus sentimentos diante do trabaio a realizar para deixa-la boa.  



317 

 

Esse aspecto traz para esse estudo o saber da dúvida a atravessar a própria rezadeira e, 

por isso mesmo, permitir a superação dessa situação crítica, pois é pela dúvida que ela evoca 

força ao divino e o dom, por ele cedido e sua ligação, para que seu querer possa se realizar: 

“eu pedi força a Deus, meu Deus se eu tenho o dom, se é o dom que Deus me deu, eu quero 

curá essa menina, eu quero que ela saia daqui, boa”. 

É com essa evocação que Marli sinaliza ao narratário-pesquisador a resolução dessa 

História, mas antes a partilhar, como avaliação, os possíveis desdobramentos em curso nesse 

drama experienciado: “e isso eu comecei, graças a Deus, ela saiu lá de casa boa, por causa 

que, se levasse ela pra casa, se aquela reza eu não desse jeito nela, eu levava ela pro 

médico”.  

Essas possibilidades sentidas e contadas por Marli na entrevista, remetem-me 

novamente ao saber da dúvida que, como dito anteriormente, não implica em uma descrença 

ou imobilidade, mas na inquietante busca por significação dos acontecimentos pela própria 

experiência dos mesmos. Essa Longa História tem como desfecho e resolução a menina sair 

da casa de Marli boa: “aí não precisou leva pro médico, antes, quando eu comecei, ali ela, 

com um pedaço a menina, já se levantou, assim já andou, terminei a menina tava boazinha”. 

A História finda com uma coda bastante elucidativa dos desdobramentos desse 

momento e do que implicou para esse passar mal na escola da Tapera: “hoje em dia essa 

menina, porque ela tem o dom também, hoje em dia essa menina, eu acho que ela já, acho 

que ela já até trabalha ela, ela cura as pessoas” (MARLI). 

Conforme apresentei nas narrativas de Joelma e de Dona Elita sobre a área da Escola 

da Tapera, como um lugar de morada dos encantados, dos Troncos Velhos, e, por isso, por 

obra da natureza, fértil de experiência de encanto, em que aqueles/as que possuem uma 

ligação com os encante senti e pode até incorporar nesses lugares, em vista da força da 

presença dos encantados ali, onde era e é sua morada.  

Assim, essas experiências de adoecer e/ou passar mal expressam, como aquelas 

narradas por Dona Elita e Maria Bela quando crianças, um adoecimento de natureza 

espiritual, ou obra da natureza, como sinais dessa ligação, desse dom a ser desenvolvido. 

 

 

 

 

 



318 

 

8.5 A Espiritualidade em Mediações Intergeracionais da Medicina Tradicional 

  

Os Saberes-sementes dos Maracás de experiências dessas narrativas relativas à 

Medicina Tradicional possuem estreita ligação com os saberes debulhados nas Histórias 

indicadoras de conexões entre a Natureza e a Espiritualidade. O dom como obra da natureza, 

conforme aponta Manoel Domingos da Passagem Rasa, tem suas mediações intergeracionais 

expressas nas narrativas de Dona Elita, Maria Bela e Marli, pelas quais percebo uma forte 

congruência com os dizeres dessa primeira liderança ao apontar o trabalho com a 

espiritualidade como uma ligação com a natureza.   

Em especial, acrescentaria os aspectos relatados pelo Cacique João Venança, no que se 

refere à força da natureza, o lugar e obra dos encantados, a ensinar rezas e remédios do mato 

para a Cura de adoecimentos. Tal ponto, surge nos relatos de professores da Tapera de suas 

aulas sobre a Medicina Tradicional com a relevante participação de moradores dessa 

localidade que, em minha leitura das narrativas e das falas durante as visitas de inserção, em 

mutiso casos são parentes de estudantes e/professores com quem estabelecem uma relação 

entre gerações.  

Como exemplos disso, destaco a mãe do Professor Robério, da Tapera, que, conforme 

ele, contribuía com seus saberes acerca das plantas, os remédios do mato. Posso mencionar os 

livros confeccionados por estudantes do ensino médio da escola da Praia, a partir de 

entrevistas também com moradores da região reconhecidos/as como portadores desses 

saberes. E assim, é possível observar em outras localidades, na Passagem Rasa, na Varjota, no 

Mangue Alto, ações realizadas pela escola que favorecem essa dinâmica geracional em torno 

do uso e dos modos de feitura dos referidos remédios. 

 As mediações escolares e comunitárias, ao incorporarem o saber do fazer junto, se 

juntá e andá junto proporcionam essa ligação de modo amplo e profundo, seja 

horizontamente, entre gerações contemporâneas, ou verticalmente, com os antepassados e os 

descendentes, os futuros Tremembé. Dessa forma, os Saberes-sementes dos Maracás das 

experiências indicadoras das relações entre a Espiritualidade e a Medicina Tradiocional, 

contadas por professores/as e rezadeiras, trazem as seguintes significações nas narrativas 

apresentadas por mim neste capítulo: o Fazer junto, se juntá, andá junto, a Reza para o 

adoecer espiritual, a Incorporação na Morada dos Antigos, a visão das criaturas encantadas. 

 

 



319 

 

                  Figura 56: Saberes-sementes dos Maracás do Encanto na Medicina Tradicional      

 
                 Fonte: Foto de fundo Imagem extraída de “O Livro da Vida Tremembé” de 2007 

 Esses Saberes-sementes, emergem em mediações de e entre professores e rezadeiras, 

que são formadas e formadoras do trancado do Uru da Intergeracionalidade Tremembé. Ou 

seja, por onde a semântica da Espiritualidade do Encanto ingressa. Entre as quais, destaco 

aquelas mediações intergeracionais que permeiam o tornar-se rezadeira a partir de 

experiências de adoecimento espiritual que refletem o despertar do dom e convocam para o 

encontro com rezadeiras/ores que introduzem rezas ou trabaios nesses episódios vividos. 

Mediações demarcadoras de experiências educacionais relativas a espiritualidade que 

persistem seja pelas ligações com encantados pela ensinagem dos remédios do mato, pelas 

visões, sensações ou incorporações em visitas às Moradas Antigas ou até no ritual do Torém.  

       Figura 57: Uru dos Trançados Intergeracionais do Encanto na Medicina Tradicional  

 

          Fonte: Foto de fundo do TCC do MITS de Santos e Santos (2012) 

Reza para o adoecer espiritual 

ENSINO DO MESTRE 

Visão, 

 Sentir e 

Incorporação 

na M
orada 

Antiga 

Visão das 

criaturas 

encantadas 
Fa

ze
r 

ju
nt

o,
 s

e 

ju
nt

á,
 a

nd
á 

ju
nt

o 

FA
M

IL
IA

RE
S-

CO
M

U
NI

TÁ
RI

AS
 ESCO

LA/M
ITS 

E N
ATU

REZA  

Garrafada: Professores, 
Mães e alunos 

Horta de remédios 

tradicionais: Professores, 
estudantes e comunidade 

Aula Sítio Arqueológico: 
Professores-estudantes, 

Lideranças, Morada Antiga,  

Rezadores 

Maria Bela e “criaturas” 

Professores e 

presenças dos antigos 

Mestre a ensinar o 

remédio do mato 

Pequena Elita  

e sua mãe; 

Maria Bela Menina  

e sua mãe; 

Vizinhança; 

Zé Domingo e os  

mandato que  

encantou; 

 

POR LIGAÇÕES COM 

ENCANTADOS 



320 

 

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Nesse estudo, a tese que debulhei e que orientou os passos das visitas, das entrevistas e 

da leitura profunda das narrativas é a de que a intergeracionalidade é mediadora e integrante 

da espiritualidade, ou das ações produzidas e produtoras de sua semântica intercultural. Nesse 

sentido, essa tese se fortalece tanto no debulhar de cada narrativa e capítulo acerca da 

Natureza, do Torém e da Medicina Tradicional, mas também na sacralidade que a própria 

memória das histórias possui, como leio na fala da professora do Ensino Médio da Praia: 

Eu acredito que o sagrado, assim, pra nós é, primeiro de tudo, é o que você acredita. 

No primeiro de tudo, vamos dizer, o sagrado é o pai Tupã, né? Vamo dizer. E eu 

acho que em seguida pode vim várias outras coisas, como por exemplo: a questão da 

memória das histórias que a gente tem. Eu acredito que isso é uma coisa sagrada, 

né?  Porque a partir da memória é que você vai... é ... tipo assim... como é que eu 

posso dizer? Se aprofundando na sua própria história! Porque já pensou se não 

tivessem pessoas que não tivessem memória de como que era aquele tempo pra ir 

passando isso de geração em geração?  Então eu acredito que uma das coisas 

sagradas, assim, talvez até como a gente diz... imaterial são essas coisas. A questão 

da história, da memória, que fica gravado e que vai passando (ANDREÍNA, 2016). 

 

 Um vínculo entre o ato de narrar, a memória e as gerações, que ao historicizar o 

mundo em que vivem, criam sua própria história nesse mundo, em um movimento 

descolonial, pois envolve a formação de laços com os antepassados, de ligações com e dos 

que partiram com os que permanecem. Ao longo deste estudo, nas visitas, o caminho 

constituiu-se com o próprio horizonte, pois os Saberes-sementes foram debulhados dos 

trançados intergeracionais das experiências de espiritualidade. Dinâmica geracional a compor 

não só professores e lideranças, mas também os chamados antigos ou Troncos Velhos. A 

exemplificar isso, trago a fala do Pajé Luiz Caboclo sobre o sagrado na cultura Tremembé: 

é a cura. A cura e a medicina tradicional, o respeito aos mais velho, isso é sagrado. 

O mais sagrados! Os nosso velho, chama-se os nossos tronco, a nossa raiz, os nossos 

ancestrais, foram aquele que já se foram, que tão ai, que eles estão no nosso meio e 

tão alimentando nós. São os nossos idosos que são vivos. Outros que já levaram tudo 

pra cova, mas tão vindo passar tudo pra nós, por outras razão vem e passa. 

 

 Dessa maneira, ss Saberes-sementes presentes nas Histórias ilustradoras das relações 

entre Natureza e Espiritualidade, Torém e Espiritualidade, e Medicina Tradicional e 

Espiritualidade, emergem, em parte de modo transgeracional, quando comuns as gerações de 

professores e de lideranças, e intergeracional, pois, ainda que não exclusivamente, são tecidas 

nessas relações e possuem com elas, uma recursividade. Um Uru da Integeracionalidade 

Tremembé pode ser composto, portanto, dessas mediações, fluidas, anunciadoras das 

intersecções das biografias e da História do aldeamento, bem como das lutas e dos exercícios 



321 

 

de interculturalidade desse povo ao se apropriar do mundo que se tece complexa, conflituosa e 

espiritualmente dentro de si e ao seu redor. É o que leio nessa narrativa da Professora da 

Tapera ao trazer e fazer um trançado biográfico e histórico de ligação com seus antepassados. 

Nós estudávamos em escola convencional e éramos influenciados por elas no 

sentido de pensar que índio não existia mais. Que índio existiu há muito tempo atrás. 

E no MITS todas essas histórias de origem me fizeram ver e olhar a minha vida de 

forma diferente. Hoje eu sei que sou índia devido a história de vida da minha 

família. A partir da descoberta das minhas raízes. Então tem o dizer que “se eu 

plantei um cajueiro hoje daqui a cem anos o fruto dele vai ser cajueiro”. Então se 

meus antepassados eram índios, então porque que eu não seria? Afinal, meu sangue 

não mudou. O mesmo sangue é o mesmo dos meus antepassados. Então se eles eram 

índios eu também sou índia. Então a partir do MIT eu fiquei viva pra isso. Hoje eu 

tenho a certeza de que eu sou índia. Então a minha segurança é da minha história da 

própria vida (MÁRCIA) 

 

 A etnicidade se constitui também na intergeracionalidade, a expressar uma conexão 

pelas raízes familiares com os antepassados. O símbolo do sangue, componente 

transgeracional, remete àquilo que atravessa os tempos e espaços, e se concretiza na e pela 

história de vida da professora, em seu narrar a sua existência. Esses aspectos trans e 

intergeracionais a compor a etnicidade Tremembé, aparecem em outras mediações geracionais 

explicitadas nas narrativas das três grandes categorias ou universos temáticos da 

Espiritualidade: a Natureza, o Torém e a Medicina Tradicional.  

Dessa forma, neste estudo, as principais mediações escolares e comunitárias das 

relações entre professores/as e Velhas Lideranças em torno da Natureza foram: as aulas de 

campo/visitas (estudantes-lideranças; professores-lideranças; lideranças-Troncos Velhos), as 

contações de histórias (estudantes-lideranças; professores-lideranças. Estudantes-família) e 

episódios com Cajueiro e Juazeiro (professores-lideranças; lideranças-Troncos Velhos). 

Entendo que essas mediações promovem essas distintas e complementares 

combinações relacionais entre sujeitos de diversas posições etárias. Ao passo em que são 

promovidas pelos afetos com outros seres da Natureza, como o Cajueiro e o Juazeiro no 

contexto da escola da Tapera, por exemplo, o mar, a mata, as lagoas nas aulas de campo do 

ensino médio da escola da Praia.  

Os afetos das Velhas Lideranças com o mar, a mata e as lagoas, mediam suas 

interações com professores e estudantes das escolas, pois a partir daí surgem os lugares a 

visitar, as histórias a contar e registrar, os seres da Natureza a se conhecer e preservar, e os 

saberes em torno dessas experiências.  

Tais vivências podem colaborar na permanência de um sentimento de pertença 

impulsionador, mesmo que por diversos modos e sentidos, de um princípior formativo acerca 



322 

 

da centralidade da Natureza e, consequentemente, da Terra para a etnicidade Tremembé. Com 

repercussões em ações esducacionais afirmadoras de uma escola diferenciada e em ações 

comunitárias pela demarcação do território. 

Os Saberes-sementes dos Maracás do Encanto a significar os lugares (onde tem 

encante) pela qualificação a Natureza como morada dos encantados e Troncos Velhos. E, 

nesse aspecto, não apenas o Cajueiro e Juazeiro, as lagoas, a mata e o mar, mas as próprias 

escolas, que tanto da Praia como da Tapera são moradas dos antigos.  

Esses pontos se conectam também com o universo temático relativo ao Torém, 

anunciador dos saberes-sementes do Sagrado, da Ligação e da Força emergentes dos Maracás 

(as experiências) do Encanto em diversas mediações escolares e comunitárias, que categorizei 

em três tipos: as Rodadas, as Noitadas e as ações voltadas para a Luta.  

As primeiras consistem nas experiências particulares de participação em Toréns, cujo 

contexto e a vivência dos saberes de Ligação com o Encanto, o Concentrar, o Sentir e a 

Dúvida, proporcionam experiências de mair ou menor conexão com os que se foram (a visão 

de um antepassado/contemporâneo, ou a homenagem, como no velório da Raimundinha).  

Os diferentes cenários de Rodadas apresentadas nas narrativas, proporcionam 

dinâmicas geracionais que, de modo geral, estão a contar sempre com a presença de 

professores e Velhas Lideranças. Mas também de crianças, jovens estudantes e, inclusive, de 

parceiros/as (pesquisadores, movimentos sociais etc) que ali são convidados a fazer parte. 

As segundas, as Noitadas, englobam sujeitos de várias classes etárias a compartilhar 

do ritual sagrado do Torém, em um processo de emergência, conforme a ligação e a 

concentração, do Sagrado e da Força. Ambos saberes-sementes implicam na união dos vivos 

com os antepassados, um laço geracional e ao mesmo tempo étnico.  

Além disso, pelo próprio fato do fundamento do Torém estar na Natureza, a vivência 

da Força, nos dizer de Manoel Domingos, da obra da natureza, pode proporcionar vários 

fortalecimentos: para quem se encontra enfraquecido, para a própria Luta e da relação com os 

antepassados.  

Novamente, os saberes-sementes de Ligação com o Encanto são participantes dessas 

experiências em que o Sagrado e a Força, componentes semânticos e afetivos, podem vir a ser 

vivenciados pelos sujeitos geracionais e, com isso, produzir efeitos sobre seu pertencimento 

étnico. 

Assim, chego aos saberes-sementes dos Maracás do Encanto de Cura ou da Medicina 

Tradicional que emergiram nas narrativas produzidas nas visitas desta pesquisa. Um deles traz 



323 

 

consigo, em conexão com a Natureza e o Torém, o ethos condicionante da Ligação com a 

Espiritualidade: Fazer junto, se juntá, andá junto.  

A vivência desse saber aparece nas narrativas de distintos modos, pois remete à 

companhia espiritual dos Tremembé- o andá junto- e à necessidade relacional e interativa 

para que a Sacralidade e a Força, advindos da Natureza e do Torém se efetivem.  

A esse saber soma-se outro que implicam em formas de Ligação com o Encanto, 

inclusive, para fins de Cura: a Visão das criaturas encantadas, a Incorporação na Morada 

dos Antigos e o Ensino dos Mestres e dos que se foram a quem tem o dom. 

Cada um desses saberes-sementes relativos à Medicina Tradicional estão imbricados 

com a Natureza e o Torém, pois aqueles/as que os vivenciam, parecem ter uma proximidade 

não só intelectiva mas afetiva acerca de saberes desses dois universos temáticos, inclusive, 

quando participantes das mediações intergeracionais das aulas de campo e das Rodadas de 

Torém em ações voltadas para a Luta e união da comunidade (Assembléias e reuniões). 

Como nos trançados geracionais relacionados à Natureza e ao Torém, as relações 

familiares aparecem também nas experiências de Medicina Tradicional, seja pela indicação a 

uma rezadeira e/ou curandeira/o, seja pelo apoio prestado quando das primeiras manifestações 

da Ligação com o Encanto.  

Nesses episódios, o Fazer junto, se juntá, andá junto é fundamental para quem 

vivencia diretamente as visões, as incorporações e adoecimentos, e os familiares e vizinhança, 

mas em especial, as mães, surgem nas narrativas como personagens importantes, pelo apoio 

afetivo que oferecem, no debulhar do desenvolvimento do dom de cada pessoa. 

Por fim, não pretendo esgotar todas as possibilidades hermenêuticas dos constructos 

desta pesquisa, até pela impossibilidade epistêmica de tal intento, mas com essas apreensões 

acredito ter abordado alguns dos pertinentes modos de ingresso da espiritualidade nas relações 

intergeracionais de professores e Velhas Lideranças Tremembé.  

Outros estudos, realizados ou a se fazer, acerca da espiritualidade Tremembé ou suas 

práticas educacionais podem alcançar e lançar outros olhares quanto às mediações e 

experiências aqui destacadas. Principalmente, aquelas que tiverem à frente os próprios 

Tremembés, que em suas distintas gerações continuam a debulhar sua etnicidade e 

espiritualidade. 

  



324 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABREU, A. V. Enredos/desenredos de Berenice e Penélope: paralelo entre as personagens de 

O Manto de Marcia Tiburi e Odisséia de Homero. Scripta, v. 15, n. 29, p. 29-37, 2011. 

Disponível em: < http://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/4266/4413 > 

Acesso em: 15 out. 2016 

 

ARAÚJO, I. L. Do signo ao discurso: Introdução à filosofia da linguagem. São Paulo: 

Parábola Editorial, 2004. 

 

ARFUCH, L. La entrevista, una invención dialógica, Barcelona: Ediciones Paidos, 1995. 

 

ARRUTI, J. M. Etnicidade. In SANSONE, Lívio; FURTADO, Cláudio Alves (orgs.). 

Dicionário crítico das ciências sociais dos países de fala oficial portuguesa. Prefácio, Lilia 

Moritz Schawarcz; apresentação [feita pelos organizadores], com a  

colaboração de Teresa Cruz e Silva. – Salvador: UFBA, 2014. p. 199-214.  

 

BARBOSA, M. S. HOMI BHABHA LEITOR DE FRANTZ FANNON: Acerca da 

Prerrogativa Pós-colonial. Revista Crítica Histórica, ano. III, n. 5, p. 217 – 231, jul. 2012. 

Disponível em:  

http://www.revista.ufal.br/criticahistorica/attachments/article/135/HOMI%20BHABHA%20L

EITOR%20DE%20FRANTZ%20FANON.pdf Acesso em: 05 jun. 2015 

 

BARÓ, I. M. Psicología de la liberación. Madrid: Editora Trotta, 1998. 

 

BASTOS, L C.; SANTOS, W. S. A entrevista na pesquisa qualitativa: Perspectiva em 

análise da narrativa e da interação. Rio de Janeiro: Quarter: Faperj, 2013 

 

BATISTA, P. S. S.  A valorização da espiritualidade nas práticas de educação popular em 

saúde desenvolvidas na atenção básica. Revista Eletrônica de Comunicação, Informação & 

Inovação em Saúde, v. 4, n. 3, set. 2010. Disponível em:  

< http://www.reciis.icict.fiocruz.br/index.php/reciis/article/view/667/1315> Acesso em: 10 

set. 2015 

 

BAUER, M. W.; JOVCHELOVITCH, S. Entrevista narrativa. In M. W. Bauer & G. Gaskell, 

G. (Orgs.) Pesquisa qualitativa com texto, imagem e som: um manual prático (pp. 114-

136). (P. A. Guareschi,Trad.). Petrópolis: Vozes, 2000. 

 

BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 

cultura. 7ª ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

  

BHABHA, H. K. O local da cultura. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998. 

 

BOFF, L. Espiritualidade: um caminho de transformação. 6. ed. Rio de Janeiro: Sextante, 

2006. 94p. 

 

BONS, J. M. G. A Memória, a História, o Esquecimento. In: PAULA, A. C; SPERBER, S. F. 

(Org.) Teoria literária e hermenêutica ricoeuriana: um diálogo possível. Dourados: 

UFGD, 2011. 

http://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/4266/4413
http://www.revista.ufal.br/criticahistorica/attachments/article/135/HOMI%20BHABHA%20LEITOR%20DE%20FRANTZ%20FANON.pdf
http://www.revista.ufal.br/criticahistorica/attachments/article/135/HOMI%20BHABHA%20LEITOR%20DE%20FRANTZ%20FANON.pdf
http://www.reciis.icict.fiocruz.br/index.php/reciis/article/view/667/1315


325 

 

BRANDÃO, Carlos R. O Que é Educação. São Paulo: Editora Brasiliense, 1981. 

________.  O que é o método Paulo Freire. São Paulo: Nova Cultural : Brasiliense, 1985. 

 

________.  Identidade e Etnia: Construção da pessoa e resistência cultural. São Paulo: 

Editora Brasiliense, 1986. 

 

________. Prece e benção: espiritualidades religiosas no Brasil. Aparecida: Editora 

Santuário, 2009.  

 

BRANDÃO, C. R; BORGES, M. C. Criar com o outro – o educador do diálogo. Revista de 

Educação Popular. v. 7, n. 1, p. 12-25, jan./dez., 2009. Disponível em: < 
http://www.seer.ufu.br/index.php/reveducpop/article/viewFile/20096/10728> . Acesso em: 07 

set. 2016  

 

BRUNER, J. Atos de Significação. Porto Alegre: Artes Médicas, 1997. 

 

CABRAL, A. C. História Tremembé e memórias dos próprios índios. 2012. Monografia 

(graduação em Magistério Indígina Tremembé Superior de Educação Básica) – Magistério 

Indígena Tremembé Superior (MITS), Universidade Federal do Ceará, Itarema – CE, 2012.  

 

CAETANO, H. S. Na maré e na escola: experiência educativas de marisqueiras de Salinas da 

Margarida-BA. 2013. Dissertação (Mestrado em Educação e Contemporaneidade) – Programa 

de Pós-Graduação em Educação e Contemporaneidade, Universidade do Estado da Bahia, 

Salvador, 2013. Disponível em:  

< http://www.cdi.uneb.br/pdfs/educacao/2013/0409141607.pdf> Acesso em: 14 set. 2016 

 

CAETANO, H. S.; SOUZA, S. R. M. Educar pela experiência: aprender para existir no 

mundo. Revista de Educação Popular, v. 14, n.1, p. 10-18, jan./jun. 2015. 

 

CARLESSO, D; TOMAZETTI, E. M. As condições de (im)possibilidade da experiência em 

John Dewey e Jorge Larrosa: algumas aproximações. Reflexão e Ação, v. 19, n. 2, p. 75-97, 

2011. Disponível em: < https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/article/view/2204/1905> 

Acesso em: 03 jul. 2016. 

 

CEARA, Secretaria de Educação. O livro da vida Tremembé. Fortaleza: Importec, v. 4, 

2007. 

 

CHAMECKI, E. Da Hermenêutica Filosófica à Hermenêutica Crítico-Alterativa: 

caminhos para a descolonização do saber jurídico. 2010. Dissertação (Mestrado em Direito) – 

Pós-Graduação em Direito, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2010. Disponível em:  

 <http://www.dominiopublico.gov.br/download/teste/arqs/cp146031.pdf> Acesso em: 01 jul. 

2016. 

 

COLL, C; MARCHESI, A; PALACIOS, J. Desenvolvimento Psicológico e Educação. 2. ed. 

Porto Alegre: Artmed, 2004. 

 

COSTA, J. P. P. Disciplina e invenção: civilização e cotidiano indígena no Ceará (1812-

1820). Teresina: EDUFPI, 2015. 

http://www.seer.ufu.br/index.php/reveducpop/article/viewFile/20096/10728
http://www.cdi.uneb.br/pdfs/educacao/2013/0409141607.pdf
https://online.unisc.br/seer/index.php/reflex/article/view/2204/1905
http://www.dominiopublico.gov.br/download/teste/arqs/cp146031.pdf


326 

 

  

CRESWELL, J. W. Investigação qualitativa e projeto de pesquisa: escolhendo entre cinco 

abordagens. 3ª. ed. Porto. Alegre: Penso, 2014 

 

CRUZ E SILVA, T. Religião. In SANSONE, Lívio; FURTADO, Cláudio Alves (orgs.). 

Dicionário crítico das ciências sociais dos países de fala oficial portuguesa. Prefácio, Lilia 

Moritz Schawarcz; apresentação [feita pelos organizadores], com a  

colaboração de Teresa Cruz e Silva. – Salvador: UFBA, 2014.  

 

DELL´ISOLA, R. L. P. Intergenericidade e agência: quando um gênero é mais do que um 

gênero. Simpósio Internacional de Estudos de Gêneros Textuais, v. 4, p. 1695-1707, 2007. 

Disponível em:  

<http://linguagem.unisul.br/paginas/ensino/pos/linguagem/eventos/cd/Port/112.pdf > Acesso 

em 17 out. 2016 

 

DEWEY, J. Tendo uma experiência. In: Os Pensadores, São Paulo: Abril Cultural, 1980. 

 

_________. Democracia e Educação, 3ª ed. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1959. 

 

DUARTE, J. Entrevista em profundidade. In: DUARTE, Jorge; BARROS, Antonio (org.). 

Métodos e técnicas de pesquisa em comunicação. São Paulo: Atlas, 2005. 

 

DUSSEL, E. Religiosidad Popular Latinoamericana (hipótesis fundamentales). Cristianismo 

y Sociedad. n. 88, p. 103-112, 1986. Disponível em: 

http://enriquedussel.com/txt/Textos_Articulos/166.1986.pdf Acesso em: 12 set. 2016. 

 

FANON, F. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização brasileira, 1987.  

 

FERRAROTTI, F. Sobre a autonomia do método biográfico. In: NÓVOA, A; FINGER, M. O 

método (auto) biográfico e a formação. Lisboa: MS/DRHS/CFAP, 1987 

 

FERRIGNO, José C. Coeducação entre gerações. 2º ed. São Paulo: Edições SESC SP, 2010. 

 

FIGUEIREDO, J. B. A. Educação Ambiental Dialógica e Colonialidade da Natureza 

Ambiental. In: DIAS, A. A.; MACHADO, J. S.; NUNES, M. L. S.(Org.). Educação, direitos 

humanos e inclusão social: currículo, formação docente e diversidade sociocultural. João 

Pessoa – Pb: Editora Universitária da UFPB, 2009.   

________. A Perspectiva Eco-relacional e a educação intercultural no entrelaçar de afetos: a 

descolonialidade do saber com foco na sustentabilidade ambiental. In: XII Congresso da 

Association Internationale pour la Recherche Interculturalle. Florianópolis: ARIC, 2009. 

Disponível em 

http://aric.edugraf.ufsc.br/rest/artigo/32/semFolhaDeRosto/pdf?chaveDeAcessoNaoAutentica

do=aeb97e268c98539bd7dbea5cadebd0bacc9fc1b8  Acesso em 18/05/2014 

________. Colonialidade e descolonialidade: uma perspectiva eco-relacional. In: 

Entrelugares: revista de sociopoética e abordagens afins. Vol 2. Nº 2.  MARÇO/AGOSTO, 

2010. Disponível em: 

http://www.entrelugares.ufc.br/index.php?option=com_phocadownload&view=file&id=160:c

http://linguagem.unisul.br/paginas/ensino/pos/linguagem/eventos/cd/Port/112.pdf
http://enriquedussel.com/txt/Textos_Articulos/166.1986.pdf
http://aric.edugraf.ufsc.br/rest/artigo/32/semFolhaDeRosto/pdf?chaveDeAcessoNaoAutenticado=aeb97e268c98539bd7dbea5cadebd0bacc9fc1b8
http://aric.edugraf.ufsc.br/rest/artigo/32/semFolhaDeRosto/pdf?chaveDeAcessoNaoAutenticado=aeb97e268c98539bd7dbea5cadebd0bacc9fc1b8
http://www.entrelugares.ufc.br/index.php?option=com_phocadownload&view=file&id=160:colonialidade-e-descolonialidade-uma-perspectiva-eco-relacional&Itemid=12


327 

 

olonialidade-e-descolonialidade-uma-perspectiva-eco-relacional&Itemid=12 Acesso em 

10/05/2013. 

________. Pesquisa engajada e intervenção em educação ambiental dialógica. In: 27ª 

Reunião Anual da ANPEd. Caxambu/ MG. 21 a 24 de novembro de 2004. Disponível em < 
http://27reuniao.anped.org.br/gt22/t224.pdf> acesso em 19 mai. 2014. 

FLANNERY, M. R. S. De “Grandes a Pequenas Estórias: contribuições de uma nova 

perspectiva para a análise da narrativa. Revista Investigações. v. 23, n. 2, 2010. Disponível 

em: < http://www.periodicos.ufpe.br/revistas/INV/article/view/1403> 05 jul. 2016 

FLICK, U. Entrevista episódica. In: BAUER, Martin W.; GASKELL, George (org.). 

Pesquisa qualitativa com texto, imagem e som: um manual prático. Petrópolis: Vozes, 

2000. 

FLICK, U. Introdução à pesquisa qualitativa. 3. ed. Porto Alegre, RS: Artmed, Bookman, 

2009 

FONSECA, S. C. A democracia como fim e a escola como meio: Convergências entre Anísio 

Teixeira e Paulo Freire. Educação e Filosofia, v. 24, n. 48, p. 247-272, jul./dez. 2010. 

Disponível em: http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/2087/5076  

Acesso em: 15 set. 2016. 

 

________. Repercussões das ideias de Anísio Teixeira na obra de Paulo Freire. Travessias – 

Cultura, Linguagem e Arte, ed. 4, 2010. Disponível em:www.unioeste.br/travessias . 

Acesso em: 13 set. 2016. 

 

FRANCO, C. Psicologia e Espiritualidade. In: PASSOS, J.D; USARSKI, F. (Org) 

Compêndio de ciências da religião. 1º Ed. Ed. Paulinas, São Paulo: Paulus, 2013. 

 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. 17º edição. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

 

________. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo : 

Paz e Terra, 1996. 

 

________. Pedagogia dos sonhos possíveis. São Paulo: Editora UNESP, 2001. 

 

________. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. São Paulo: 

Autores Associados: Cortez, 1989. 

 

FRIEDRICH, J. Lev. Vigotski: mediação, aprendizagem e desenvolvimento: uma leitura 

filosófica e epistemológica. Campinas: Mercado de letras, 2012.  

 

GAUTHIER, J. Sociopoética – encontro entre arte, ciência e democracia na pesquisa em 

ciências humanas e sociais enfermagem e educação. Rio de Janeiro: Editora Anna Nery/ 

UFRJ, 1999. 

 

GEERTZ, C. A Interpretação das Culturas, Rio de Janeiro: Guanabara, 1989. 

http://www.entrelugares.ufc.br/index.php?option=com_phocadownload&view=file&id=160:colonialidade-e-descolonialidade-uma-perspectiva-eco-relacional&Itemid=12
http://www.periodicos.ufpe.br/revistas/INV/article/view/1403
http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/2087/5076
http://www.unioeste.br/travessias


328 

 

 

GIL, A. C. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6ª Ed. São Paulo: Atlas, 2010. 

 

GINZBURG, C. Mitos, emblemas, sinais: morfologia e história. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1989. 

 

GÓIS, C. W. de L. Psicologia Comunitária no Ceará. Cezar Wagner de Lima Góis, 

Fortaleza, CE, 2003. 

 

GONDIM, J. M. Corpo e ritual: práticas de cura e afirmação identitária nos Tremembé de 

Almofola. In: PAPILOT, Estevão Martins. Na Mata do Sabiá: Contribuições sobre a 

presença indígena no Ceará. – Fortaleza: Secult/ Museu do Ceará/ IMPEC, 2009. 

 

__________. Cosmologia e ação política: uma análise sobre os encantados entre os 

Tremembé de Almofala. 2015. Disponível em: http://eventos.livera.com.br/trabalho/98-

1020543_30_06_2015_19-41-43_2785.PDF Acesso em: 15 jan. 2016. 

 

GUANAES, S. A. Cultura, educação e alteridade numa perspectiva antropológica. Revista 

Pedagógica, v. 16, n.32, p. 65-79, 2015. Disponível em:  

< https://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/pedagogica/article/view/2722/1547> 

Acesso em: 11 abr. 2016 

 

__________. O Estado Nacional e as políticas desenvolvimentistas. O “cerco articulado” 

contra os Guarani na Tríplice Fronteira Sul. TESSITURAS: Revista de Antropologia e 

Arqueologia, v. 3, n. 1, p. 307-336, jan./jun. 2015. Disponível em:  

< https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/tessituras/article/view/5553/4155> Acesso 

em: 25 out. 2016 

 

HAMPATÉ BÂ, A. A tradição viva. In: KI-ZERBO, J. História geral da África, I: 

Metodologia e pré-história da África. 2. ed. Brasília: UNESCO, 2010. 

 

LARROSA, J. Tremores: escritos sobre experiência. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 

2015. 

 

LANDER, E. Ciências sociais: saberes coloniais e eurocêntricos. In: LANDER, Edgardo. A 

colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. 

Buenos Aires (Argentina): CLACSO, 2005. Disponível em < 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/lander/pt/lander.html> acesso em 10/08/2015   

 

LELOUP, J.Y.; HENNEZEL, M. A arte de morrer: tradições religiosas e espiritualidade 

humanísta diante da morte na atualidade. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 2003. 143p. 

 

LINHARES, A. M. B. Experiência e Vida Coletiva na Saga Tremembé. Propostas 

Alternativas – Memória e Patrimônio Imaterial do Ceará I, n. 12, p. 30 – 34, 2004. 

 

MARCUSCHI, L. A. Análise da conversação, 2ª ed. São Paulo: Editora Ática, 1991 

 

MANNHEIM, K. Karl Mannheim: sociologia / organizadora: Marialice Mencarini Foracchi. 

São Paulo: Ática, 1982. 

http://eventos.livera.com.br/trabalho/98-1020543_30_06_2015_19-41-43_2785.PDF
http://eventos.livera.com.br/trabalho/98-1020543_30_06_2015_19-41-43_2785.PDF
https://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/pedagogica/article/view/2722/1547
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/tessituras/article/view/5553/4155


329 

 

 

MARTINS, D. M. B. A tessitura intersubjetiva dos entre-lugares: O que pode um grupo? 

REALIS – Revista de Estudos AntiUtilitaristas e Poscoloniais, v. 1, n. 1, p. 76 – 90, 

jan./jun. 2011. Disponível em:  

< http://www.nucleodecidadania.org/revista/index.php/realis/article/view/6/4> Acesso em: 04 

fev. 2015 

 

MARTINS, M. H. O que é Leitura, São Paulo: Editora Brasiliense, 2006. 

 

MATA, I. Estudos pós-coloniais: desconstruindo genealogias eurocêntricas. Civitas-Revista 

de Ciências Sociais, v. 14, n. 1, p. 27–42, 2014. Disponível em: 

http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/civitas/article/view/16185/10957 Acesso em: 

07 fev. 2016 

 

MATOS, Tereza G. R., NASCIMENTO, Verônica S. do; PETROLA, Domingos, A. F. 

Educação e Libertação: a tessitura de saberes pela práxis. – Fortaleza: Premius, 2010;  

 

MATOS, K. M. A. L. Cultura de Paz, Ética e Espiritualidade II. – Fortaleza: Edições 

UFC, 2011 

 

MESLIN, M. A experiência humana do divino: fundamentos de uma antropologia religiosa. 

Petrópolis: Vozes, 1992. 

 

MIGNOLO, W. D. Desobediência Epistêmica: A Opção Descolonial e o Significado de 

Identidade em Política. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 

identidade, nº 34, p. 287-324, 2008. Disponível em: 

http://www.uff.br/cadernosdeletrasuff/34/artigo18.pdf Acesso em: 03 jul. 2016 

 

MIRANDA, J. Horizontes de bruma: os limites questionados do religioso e do político. São 

Paulo: Maltese, 1995.  

 

MIRANDA ECHEVERRY, C. A. Hablar desde los Márgenes. La problemática del lugar de 

enunciación en la propuesta decolonial de Walter Mignolo.2013. Tese (Doutarado em 

Filosofia) – Facultad de Filosofía y Humanidades, Universidad de Chile, Chile, 2013. 

Disponível em: 

http://repositorio.uchile.cl/bitstream/handle/2250/114291/Miranda%20Camilo_2013.pdf?sequ

ence=1&isAllowed=y Acesso em: 15 out. 2016. 

 

MORIN, E. O Homem e a Morte. 2ª ed. Portugal: Editions du Seuil, 1970. 

 

NOGUEIRA, P. A. S. (Org). Religião e linguagem: abordagens teóricas interdisciplinares. 

São Paulo: Paulus, 2015.  

 

OLIVEIRA, I. A. Epistemologia da educação: Bases conceituais e racionalidades científicas 

e históricas. Petrópolis: Vozes, 2016.  

 

OLIVEIRA, J. P. A viagem da volta: Etnicidade, política e reelaboração cultural no Nordeste 

indígena. Rio de Janeiro: Contra capa Livraria, 1999.  

 

http://www.nucleodecidadania.org/revista/index.php/realis/article/view/6/4
http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/civitas/article/view/16185/10957
http://www.uff.br/cadernosdeletrasuff/34/artigo18.pdf
http://repositorio.uchile.cl/bitstream/handle/2250/114291/Miranda%20Camilo_2013.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://repositorio.uchile.cl/bitstream/handle/2250/114291/Miranda%20Camilo_2013.pdf?sequence=1&isAllowed=y


330 

 

________. Muita terra para pouco índio? Uma introdução (crítica) ao indigenismo e à 

atualização do preconceito. In: SILVA, A. L; GRUPIONI, L. D. B. (Org.) A temática 

indígena na escola: novos subsídios para professores de 1º e 2º graus. 4ª ed. São Paulo: 

Global; Brasília: MEC/MARI/UNESCO, 2004. 

 

OLIVEIRA, J. P; FREIRE, C. A. R. A Presença Indígena na Formação do Brasil, Brasília: 

Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; 

LACED/Museu Nacional, 2006. 

 

OLIVEIRA JUNIOR, Gerson A. Torém: brincadeira dos índios velhos. São Paulo: 

Annablume; Fortaleza: Secretaria da Cultura e Desportos, 1998. 

 

________. A igreja da Terra da Santa: um suporte exterior da memória dos índios Tremembé. 

Propostas Alternativas – Memória e Patrimônio Cultural do Ceará I, n. 8, p. 09 – 12, 2001. 

 

________. Os Perigos do Mar: O Imaginário dos Pescadores Tremembé. Propostas 

Alternativas – Memória e Patrimônio Cultural do Ceará II, n. 9, p. 20 – 27, 2002a. 

 

________. A Natureza Encantada dos Índios Tremembé. Propostas Alternativas – Memória 

e Patrimônio Natural do Ceará I, n. 10, p. 10 – 15, 2002b. 

 

________. Os Tremembé e o Mar. Propostas Alternativas – Memória e Patrimônio do Ceará 

I, n. 12, p. 21 – 29, 2002c. 

 

________. O Encanto das Águas: a relação dos Tremembé com a natureza. Fortaleza: 

Museu do Ceará.Secretaria de Cultura do Estado do Ceará, 2006. 

 

ORLANDI, E. P. As formas do silêncio: no movimento dos sentidos. 4ª ed. Campinas: 

Editora da UNICAMP, 1997. 

 

PAIVA, J. M. Colonização e catequese, 1549-1600. – São Paulo: Autores Associados: 

Cortez, 1982 

 

PEIRANO, M. Rituais ontem e hoje. Rio de janeiro: Jorge Zahar Ed., 2003. 

 

PETIT, S. H. Sociopoética: potencializando a dimensão poiética da pesquisa. In: MATOS, 

Kelma Socorro Lopes e VASCONCELOS, José Gerardo (orgs): Registros de Pesquisas na 

Educação. Fortaleza: LCR/UFC.2002. 

 

PINHEIRO, F. J. História do conflito. Os povos nativos e os europeus no Ceará. Ceará: 

Terra da Luz, Terra dos Índios. História, presença, perspectivas. Fortaleza: Iphan: 

Funai: MPF, p. 37-48, 2002. 

 

PINTO, E. Os Indígenas do Nordeste – 2º Tomo: Organização e estrutura social dos 

indígenas do nordeste brasileiro. Rio de Janeiro: Brasiliana, 1938. 

 

PIRES, M. I. C. “Guerra dos Bárbaros”: resistência indígena e conflitos no Nordeste 

Colonial. – Recife: UFPE, 2002. 

 



331 

 

POMPA, Cristina. Religião como Tradução: missionários, Tupi e Tapuia no Brasil colonial. 

Bauru: EDUSC, 2003.  

 

________. Por um novo conceito de Religião. In. MOREIRA, Alberto Da Silva (Org.) O 

futuro da religião na sociedade global: uma perspectiva multicultural. São Paulo: Paulinas, 

1990. 

 

PORDEUS JR, I. Os processos de reetinização da Umbanda pelos grupos indígenas no Ceará. 

In: LAPLANTINE, F; MIRANDA, J; PORDEUS JR, I. (Orgs.) Imaginários sociais em 

movimento: oralidade e escrita em contextos multiculturais. Lyon, França: Universidade de 

Lyon 2; Fortaleza, Brasil: Universidade Federal do Ceará; Campinas, Brasil: Pontes Editores, 

2006. 

 

POUTIGNAT, P; STREIFF-FENART, J. Teorias da etnicidade. Seguido de Grupos étnicos 

e suas fronteiras de Fredrik Barth, São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1998.  

 

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgardo (Org.) A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 1º. Ed. Buenos 

Aires, Argentina: CLACSO, 2005 

 

RICCOEUR, P. O Discurso da Acção. Lisboa: Edições 70, 1988. 

 

________. Do Texto a Acção: ensaios de hermenêutica II. Portugal: Editions du Seuil, 1989. 

 

RODRIGUES, E. S. Orixás e (meio) ambiente:   a   feitura   de confetos no terreiro da 

sociopoética. 2011. Dissertação (Mestrado em Educação Brasileira) – Faculdade de Educação, 

Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2011. 

SANTOS, B. de S. A Gramática do tempo: para uma nova cultura política. São Paulo: 

Cortez, 2010 

________. Para além do Pensamento Abissal: Das linhas globais a uma ecologia de saberes. 

In: Novos estudos. CEBRAP n.79. São Paulo, Nov. 2007. 

________. Um discurso sobre as ciências. 5ª ed. São Paulo: Cortez, 2008. 

SANTOS, J. V. d.; SANTOS, L. H. d. Inventário de elementos da cultura material do 

povo Tremembé. 2012. 58 f. Monografia (graduação) - Universidade Federal do Ceará, 

Magistério Indígena Tremembé Superior - MITS, Itarema - CE, 2012. 

SANTOS, M. A. Os Encantados e seus encantos: Narrativas do povo Tremembé de 

Almofala sobre os encantados. 2012. Monografia (graduação em Magistério Indígina 

Tremembé Superior de Educação Básica) – Magistério Indígena Tremembé Superior (MITS), 

Universidade Federal do Ceará, Itarema – CE, 2012.  

 

SANTOS, M. C. A Experiência na relação professor-aluno: Uma análise reflexiva a partir 

das contribuições teóricas de John Dewey e Paulo Freire. 2014. (Mestrado em Educação) – 



332 

 

Centro de Educação, Comunicação e Artes, Universidade Estadual de Londrina, Londrina, 

2014. Disponível em:  

< http://www.uel.br/pos/mestredu/images/stories/downloads/dissertacoes/2014/2014_-

_SANTOS_Marcela_Calixto.pdf> Acesso em: 13 set. 2016 

 

SANTOS, M. C; HENNING, L. M. P. Experiência e Natureza: lições deweyanas à prática 

docente na escola pública brasileira. Redescrições, v. 4, n. 1, p. 35-53, 2012. Disponível em: 

< https://revistas.ufrj.br/index.php/Redescricoes/article/view/297/277> Acesso em: 13 set. 

2016. 

 

SANTOS, S. M. V. d.  Africanidades e juventudes: tecendo confetos numa pesquisa 

sociopoética. 2011. Dissertação (Mestrado em Educação Brasileira) – Faculdade de 

Educação, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2011. 

 

SARDINHA, T. B. Metáfora. São Paulo: Parábola, 2007. 

 

SARLO, B. Tempo passado: cultura da memória e guinada subjetiva. São Paulo: Companhia 

das Letras; Belo Horizonte: UFMG, 2007. 

 

SARMENTO, M. J. Gerações e alteridade: interrogações a partir da sociologia da infância. 

Educação & Sociedade, v. 26, n. 91, p. 361-378, 2005. 

 

SILVA, I. B. P. Vilas de índios no Ceará Grande: Dinâmicas locais sob o Diretório 

Pombalino. Campinas: Pontes Editores, 2005. 

 

STUDART FILHO, C. Aborígenes do Ceará. – Fortaleza: Ed. Instituto do Ceará, 1965. 

 

TEIXEIRA, A. A Pedagogia de Dewey (Esboço da teoria de educação de John Dewey). In: 

Os Pensadores, São Paulo: Abril Cultural, 1980. 

 

TEIXEIRA, F; MENEZES, R (orgs.). Religiões em movimento: o Censo de 2010. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

 

THOMPSON, J. E. Ideologia e cultura moderna: teoria social crítica na era dos meios de 

comunicação de massa. Petrópolis, RJ: Vozes, 1995 

 

________. E. Los media y la modernidade: Uma teoria de los médios de comunicación. 

Barcelona: Paidós, 2011. 

 

TOMIZAKI, K. Apresentação-De uma geração a outra: a dimensão educativa dos processos 

de transmissão intergeracional. Educação & Sociedade, v. 31, n. 111, p. 321-326, abr./jun. 

2010a. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/es/v31n111/v31n111a02.pdf Acesso em: 05 

nov. 2016. 

 

____________. `Transmitir e herdar: o estudo dos fenômenos educativos em uma perspectiva 

intergeracional. Educação & Sociedade, v. 31, n. 111, p. 327-346, abr./jun. 2010b. 

Disponível em: 

http://www.producao.usp.br/bitstream/handle/BDPI/6439/art_TOMIZAKI_Transmitir_e_herd

ar_o_estudo_dos_fenomenos_2010.pdf?sequence=1&isAllowed=y Acesso em: 05 nov. 2015. 

http://www.uel.br/pos/mestredu/images/stories/downloads/dissertacoes/2014/2014_-_SANTOS_Marcela_Calixto.pdf
http://www.uel.br/pos/mestredu/images/stories/downloads/dissertacoes/2014/2014_-_SANTOS_Marcela_Calixto.pdf
https://revistas.ufrj.br/index.php/Redescricoes/article/view/297/277
http://www.scielo.br/pdf/es/v31n111/v31n111a02.pdf
http://www.producao.usp.br/bitstream/handle/BDPI/6439/art_TOMIZAKI_Transmitir_e_herdar_o_estudo_dos_fenomenos_2010.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://www.producao.usp.br/bitstream/handle/BDPI/6439/art_TOMIZAKI_Transmitir_e_herdar_o_estudo_dos_fenomenos_2010.pdf?sequence=1&isAllowed=y


333 

 

 

TROMBETTA, S. A arqueologia e o tempo: os significados do efêmero, do perpétuo e do 

cíclico nas imagens dos mosaicos antigos. Revista Hypnos, n. 17, p. 57-69, 2006. Disponível 

em: < http://www.hypnos.org.br/revista/index.php/hypnos/article/view/422/454> Acesso em: 

14 nov. 2016. 

 

VANSINA, J. A tradição oral e sua metodologia. In: KI-ZERBO, J. História geral da África, 

I: Metodologia e pré-história da África. 2. ed. Brasília: UNESCO, 2010. 

 

WERTSCH, J. A necessidade da ação na pesquisa sociocultural. In: WERTSCH, James V.; 

DEL RÍO, Pablo.; ALVAREZ, Amélia. Estudos socioculturais da mente. Porto Alegre: 

ArtMed, 1998 

 

WALSH, C. La Interculturalidad en educación. Peru: Ministerio de Educación: Dirección 

Nacional de Educación Biligue Intercultural, 2005. Disponível em: 

http://repositorio.minedu.gob.pe/bitstream/handle/123456789/3310/La%20interculturalidad%

20en%20la%20educaci%c3%b3n.pdf?sequence=1&isAllowed=y Acesso em: 22 jun. 2016 

 

________. Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: apuestas (des) de el in-surgir, re-

existir y re-vivir. Revista educação intercultural hoje en América Latina, La Paz, Bolívia, 

2009. 

 

________. Interculturalidad crítica y educación intercultural. In: VIÃNA, Jorge; TAPIA, 

Luis; WALSH, Catherine. Construyendo Interculturalidad Crítica. La Paz, Bolívia: CAB, 

2010. 

 

________. Interculturalidad, plurinacionalidad y decolonialidad: las insurgencias politico-

epistêmicas de refundar el estado. Revista Tabula Rasa. v.08, p.131-152, julio-diciembre, 

2008. Bogotá-Colombia, 2008. 

 

WELLER, V. A atualidade do conceito de gerações de Karl Mannheim. Sociedade e Estado, 

v. 25, n. 2, p. 204-224, mai./ago. 2010.  

 

WIRTH, L. E. Religião e epistemologias pós-coloniais. In: PASSOS, J.D; USARSKI, F. 

(Org) Compêndio de ciências da religião. 1º Ed. Ed. Paulinas, São Paulo: Paulus, 2013. 

http://www.hypnos.org.br/revista/index.php/hypnos/article/view/422/454
http://repositorio.minedu.gob.pe/bitstream/handle/123456789/3310/La%20interculturalidad%20en%20la%20educaci%c3%b3n.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://repositorio.minedu.gob.pe/bitstream/handle/123456789/3310/La%20interculturalidad%20en%20la%20educaci%c3%b3n.pdf?sequence=1&isAllowed=y

