
1 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ                                                                                                         

FACULDADE DE EDUCAÇÃO                                                                                                 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO                                                                          

 

 

 

LÚCIA VANDA RODRIGUES DIAS 

 

 

  

SE É DE PAZ PODE CHEGAR, ENTRAR NA RODA E JOGAR:  FORMAÇÃO 

DE EDUCADORES DA ASSOCIAÇÃO ZUMBI CAPOEIRA EM CULTURA DE PAZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA                                                                                                                               

2016 

 



2 
 

 
 



3 
 

LÚCIA VANDA RODRIGUES DIAS 

 

 

 

SE É DE PAZ PODE CHEGAR, ENTRAR NA RODA E JOGAR: FORMAÇÃO 

DE EDUCADORES DA ASSOCIAÇÃO ZUMBI CAPOEIRA  EM CULTURA DE PAZ 

 

 

 

 

Tese apresentada como requisito final para 

obtenção do título de Doutor em Educação 

pelo Programa de Pós-Graduação em 

Educação Brasileira da Universidade Federal 

do Ceará. 

 
Orientadora: Kelma Socorro  Lopes de Matos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

   2016 

 



4 
 

LÚCIA VANDA RODRIGUES 

 

 

SE É DE PAZ PODE CHEGAR, ENTRAR NA RODA E JOGAR: FORMAÇÃO DE 

EDUCADORES  DA ASSOCIAÇÃO ZUMBI CAPOEIRA  EM CULTURA DE PAZ 

 

 

Tese apresentada como requisito final para 

obtenção do título de Doutor em Educação 

pelo Programa de Pós-Graduação em 

Educação Brasileira da Universidade Federal 

do Ceará. 

 
 

Aprovada em 07/07/2016 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

___________________________________________________ 

Profª Drª. Kelma Socorro Lopes de Matos (Orientadora)                                                 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

____________________________________________________ 

Prof. Dr.  João Batista de Albuquerque Figueiredo                                       

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

________________________________________________________ 

Profª Drª. Celecina de Maria Veras Sales                                                     

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

_______________________________________________________ 

Profª Drª. Maria do Carmo  Alves do Bomfim                                                                                  

Universidade Federal do Piauí (UFPI) 

________________________________________________________ 

Profª Drª.  Lúcia Conde de Oliveira                                                              

Universidade Estadual do Ceará (UECE) 

 

 

 

 

 



5 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Deus, a fonte suprema da vida, a quem devemos tudo e tanto, tem-nos conduzido os passos, 

colocando em nossa caminhada aqueles que serão  intermediários, para que seu auxílio jamais 

venha a faltar-nos.  Na conclusão de mais uma etapa de minha vida, agradeço em especial:  

À Kelma, professora, orientadora, irmã, amiga, mestra na arte de compreender e incentivar. 

Ser humano lindo, em quem me espelho, nas minhas tentativas diárias de tornar-me melhor. 

Minha gratidão eterna pelas inúmeras iniciativas de apoio e solidariedade.   

Ao Grupo de Pesquisa Cultura de Paz, Juventudes e Docentes – UFC, espaço em que 

reforço minha crença no quanto somos capazes de realizar, quando estamos unidos no ideal 

que acreditamos. Avancemos na construção de uma Cultura de Paz. 

Aos personagens da minha vida cotidiana, você, Valdemir, companheiro querido, meu porto 

seguro, minhas filhas Janis e Jessica, meu neto Vinicius, motivos de realizações constantes. 

Aos meus pais Manoel e Eula, pela possibilidade de movimentar-me nesse mundo físico em 

busca de aprendizado e crescimento. 

À Sandra, “meus pés e minhas mãos” em meu lar, quando me ausento no cumprimento de 

minhas tarefas hodiernas. 

À filha do coração Samara, pela disponibilidade de colocar seus serviços profissionais a meu 

dispor, para que esse trabalho estivesse de acordo com os parâmetros acadêmicos.  

Aos camaradas, Mestre Lula e Mestra Carla e aos demais componentes da AZC que 

abraçaram o ideário da educação para a paz no meio capoeirístico. 

Aos professores que tão prontamente se dispuseram a arguir este estudo: Profº João,  Profª 

Celecina, Profª Lúcia e  Profª Bomfim, minha sincera gratidão,  pela disponibilidade em 

colaborar para a construção desse trabalho, através das sugestões gentilmente apontadas, que 

incorporadas ao trabalho vieram tão somente enriquecê-lo. 

A todos os companheiros que direta ou indiretamente, contribuíram para a transformação 

desse sonho em realidade. 

A todos os cidadãos que acreditam e se empenham, pela transformação do nosso planeta em 

um mundo, efetivamente de paz! 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Não fico a espera de um milagre, eu sou o 

milagre! Sou a busca constante para a 

concretização de sonhos. A luta incansável 

pela realização dos meus ideais. Pela paz e por 

uma justiça social para todos! Se assim eu não 

for, quem o será por mim?” (Rosa Zamp). 

 



7 
 

RESUMO 

 

Esse estudo teve como objetivo investigar em que medida a Formação em Cultura de Paz  

contribuiu para as  práticas pedagógicas de 20 educadores da Associação Zumbi Capoeira – 

AZC, a partir da inserção de elementos constituintes de uma Educação para a Paz em seus 

cotidianos de ensino-aprendizagem, colaborando para a construção de uma cultura de paz na 

sociedade. É uma abordagem qualitativa, com estratégias planejadas coerentes com a pesquisa 

intervenção, entre as quais se destacaram como técnicas de pesquisa as entrevistas semi-

orientadas, a observação participante, o diário de campo  e principalmente as oficinas com 

foco em Cultura de Paz. O processo formativo ocorreu através de  10 oficinas que abordaram 

temas como paz; direitos humanos; resolução não-violenta de conflitos; desarmamento e 

segurança; contexto histórico da capoeira e seus aspectos educacionais. Destaco a 

ressignificação dos conceitos de paz e conflito, como contribuições iniciais ao processo 

formativo, proporcionando aos participantes a constituição de uma acepção de “paz positiva”, 

em que o diálogo foi apontado como um caminho para  a resolução  de situações conflituosas.  

Após a formação, os educadores da AZC realizaram ações em cultura de paz em seus 

respectivos núcleos de ensino, escolhendo as oficinas como estratégias pedagógicas para 

educar para a paz, organizadas a partir das necessidades averiguadas em cada espaço de 

ensino. Nos Núcleos Bom Jardim e Esperança as ações foram centradas no aprofundamento 

da noção de paz, com a compreensão deste conceito vinculado a ação. No Núcleo Jardim 

Iracema o conceito de conflito passou a ser entendido como algo natural e passível de ser 

solucionado de forma pacífica, seja pelo consenso direto ou através de mediação, onde o 

diálogo exerce papel fundamental. No Núcleo Canindezinho o entendimento de cultura de paz 

foi trabalhado vinculado ao aspecto ambiental, pois para os educadores e alunos do grupo a 

paz só será efetivada com a conscientização humana para o cuidado com o planeta e os seres 

que o compõe. No Núcleo Barra do Ceará os educadores optaram pela revitalização de alguns 

valores humanos implícitos na prática da capoeira que são componentes de uma educação em 

valores e consequentemente de uma educação para a paz. Uma ação geral visando inserir o 

tema cultura de paz no meio capoeirista foi traçada e colocada em prática através da 

vinculação da AZC com  a Rede de Desenvolvimento Sustentável da Capoeira no Ceará, que 

proporcionou a parceria de 11 grupos de capoeira em prol da paz no evento denominado 

Capoeira Pela Paz. A prática dos círculos de cultura de paz também foi implantada nos 

núcleos de ensino da AZC, levando seus educadores a uma visão mais ampliada de seus 

alunos, da realidade de cada um e do grupo de forma geral, além da busca coletiva para uma 

convivência mais harmônica e pacífica. A  realização dessa pesquisa aponta para a escola de 

capoeira como um espaço onde a paz pode ser ensinada e aprendida,   além de sinalizar as 

formações em  cultura de paz como estratégia fundamental para ampliar espaços formativos  

comprometidos com uma educação para a paz e multiplicar educadores empenhados nessa 

tarefa.  

 

 

Palavras chaves: capoeira; cultura de paz; educação para paz; formação de professores. 

 
 

 
 
 
 

 
 



8 
 

ABSTRACT 

 

This study aimed to investigate to what extent the training Culture of Peace can contribute to 

the pedagogical practices of 20 educators from Zumbi Capoeira Association - AZC from 

inserting constituents of Education for Peace in their daily lives to teaching learning, 

contributing to building a culture of peace in society. It is a qualitative approach, with planned 

strategies consistent with the research intervention, among which highlighted the semi-guided 

interviews, participant observation, field diary and especially the workshops focused on 

culture of peace. The training process took place through 10 workshops that covered topics 

such as peace; human rights; non-violent resolution of conflicts; disarmament and security; 

history of capoeira context and its educational aspects. Highlight the reinterpretation of the 

concepts of peace and conflict, as initial contributions to the training process, providing 

participants with the creation of a sense of "positive peace" in that dialogue was appointed as 

a way to resolve conflict situations. After the training, the teachers of the AZC held shares in 

culture of peace in their respective educational centers, choosing the workshops as teaching 

strategies to educate for peace, organized from the needs ascertained in each teaching space. 

Nuclei in Bom Jardim and Hope actions were focused on deepening sense of peace, with the 

understanding of this concept linked to action; At the core Jardim Iracema the concept of 

conflict came to be understood as something natural and that can be solved peacefully, either 

by direct agreement or through mediation, where dialogue plays a fundamental role. At the 

core Canindezinho understanding of the culture of peace was worked linked to the 

environmental aspect, as for educators and students peace group will only be carried out with 

human awareness to care for the planet and the beings that compose it. Ceara Bar Core 

educators opted for revitalization of some human values implicit in the practice of capoeira 

that are components of an education in values and consequently an education for peace. A 

general action to include the theme culture of peace in the middle capoeirista was drawn and 

put into practice by linking AZC with the Sustainable Development Network of Capoeira in 

Ceará, which provided the partnership of 11 capoeira groups for peace at the event called 

Capoeira for peace. the practice of peace culture circles was also implemented in educational 

centers of AZC, leading their teachers to a broader view of their students, the reality of each 

and the general group, in addition to search press for a more harmonious and peaceful 

coexistence. The realization of this research points to the capoeira school as a place where 

peace can be taught and learned, as well as indicating the training in culture of peace as a 

fundamental strategy to expand training spaces committed to education for peace and multiply 

committed educators that assignment. 

 

 

Key words: poultry; culture of peace; education for peace; teach 

 

 

 

 

 

 
 



9 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES E FOTOS 

 

FOTO 1 – Aula Núcleo AZC Barra do Ceará (2013).............................................. 27 

FOTO 2 – Aula Núcleo AZC Canindezinho (2013)................................................ 29 

FOTO 3 – Aula Núcleo AZC Esperança/ Santa Rosa (2013).................................. 30 

FOTO 4 –  Aula Núcleo CSU Bela Vista/Vila Pery (2013).................................... 32 

FOTO 5 – Aula Núcleo AZC Bom Jardim (2013)................................................... 34 

FOTO 6 –  Aula Núcleo AZC Pirambú (2013)........................................................ 36 

FOTO 7 – Aula Núcleo AZC Iracema..................................................................... 37 

FOTO 8 – Certificação em Cultura de Paz dos Educadores da AZC....................... 90 

FOTO 9 – Oficina: Cartas da Paz – Núcleo AZC Esperança/Santa Rosa (2014).... 108 

FOTO 10 – Oficina: A paz é ação – Núcleo AZC Bom Jardim (2014)................... 106 

FOTO 11– Oficina: Educação em Valores na Roda de Capoeira – Núcleo AZCC 

Barra do Ceará........................................................................................................... 

      

     111 

FOTO 12 – Núcleo AZC Canindezinho – Distribuição do fanzine “Em paz com 

o meio ambiente” (2014).......................................................................................... 

 

124 

FOTO 13 – Oficina: Resolução de Conflitos –  Buscando Alternativas 

Construtivas  (2014)................................................................................................. 

 

126 

FOTO 14 – Capoeira pela Paz (2013)...................................................................... 134 

FOTO 15 – Capoeira pela Paz (2014)...................................................................... 135 

FOTO 16 – Aula no Grupo Capoeira Muzambê (GCM)......................................... 138 

FOTO 17 – Círculo de Cultura de Paz da AZC – Núcleo Barra do Ceará (2014)...       141 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

AZC – Associação Zumbi Capoeira  
LBC – Legião Brasileira de Capoeira  
CDO – Grupo Cordão de Ouro  
OAC – Orun Àiyé Capoeira  
GCC – Grupo Capoeira Confiança  
ACAS – Associação Cultura e Arte Simpatia  
GZC – Grupo Zumbi de Capoeira  
GAC – Grupo Arte Capoeira  
GCM – Grupo Capoeira Mundi  
GCM – Grupo Capoeira Muzambê  
CELARF – Centro Espírita Lar de Francisco   
UNESCO – Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a 

Cultura 

IPHAN – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

 

 

 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

SUMÁRIO 

 

 INTRODUÇÃO........................................................................................................... 12 

1. A ESCOLHA METODOLÓGICA: PARA FAZER ACONTECER.................. 15 

1.1 Trilhando caminhos para a paz.................................................................................  15 

1.2. Associação Zumbi Capoeira: o cenário da investigação.........................................                             23 

1.3. Educadores da AZC: os sujeitos da pesquisa.......................................................... 26 

1.3.1. Núcleo AZC Barra do Ceará................................................................................ 27 

1.3.2. Núcleo AZC Canindezinho..................................................................................     28 

1.3.3. Núcleo AZC Esperança/Santa Rosa..................................................................... 30 

1.3.4. Núcleo AZC Bela Vista/Vila Pery........................................................................ 31 

1.3.5. Núcleo AZC Bom Jardim..................................................................................... 34 

1.3.6. Núcleo AZC Pirambú........................................................................................... 35 

1.3.7. Núcleo AZC Jardim Iracema...............................................................................       36 

1.4. Trajetória metodológica: as Oficinas da Paz..........................................................               39 

2. FORMAÇÃO DE PROFESSORES, CULTURA DE PAZ E CAPOEIRA: 

APORTES TEÓRICOS PARA UMA REFLEXÃO SOBRE A EDUCAÇÃO 

PARA A PAZ...............................................................................................................                                                                      

 

47 

2.1. Formação de professores: os desafios atuais...........................................................             47 

2.2. Ressignificando conceitos para compreender a educação para a paz......................       58 

2.3. Capoeira: da senzala ao contexto educacional........................................................ 67 

3. FORMAÇÃO EM CULTURA DE PAZ NA AZC: PRIMEIRAS 

CONTRIBUIÇÕES......................................................................................................                        
 

89 

3.1. Construindo um novo entendimento sobre a paz.................................................... 89 

3.2. Conflito: revendo o conceito para compreender.................................................... 96 

3.3. Educação para a paz: instaurando uma nova cultura.............................................. 97 

4. DA FORMAÇÃO À AÇÃO: EXPERIÊNCIAS DE EDUCAÇÃO PARA A 

PAZ NA AZC................................................................................................................ 
 

101 

4.1. Núcleo AZC Esperança: Cartas da Paz................................................................... 101 

4.2. Núcleo AZC Bom Jardim: A Paz é Ação................................................................     106 

4.3. Núcleo AZC Barra do Ceará: Educando Para a Paz  com Valores    Humanos na  

Roda de Capoeira........................................................................................................... 

 

110 

4.4. Núcleo AZC Canindezinho: Cultura de Paz e Meio Ambiente – A Carta da 

Terra................................................................................................................................ 

 

118 

4.5. Núcleo  AZC  Jardim   Iracema:  Resolução  de  Conflitos  –  Buscando   

Alternativas Construtivas............................................................................................... 

 

124 

4.6. Capoeira pela Paz: ampliando as parcerias............................................................. 133 

4.7 Grupo  Capoeira Muzambê: a semente da formação............................................... 135 

5. A ESCOLA DE CAPOEIRA AZC COMO ESPAÇO DE CONSTRUÇÃO DA 

PAZ................................................................................................................................ 
 

139 

5.1. Círculos de cultura de paz da AZC: organizando os caminhos.............................. 140 

5.2. Círculos de cultura de paz da AZC: percepções e descobertas............................... 146 

5.3 O exercício da ação dialógica: dialogando para a paz....................................... 154 

5.3.1 Relevância da formação: a possibilidade da paz funda-se na habilidade 

humana............................................................................................................................ 

 

156 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................................... 157 

7. REFERÊNCIAS....................................................................................................... 160 

8. APÊNDICES............................................................................................................. 169 

9. ANEXOS................................................................................................................... 173 

 

 



12 
 

INTRODUÇÃO 

          

A temática cultura de paz surgiu para mim a partir de um convite para escrever um 

artigo sobre o assunto, realizado pela professora Kelma Matos, coordenadora do Grupo de 

Pesquisa em Cultura de Paz, Espiritualidade, Juventudes e Docentes, da Universidade Federal 

do Ceará. As leituras realizadas para oferecerem suporte teórico sobre o tema, levaram-me a 

perceber que o debate sobre a paz é extremamente necessário, em face do contexto mundial 

vivenciado pela humanidade. 

Ao ressaltar a ampliação democrática desse debate, Guimarães (2006) enfoca a 

necessidade de conseguir-se a atenção pública e o suporte político, para que a educação pela 

paz seja introduzida em todas as áreas educativas, abrangendo também a educação formal e a 

promoção de formação de educadores. Isso porque a educação para a paz, na conjuntura atual, 

surge como relevante ferramenta para a efetivação de uma cultura de paz, vista na 

interlocução internacional para além de um inusitado campo de pesquisa, mas também como 

“expressividade do bem, onde se joga a própria questão do sentido da humanidade e da 

finalidade da educação” (GUIMARÃES, 2006, p. 14).  

A ampliação de espaços de formação em cultura de paz, e a multiplicação de 

educadores comprometidos com a educação para a paz surgem, então, como uma iniciativa 

indispensável para estimular uma nova forma de pensar, sentir e fazer das pessoas que 

colaborem para a construção de uma sociedade mais harmônica, mais fraterna, mais justa, 

engajada na promoção constante da paz.  

 Foi pensando nessas questões que vislumbrei a realização desse projeto de 

pesquisa, baseado inicialmente, na Formação em Cultura de Paz de 20 educadores da 

Associação Zumbi Capoeira, mais conhecida como AZC. Num segundo momento, procurei 

conhecer em que medida essa formação contribuiu na prática docente desses profissionais, 

com relação a uma educação voltada para a promoção de uma cultura de paz, em seus 

respectivos núcleos de ensino, através do acompanhamento de ações voltadas para a paz, 

realizadas por eles nos locais onde ministram suas aulas.   

Sou praticante, estudante, professora e divulgadora da capoeira desde 1978. A 

capoeira é um jogo atlético criado como arma de libertação pelos negros, que vieram para o 

Brasil na condição de escravos. A capoeira encerra em si uma grande riqueza, pois é ao 

mesmo tempo jogo, dança, esporte, arte marcial, expressão corporal, filosofia de vida, estando 

 



13 
 

incluída na atualidade nos âmbitos desportivo, cultural, artístico e educacional (BONFIM, 

2012). 

                  Há pelo menos uma década venho me preocupando com os rumos que a capoeira 

está tomando, ou melhor, que seus adeptos vêm dando a ela. Nas rodas de capoeira, ou seja, 

no espaço em que é praticada, acompanhada por berimbaus, pandeiros e atabaques, ao som de 

palmas e cantigas, percebo a violência sendo cada dia mais empregada, em detrimento da 

brincadeira, do lúdico e de suas técnicas específicas. Essa preocupação conduziu-me a 

acalentar o desejo da realização desse projeto de pesquisa, que representa uma colaboração 

para a concretização de uma cultura de paz, por perceber na capoeira elementos importantes 

para uma educação pela paz.   

                  A educação para a paz, conforme Guimarães (2006a, p. 331) surge “como um 

instrumento importante para a efetivação de uma cultura de az”, e configura-se, no 

pensamento de Senghaas (1971, p. 69) como “exigência indiscutível de nosso tempo”.  Como 

bem ressaltou Jares (2000, p. 7), “educar para a paz está se tornado uma expressão e uma 

necessidade educativa cada vez mais conhecida e assumida pelos que se dedicam às tarefas 

formativas”.    

                  Diante disso, evidencio essa proposta em que apresento a Associação Zumbi 

Capoeira - AZC, como mais um espaço possível para a educação pela paz, através da 

formação de seus educadores, que foram, após o processo formativo, acompanhados nos 

locais onde ministram suas aulas, onde pude perceber em que medida essa minha iniciativa 

contribuiu para a promoção de uma Cultura de Paz nos seus respectivos núcleos de ensino.   

                  Este estudo está dividido em cinco capítulos. No primeiro capítulo – A escolha 

metodológica: para fazer acontecer – faço inicialmente alguns apontamentos de minha 

trajetória, que deixam claro como foi meu primeiro encontro com a capoeira e a temática da 

cultura de paz, justificando assim a minha escolha acerca do tema estudado. Especifiquei os 

caminhos percorridos para o desenvolvimento do trabalho, apontando a pesquisa-intervenção 

como opção metodológica  para alcançar os objetivos almejados,  destacando as oficinas, a 

entrevista semiestruturada e a pesquisa bibliográfica como técnicas utilizadas para a 

efetivação dessa investigação. Também apresentei a escola de capoeira pesquisada, a 

Associação Zumbi Capoeira – AZC, com seus respectivos núcleos de ensino, sua finalidades e 

filosofia de ensino e os 20 educadores sujeitos da pesquisa.   

                  No segundo capítulo – Capoeira, Formação de Professores, Cultura de Paz: 

aportes teóricos para uma reflexão sobre a educação para a paz – explicitei o pensamento de 



14 
 

teóricos que me ajudaram a entender os conceitos presentes nas categorias Formação de 

Professores, Capoeira e Cultura de Paz.  Com relação à primeira temática, traço inicialmente 

um breve percurso histórico sobre a questão da formação de professores no Brasil, apontando 

para os desafios atuais, que envolvem aspectos como  integrar teoria e prática,  valorização da 

postura crítico-reflexiva  na busca da autoformação, reconhecimento dos saberes  e do fazer 

docente,  e da escola como espaço de formação profissional dos educadores, afunilando o 

estudo para a prática docente do educador de capoeira.  Com relação à Capoeira procurei 

enfatizar o processo histórico que lhe deu origem, a dificuldade de sua conceituação e os 

aspectos que a relacionam com a educação, apresentando as ideias de alguns de seus 

praticantes que atingiram o grau de mestre, sobre o aspecto educativo dessa atividade física.  

Na temática Cultura de Paz as discursões versam sobre as principais pontuações teóricas sobre 

os conceitos de cultura de paz, paz e educação para a paz, apontando para a necessidade de 

ressignificação dos conceitos de paz e conflito principalmente, proporcionando reflexões 

sobre a educação em valores, como ferramenta de fundamental importância para a 

consolidação de uma Cultura de Paz. 

                   No terceiro capítulo – Formação em Cultura de Paz na AZC: primeiras 

contribuições – descrevo alguns momentos da formação realizada com os sujeitos da 

pesquisa, em que foi possível averiguar as suas concepções iniciais, sobre vários conceitos  

referentes à Cultura de Paz,   para em seguida, após os estudos teóricos e as discussões  

empreendidas sobre o assunto, observar novos entendimentos sobre os temas enfocados, tais 

como: violência, paz, conflito, educação para a paz, entre outros. De forma geral, ressalto as 

primeiras contribuições advindas do processo formativo, para que os educadores da AZC 

possam ensinar capoeira, contribuindo para a disseminação da paz.  

           No quarto capítulo – Da Formação a Ação: experiências de educação para a paz 

na AZC – apresento as ações traçadas pelos educadores da instituição pesquisada, no último 

dia da formação,  que foram aplicadas em seus respectivos núcleos de ensino.  Os docentes 

optaram pela realização de oficinas, abordando assuntos relacionados à cultura de paz, de 

acordo com as necessidades dos alunos de  cada espaço educativo que compõe a AZC.   Uma 

ação geral também foi pensada e realizada por eles em parceria com a Rede de 

Desenvolvimento Econômico e Sustentável da Capoeira no Ceará, inserindo a temática da paz  

no meio capoeirista. Ressaltei ainda a criação do Grupo Capoeira Muzambê – GCM, como 

semente do processo formativo, a partir do meu desejo, de retomar o ensino da capoeira 

educando para a paz.  



15 
 

                   No quinto capítulo – A Escola de Capoeira AZC como espaço de construção da 

paz –  fiz um exercício de reflexão sobre as possibilidades da construção da paz na escola de 

capoeira a partir da implantação dos círculos de cultura de paz na AZC, inspirados no círculos 

de cultura de Paulo Freire (1983). Apresentei as descobertas dos educadores advindas dessa 

experiência, relacionadas a um maior conhecimento de seus alunos, suas aspirações e temores, 

assim como suas dificuldades para expressarem suas emoções. Os círculos de cultura de paz 

também ajudaram os educadores a perceber  o anseio dos educandos acerca do fortalecimento 

da relações entre os membros da instituição, motivo que os conduziu a estabelecer um 

calendário de encontros com esse intuito.   

                  As considerações finais são apresentadas em sequência, retomando os principais 

pontos do estudo, favorecendo o conhecimento de estratégias educacionais que promovam a 

construção de uma cultura de paz no contexto da escola de capoeira.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

1. A ESCOLHA METODOLÓGICA: PARA FAZER ACONTECER 

 

 

Por hora só quero ir... Rumo ao desconhecido. Escancarar portas, ser capaz de ousar,  

acreditar em mim. Sem medo de estar à  procura do que não existe. Ou almejar o 

que ainda nem foi inventado. Quero os sonhos que sonhei. Os horizontes que pintei.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          

As frases que não pronunciei. Os risos que nunca dei. As verdades que inventei. O 

mundo que criei. Quero a vida, porque viver é questão de fazê-lo (Glória Sales). 

                                                                                                                                                                                                  

  
            Neste capítulo descrevo como cheguei às três categorias que compõem esse estudo, 

Formação de Professores, Cultura de Paz e Capoeira, partindo de minha relação com esta 

última, justificando assim minha opção por realizá-lo centrado nessas temáticas.  Em seguida 

apresento a AZC, a escola de capoeira cenário dessa investigação, assim como os educadores 

pesquisados, com seus respectivos núcleos de ensino e o caminho metodológico que escolhi 

para fazer acontecer essa pesquisa.  

 

1.1. Trilhando caminhos para a paz 

 

Meu primeiro contato com a capoeira ocorreu no ano de 1976, ao participar de um 

evento promovido pelo Centro Comunitário e de Profissionalização Presidente Emílio Médici, 

que iniciava trabalho social na comunidade da Vila União, onde residi por cerca de 17 anos e  

passei toda minha adolescência. 

Teatro, balé, música, dança, poesia... E em meio a essas expressões artísticas 

estava ela... Mágica... Guerreira... Fazendo o coração saltar ao toque do rei das rodas de 

capoeira, sua majestade o berimbau. Os ritmos cadenciados do pandeiro e do atabaque 

completavam a harmonia do conjunto, em que jovens despidos da cintura para cima, vestindo 

simplesmente uma calça larga, branca com listras vermelhas, bailavam numa luta diferente, 

onde o vencedor era aquele que conseguisse ludibriar seu oponente o maior número de vezes 

possível, através de movimentos que davam a impressão de que, ao invés de ossos, seus 

esqueletos eram formados de mola. 

A ginga, movimento base para todos os outros movimentos da capoeira, dava um 

aspecto desengonçado ao deslocamento das duplas de jovens que se exibiam alternadamente, 

dando a impressão de que eles estavam em constante desequilíbrio, mais parecendo um passo 

dado de lado, fazendo com que os oponentes se movimentassem em vários sentidos, 

possibilitando-os fugir dos golpes que eram arremessados para cima, para baixo, ora era o 

chão o palco dos movimentos, ora era o céu que buscavam, desafiando a lei da gravidade. 



17 
 

O que é isso? Luta? Dança? Folclore? Com esses questionamentos, fui atraída 

para bem perto da roda, o espaço em que se desenrolava toda a movimentação, até alguém, ao 

ser encerrada a apresentação, explicar um pouco sobre a capoeira, “manifestação folclórica da 

Bahia”, e sobre o Grupo Xangô de Capoeira que ali se exibia, informando ao público  os dias, 

horários e o local onde realizavam seus treinos. 

Confesso que a partir daquele dia, não consegui mais esquecer a tal “dança 

folclórica”, e como estudava próximo ao Centro Comunitário, onde ocorriam as aulas, resolvi, 

junto com Dora, minha amiga inseparável, dar uma passada por lá para observarmos mais de 

perto, e quem sabe, começarmos esse aprendizado? Precisaríamos mesmo de coragem nesse 

processo de iniciação na capoeira, pois notamos que não existiam meninas na roda, apenas 

umas duas acompanhavam a apresentação sem se envolver diretamente.  

Processo que se iniciou pelas mãos e pelos pés de vários capoeiristas componentes 

do Grupo Xangô de Capoeira, fundado em 1972, pelo Mestre Zé Renato, artesão cearense, 

cujo aprendizado de capoeira foi realizado através de um jovem marinheiro baiano, que 

acabou levando seu discípulo para a Bahia, onde teve contato com vários mestres antigos. Por 

volta de 1976, o grupo acabou ficando sem seu mestre, pois ele necessitou viajar, em vista de 

suas responsabilidades profissionais, e seus participantes começaram a se exercitar, uns 

ensinando aos outros o que sabiam, recebendo novos adeptos e começando, cada um, a buscar 

seu espaço próprio, e assim ter seus próprios alunos. 

O aprendizado era difícil nesse período, pois meus colegas não se importavam 

comigo... Que fazia aquela pirralha no meio deles afinal? Mas eu queria aprender capoeira! 

Pedia a um, recorria a outro para que me ensinassem alguma coisa... Direcionavam-me uns 

aos outros, até que um deles, acredito que condoído com minha situação, pegou-me pela mão,  

levou-me para um canto do salão e começou a  ensinar o movimento básico da capoeira, do 

qual derivam todos ou outros movimentos: a ginga. Combinou que todo dia de treino (terças e 

quintas feiras) ele ficaria comigo um período, o outro ele iria treinar. Everaldo Monteiro de 

Assis era seu nome, hoje é conhecido como Mestre Ema.  Considero-o como meu primeiro 

mestre. 

As dificuldades, no entanto, não vieram somente em termos de ter alguém que me 

auxiliasse no aprendizado. Tive de enfrentar o preconceito dos meus pais, que viam a capoeira 

como a maioria das pessoas, ligada a um contexto de marginalidade: “menina deixa de andar 

pelas favelas, com esse povo sujo, marginal. Você escolhe, ou seu pai e eu ou essa tal 

capoeira”, palavras de minha mãe quando utilizando das prerrogativas que possuía, em vista 



18 
 

da minha condição de  filha dependente de seus cuidados,  deu-me um ultimato, na tentativa 

de que eu largasse “daquela luta de vagabundos”. Situação delicada a minha... Senti-me 

violentada intimamente, chorei, tive medo, mas continuei treinando capoeira. Essa escolha 

proporcionou-me uma marcação cerrada, entre restrições econômicas e vigilância, que foi 

burlada pela opção de “gazear” aulas na escola... E os treinos continuaram. 

Vale ressaltar que a capoeira por essa época ainda era atrelada à dança folclórica, 

traço marcante que só veio a começar a se desfazer quando chegou ao Ceará, Reginaldo 

Silveira da Costa, o Mestre Squisito, oriundo de Brasília, que trouxe várias inovações ao seu 

ensino, com técnicas de aprendizado nunca antes treinadas por aqui, além de introduzir o 

treino de golpes e contragolpes da Capoeira Regional, estilo derivado da Capoeira de Angola. 

Sobre esses dois estilos, tecerei comentários mais tarde, no segundo capítulo, em que trato do 

início, origem e desenvolvimento da capoeira. 

Foi a partir daí que começou a haver a predominância da Capoeira Regional no 

Ceará, ocasião em que também foi introduzido o uso dos cordões coloridos para designar o 

estágio de aprendizado do capoeirista, prática até então inexistente. Como também, é válido 

frisar, o início do uso do ritual do batismo, onde o aluno recebe sua primeira graduação, e dos 

rituais inerentes na roda de capoeira. Nessa época, também destaco a camaradagem reinante 

entre as poucas academias existentes, que se uniam tentando sobreviver à invasão das artes 

marciais orientais.  

Para ser sincera, “perdíamos” nessa luta desigual, pois as pessoas tendiam a 

valorizar mais o que vinha de outros países,  e depois a capoeira estava vinculada fortemente a 

ideia da marginalização, oriunda das ações das temidas “maltas de capoeira”, utilizadas pela 

elite brasileira para acabar com os comícios dos republicanos, desejosos de manter-se no 

poder e deter o avanço da democracia, além do descaso com que foram tratados os negros 

recém libertos pela Lei Áurea,  impelindo alguns  a agirem muitas vezes de maneira ilícita 

para garantir a sobrevivência (AREIAS, 1983). 

As academias no Ceará começaram a ser abertas, mas os adeptos ainda eram 

poucos. No entanto, utilizávamos a estratégia de visitarmo-nos frequentemente, dando a 

impressão de que a capoeira tinha muitos praticantes. Havia respeito pelo trabalho dos outros, 

colaboração mútua, principalmente quando íamos divulgar a capoeira em alguma 

apresentação. Irmandade é a palavra mais certa para designar a parceria existente nesse 

período. O  desejo de ampliarmos o aprendizado era tanto que  tornou-se um costume, quando 

chegava alguém mais experiente na academia, o professor responsável pelo grupo convidar o 



19 
 

visitante para ministrar o treino. Depois a roda rolava solta, leve, tranquila. Só brincadeira e 

alegria!  

Continuando a trajetória da capoeira no Ceará, é necessário informar que por esse 

período da chegada de Mestre Squisito nas terras cearenses, o Grupo Xangô já havia se 

desfeito, cada componente foi “cuidar da sua vida”, e alguns constituíram seus próprios 

grupos de capoeira, como no caso de João Baiano, que formou o Grupo Palmares de 

Capoeira, continuando a ministrar aulas ali mesmo no Centro Comunitário, onde continuei 

meu aprendizado. Inúmeras vezes foi necessário que eu o substituísse, ministrando aulas e 

conduzindo as rodas de capoeira. Como estávamos distanciados das novas técnicas utilizadas 

no ensino da capoeira, pedi permissão a João Baiano para passar alguns meses treinando com 

Paulo Sales Neto, conhecido na atualidade como Mestre Paulão Ceará, recém-chegado do Rio 

de Janeiro, depois de um período de aprendizagem com Mestre Camisa, baluarte da capoeira 

carioca, trazendo muitas novidades. Entre elas a prática da graduação do capoeirista, que após 

cada ano de treino recebia um cordão colorido para designar seu estágio de aprendizado. 

Fiquei treinando com ele até obter meu primeiro cordão de capoeira, de cor azul.  

Voltei ao Centro Comunitário, compartilhei o que havia aprendido e só saí para 

treinar na Companhia Terreiro de Capoeira, fundada por Mestre Squisito, que já havia 

retornado à Brasília, deixando-a aos cuidados do Professor Buldog. Lá permaneci por dois 

anos, depois me transferi para o Grupo Axé de Capoeira, sob a responsabilidade de Mestre 

Jean, levando na cintura o cordão marrom e branco, a quarta graduação no sistema utilizado 

na época. A essa altura, vários mestres haviam sido formados por Mestre Zé Renato, que 

retornando ao Ceará, sentiu a necessidade de legitimar a capoeira cearense, preservando 

aqueles que haviam participado do início de sua história, na tentativa de resguardá-la das 

investidas de falsos mestres, que viam no nosso Estado um mercado valioso de trabalho.  

No Grupo Axé obtive o cordão de contramestra e lá permaneci até 1998, momento 

em que me retirei para formar o grupo Nação Capoeira. Mais tarde junto com Mestre Lula e 

Mestra Carla, responsáveis pelo Grupo Ginga e Mestre Amaral, à frente do Grupo Axé, 

iniciamos a Associação Zumbi Capoeira - AZC, onde conquistei em janeiro de 2003, o grau 

de mestra.  

Foi um dia inesquecível e inesperado para mim. Era domingo, e passei a semana 

anterior a esse dia recebendo convites insistentes para comparecer a uma roda de capoeira que 

seria realizada para receber Mestre Ema, meu primeiro mestre, como já havia dito 

anteriormente, um dos pioneiros na arte da capoeiragem cearense, idealizador do Grupo 



20 
 

Zumbi, um dos mais famosos e antigos grupos de capoeira do Ceará.  Acabei indo pela 

insistência dos camaradas, pois estava muito atarefada, terminando minha monografia de 

conclusão do curso de Serviço Social, pela Universidade Estadual do Ceará, intitulada A 

capoeira como instrumento de educação para a cidadania, estudo realizado na E.E.F.M 

Senador Osíris Pontes, localizada na  comunidade do Canindezinho, espaço em que ministrei 

aulas de capoeira por oito anos consecutivos, que me valeram uma rica experiência e de onde 

ainda hoje tenho a grata satisfação de colher  frutos positivos de meu trabalho, ao encontrar  

alunos da época que levaram adiante o ensino da capoeiragem. 

Quando cheguei, a roda já estava formada. Vários mestres da “velha guarda”, 

berimbau chamando para jogar e a “brincadeira rolou solta” por um certo tempo... Até que o 

grito de “iê” fez tudo silenciar, e somente a voz do Mestre Ema se fez ouvir, anunciando a 

formatura de mais um mestre de capoeira. Foi quando meu nome foi citado e fui chamada 

para o centro da roda. Recebi das suas mãos o tão desejado e não esperado, diga-se de 

passagem, cordão vermelho. 

Sentimentos? Não sei definir. Misto de surpresa, alegria e medo pela 

responsabilidade que aquele novo estágio me conferia. Um turbilhão de pensamentos passava-

me pela mente, revendo minha caminhada até ali. Todos os obstáculos ultrapassados, 

preconceitos vencidos, principalmente por ser mulher, mãe, capoeirista, para finalmente 

conquistar a vitória de ter sido formada a primeira mestra de capoeira do Ceará. 

Após minha formatura, continuei a lecionar capoeira,  afastando-me de seu ensino 

prático dois anos depois, para priorizar outras atividades também importantes na minha vida.  

Só quem já treinou capoeira, envolvendo-se com tudo que ela proporciona ao seu praticante, 

compreende que depois de experimentá-la, nunca mais a esquecemos. Ela permanece em nós 

e nós pertencemos a ela. Por mais distantes que estejamos da capoeira, afastados das 

academias, rodas, encontros, basta escutar o toque do berimbau, o corpo inteiro arrepia... O 

coração acelera as batidas... O sangue corre mais rápido nas veias e a vontade única no 

momento é se mover na ginga, e jogar as pernas para o ar... Vínculo inexplicável esse, assim 

como a essência da própria capoeira. Como diz Sousa (2006, p. 19): 

 

 

Quem dentre nós capoeiristas ou apenas apreciadores tem a capacidade de explicar 

de forma integral a cosmo-cultura da capoeira, numa frase, capítulo de livro ou obra, 

por mais completa que seja? Como poderia se explicar, se a capoeira é a arte de 

penetrar o desconhecido pelo o que é conhecido e marcha junto com o progresso dos 

próprios capoeiristas e das circunstâncias de cada época?  

 



21 
 

Também foi difícil explicar para meus alunos e companheiros da Associação 

Zumbi Capoeira - AZC que iria me afastar, mas necessitava direcionar meus passos para 

outras conquistas e novos aprendizados: pretendia iniciar a construção do Centro Espírita Lar 

de Francisco - CELARF e mais tarde participar como aluna do curso de Mestrado em 

Educação Brasileira na Universidade Federal do Ceará - UFC. Tarefas que só foram possíveis 

ser realizadas com a colaboração de muitas mãos amigas, que jamais me faltaram nas horas 

desafiadoras, de dúvidas e esmorecimento.  Mas se houveram momentos difíceis todos eles 

foram esquecidos, pois a alegria de ver os objetivos almejados alcançados supera qualquer 

lembrança menos feliz. 

O Espiritismo, doutrina de caráter científico, filosófico e religioso, com 

características educativas expressas em toda a sua constituição, codificada pelo francês Allan 

Kardec em 1857, começou a fazer parte da minha vida em 1996, e o estudo de seus 

ensinamentos ofereceu-me uma nova visão sobre a finalidade da existência no mundo 

material: a evolução, através do desenvolvimento das dimensões intelectual, moral e afetiva. 

Passei a perceber-me como um ser espiritual, vivendo uma experiência material, com a 

necessidade de engajar-me, continuadamente, no processo educativo de burilamento interior, 

para o despertar do melhor que existe em mim, e continua latente, como sementes que 

precisam ser regadas para poderem desabrochar.  

 Comecei a interessar-me pelas pessoas ao meu redor, iniciando minhas tentativas 

para romper com o egoísmo exacerbado que paralisa o crescimento do amor. Vi que essas 

pessoas não eram melhores e nem piores que eu, e sim meus semelhantes, e tal qual ocorria 

comigo, cada uma delas tinha sonhos, aspirações, sentimentos, ideias. Choravam e sorriam. 

Tinha defeitos e virtudes. Esse foi o momento de principiar minhas tentativas de romper com 

o orgulho, quebrar as barreiras ilusórias quanto a minha própria realidade íntima, e assim 

trabalhar para mudar a paisagem interior.   

O meu ingresso nas lides espíritas fez-me ter uma nova visão do mundo e das 

pessoas que estão nesse mundo. Levou-me à criação e ao desenvolvimento de projetos 

edificantes que pudessem colaborar com a harmonia e o bem estar coletivos. Posso afirmar 

que o Espiritismo deixou-me mais feliz. Tanto que centrei meu projeto de pesquisa do Curso 

de Mestrado, na Educação Espírita, com o intuito de produzir saberes que viessem a ter 

utilidade na vida de outras pessoas.  

No entanto, apesar de ter centrado meus estudos em tema para mim tão relevante, 

sentia que faltava ainda alguma coisa. Era como se o Espiritismo ainda não desse conta de 



22 
 

todas as minhas aspirações interiores, de colaborar mais efetivamente para a construção de um 

mundo melhor. Faltava algo que em minha visão abarcava o Espiritismo e outros setores da 

vida humana e isso me inquietava. Minha inquietação e minha busca terminaram ao mesmo 

tempo, quando recebi convite da Professora Kelma Matos para escrever artigo referente à 

Cultura de Paz, temática que abrange as mais variadas experiências, cuja definição dada pela 

Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura – UNESCO 

compreende o conjunto de valores, atitudes, tradições, comportamentos e modos de vida, 

baseados na promoção e na vivência do respeito à vida, aos direitos humanos, dignidade e 

igualdade de homens e mulheres com a superação de preconceitos e discriminações; resolução 

pacífica dos conflitos e contribuição para o desenvolvimento do lugar e do mundo em que 

vivemos (GUIMARÃES, 2006). 

A temática Cultura de Paz sensibilizou-me profundamente a ponto de elegê-la 

para meu foco de pesquisa no Curso de Doutorado, iniciado um ano após o término do Curso 

de Mestrado. Minha satisfação aumentou com a possibilidade de incluir no meu estudo a 

categoria Capoeira, essa arte-luta brasileira que  acompanha-me desde os 14 anos de idade. E 

por fim, o tema Formação de Professores, pois compreendo a necessidade de envidar esforços 

na multiplicação de educadores comprometidos com uma educação para a paz, assim como a 

ampliação de espaços de formação para a não-violência, pois “não haverá paz no mundo sem 

educação para a paz” (GUIMARÃES, 2006, p. 14). Além disso, nesses últimos dez anos de 

vida tenho trabalhado continuadamente com formação humana, durante os momentos que me 

coube a responsabilidade de organizar e conduzir encontros de trabalhadores de várias casas 

espíritas do Ceará.  Enfocar esses três temas na minha pesquisa encheu meu coração de 

alegria, antevendo “o produto final” de meu estudo, deliciando-me desde esse momento com 

“o sabor das sementes cultivadas”, pois  “a pesquisa se realiza plenamente quando desperta o 

prazer de conhecer” (MATOS e VIERA, 2001, p. 16).   

                   Havia, anteriormente, utilizado a capoeira como objeto de estudo, cuja finalidade 

geral era demonstrar suas possibilidades como instrumento viabilizador de uma educação para 

a cidadania. Assim, foi fácil pensá-la nesse contexto da educação para a paz, pois os vários 

anos dedicados ao ensino da capoeira possibilitaram-me perceber que um dos maiores 

proveitos que ela oferece não está envolvido em processos pedagógicos complicados, e sim 

no próprio interesse que ela desperta nos seus praticantes. E quando há motivação no sistema 

ensino-aprendizagem tudo  torna-se mais simples. 



23 
 

Refletindo a capoeira como prática altamente difundida e aceita por vários 

segmentos das sociedades em que ela é praticada, trazendo em si vários fatores para a 

educação, pois em um só tema se reúnem atividades físicas, através de seus movimentos 

peculiares, o ritmo dos instrumentos que acompanham as rodas, a dança como arte integrada, 

cultura e história, formando um conjunto de rara utilidade, penso então que ela deve ser 

melhor aproveitada e empregada de maneira eficiente e benéfica, satisfazendo tanto o 

educador, por realizar um trabalho com  efetividade, quanto ao aluno, por estar em contato 

com algo que tanto o cativa.  

                 E porque não utilizá-la como instrumento educativo para a paz, desde que a cultura 

de paz, é “algo possível de ser construído em todos os espaços?” (MATOS e MACEDO, 

2010, p. 61). A escola de capoeira pode ser concebida como um espaço de formação para a 

não-violência, desde que a capoeira, apesar de ser uma luta, traz em si elementos filosóficos e 

educativos que prezam pelo respeito, pela disciplina, pela cooperação, entre outros aspectos?  

O professor de capoeira pode então ser um educador para a paz, quando devidamente 

compromissado com essa educação e quando capacitado para tal?  

                 Por apostar nas afirmativas para esses questionamentos acima, e movida pelo 

interesse em colaborar para a construção da paz é que me propus a realização desse estudo, 

centrado na formação de 20 educadores da AZC em Cultura de Paz, com o intuito de perceber 

o entendimento de cada participante acerca desse tema e onde encontrei as respostas para   a 

pergunta que move a dinâmica dessa pesquisa: Em que medida essa formação contribuiu na 

prática docente desses profissionais com relação a uma educação voltada para a  promoção de 

uma cultura de paz em seus respectivos núcleos de ensino? 

 

1.2. Associação Zumbi Capoeira - AZC: O cenário da pesquisa 

          

Inicio esse ponto dando-me o direito de trazer à memória conteúdos vividos, 

evocando momentos de grande significação em minha existência, tal qual foi a fundação da 

AZC. Pouco tempo depois da constituição do Grupo Nação Capoeira e minha formatura como 

mestra, recebi a visita dos amigos, Mestre Lula e Mestra Carla trazendo-me a proposta de 

juntamente com Mestre Amaral, nos unirmos em uma só legenda com o objetivo de fortalecer 

a capoeira e trabalhar pelo seu desenvolvimento. A parceria entre nós era constante, assim 

como a sintonia nos propósitos abraçados e, portanto, a união entre nossos respectivos grupos 

facilitaria a tarefa a que nos propúnhamos. O primeiro passo foi conversar com Mestre 



24 
 

Amaral. Depois iriámos conversar com nossos alunos. Deixo claro que esse esforço de união 

não foi fácil, para nenhum de nós que recebíamos o convite. O empenho foi em conjunto, de 

mestres e alunos. Saiam de cena os grupos Axé, Ginga e Nação Capoeira para surgir a 

Associação Zumbi Capoeira.  

                  Faço questão de deixar esse registro nesse estudo, para que os fatos não sejam 

distorcidos ou esquecidos. Para que a história dos que estiveram envolvidos nesses 

acontecimentos se mantenha íntegra e contada como realmente ocorreu.  Faço isso em nome 

da coragem e do desprendimento que eu e Mestre Amaral, juntamente com nossos alunos da 

época, tivemos ao aceitar o convite de tão queridos companheiros de jornada capoeirista, para 

a unificação de nossos trabalhos. Em nome da amizade que tantas vezes anunciamos. Que ela 

seja fortalecida pelos acontecimentos verdadeiros que recordamos, pois, “a nossa riqueza são 

os pensamentos que pensamos, as ações que cumprimos, as lembranças que conservamos e 

não deixamos apagar e das quais somos o único guardião (GROSSI E FERREIRA, 2001, p. 

32).  

                 Esclareço que o nome Zumbi foi utilizado pela primeira vez em 1983 por Mestre 

Ema, sendo utilizado posteriormente para oficializar a fundação da AZC.  A sede da 

instituição localiza-se na Avenida da Universidade, nº 3.170, no bairro Benfica, e sua 

presidência está atualmente com Mestra Carla, que assim expressa, sobre as finalidades da 

instituição:   

 
 A AZC foi criada, primeiro pela paixão que temos pela capoeira, e porque 

acreditamos  em tudo que ela de bom pode oferecer; e como tudo que é bom deve 

ser repartido com as outra pessoas, em segundo lugar para sua divulgação e seu 

ensino. 

 
 
                   Mestra Carla relatou que havia se iniciado na capoeira porque gostava de fazer 

coisas diferentes, e queria também ficar mais próxima dos amigos. Ressaltou que “no começo 

não tinha esse amor pela capoeira, só depois, com o tempo fui vendo toda a sua beleza... Fugi 

muito desse compromisso de abraçá-la e divulgá-la, mais não teve jeito”. Ao se referir sobre a 

filosofia da AZC, enfatiza: 

 

Capoeira é também filosofia de vida e dentro dessa ótica nós pregamos  e prezamos 

pelo trabalho social, pela formação  humana na verdade... Dentro desta abertura que 

a capoeira nos dá, trabalhar a cidadania, proporcionar que nossos capoeiristas sejam 

seres humanos melhores, sejam críticos... Que saibam  diferenciar  o que é bom do 

que é ruim para a  coletividade... Temos que lembrar que vivemos em comunidades, 

uma sociedade, coletivamente. O que cada um faz de bom ou ruim vai ter 



25 
 

consequências no todo. Cidadania exige transformação individual em tudo que é 

sentido. 

 

                   As palavras de Mestra Carla recordam o pensamento de Nestor Capoeira (1992, 

p. 139) ao referir-se “aos tempos bicudos e difíceis”, enfatizando que no seu entendimento, a 

saída para dias melhores não se encontra em revoluções sociais, ou em mudanças políticas e 

econômicas, mas em “uma mudança na forma de ser e pensar de cada indivíduo”. Para esse 

autor, através dessa mudança individual, acontecerá a mudança coletiva. Na filosofia da AZC, 

expressa nas palavras de sua presidente, a capoeira pode dar uma valiosa contribuição nesse 

sentido.  

                   A AZC, como toda escola de capoeira, adota um sistema de graduação, através de 

cordões coloridos, para definir o estágio de aprendizado de seus alunos. A cor dos cordões ou 

corda, varia de escola para escola. Na AZC temos o seguinte sistema: 

1 – Corda azul;  

2 – Corda azul com uma ponta branca (intermediária infantil);   

3 – Corda azul com duas pontas brancas (intermediária infantil);    

4 – Corda azul e branca;  

5 – Corda azul e branca com as duas pontas brancas;  

6 – Corda azul e branca com as duas pontas azuis;  

7 – Corda marrom;   

8 – Corda marrom e branca;  

9 – Corda verde (1º estágio de instrutor); 

10 – Corda verde e branca (2º estágio de instrutor); 

11 – Corda amarela (1º estágio de professor); 

12 – Corda amarelo e branca (2º estágio de professor); 

13 – Corda roxa (1º estágio de professor); 

14 – Corda roxa e branca (2º estágio de professor); 

15 – Corda vermelha (1º estágio mestre);  

16 – Corda vermelha e branca (2º estágio mestre);  

15 – Corda branca (3º estágio mestre);  

                   A primeira corda, de cor azul, é entregue ao aluno em um evento especial 

denominado batizado, “ritual para iniciação do aluno nos caminhos mais profundos da 



26 
 

capoeira” (AREIAS, 1983, p. 103), ocasião em que é apresentado oficialmente no meio 

capoeirista, e onde recebe um apelido, com o qual será chamado desse dia em diante, pelos 

demais praticantes. Caso não tenha apelido, o novo capoeirista é chamado por um de seus 

nomes, de acordo com designação de seu mestre.  

                   A partir da corda verde, o aluno é considerado apto para ministrar aulas, com a 

supervisão de algum mestre da associação, e deve contar no mínimo com 18 anos de idade. 

Dessa fase em diante, o tempo para a troca da graduação fica mais prolongado, e os 

candidatos a subir de estágio são avaliados, não só pelo aprendizado prático da capoeira, mas 

também pela disciplina, compromisso, respeito e responsabilidade, entre outras posturas, 

apresentadas dentro e fora das rodas de capoeira, além do conhecimento da história, filosofia 

e tradições inerentes a essa luta-arte. A avaliação fica a cargo dos mestres que compõem o 

Conselho de Mestres da AZC: Mestre Lula, Mestra Carla, Mestre Ema, Mestre Buldog, 

Mestre Biscui, Mestre Esquerda, Mestre Pão. Fique claro então que considero neste estudo, 

como educadores, todos aqueles que a partir do cordão verde, estão ministrando aulas de 

capoeira.  

                O ensino da capoeira é realizado na sede da AZC e em mais 7 núcleos espalhados 

por Fortaleza. Cada núcleo é constituído de um ou mais espaços de aula, que ficam sob a 

responsabilidade de um ou mais de um educador, funcionando no mínimo duas vezes por 

semana. Em cada espaço de aula pode funcionar uma ou mais turmas de alunos. Os 

educadores que estão à frente desses espaços constituem o grupo alvo dessa pesquisa, 

conforme apresento no ponto seguinte. 

 

1.3. Educadores da AZC: Os sujeitos da pesquisa 

 

                O grupo pesquisado é constituído por 20 educadores, apresentados a seguir, com 

seus respectivos núcleos de ensino. Cada núcleo tem o nome da comunidade ou comunidades 

em que estão inseridos. Nos núcleos em que há mais de um educador, as turmas de alunos são 

divididas de acordo com o estágio de aprendizado em que se encontram. Cada educador fica 

responsável por uma delas. Os educadores estão sendo apresentados com os nomes ou 

apelidos, com os quais são conhecidos no meio capoeirista, e que recebem no dia do seu 

batizado na capoeira, além do estágio de aprendizado em que se encontram atualmente, 

conforme o quadro de cordas apresentado anteriormente. 

 



27 
 

1.3.1 Núcleo AZC Barra do Ceará 

 

 

                                       
Foto 1 – Aula Núcleo AZC Barra do Ceará (2013)       

               

                 O Núcleo AZC Barra do Ceará, funciona nas dependências do Centro Urbano de 

Cultura, Arte, Ciência e Esporte – CUCA, localizado na Av. Presidente Castelo Branco, nº 

6.417, na Barra do Ceará. É supervisionado por Mestre Lula, que ministra aulas com a 

colaboração dos Instrutores Nenê e Renath às segundas, quartas e sextas feiras, de 19h00m às 

21h00m para cerca de 50 alunos, com idade  entre 11 e 25 anos. Além do ensino da capoeira, 

o espaço é direcionado para capacitações, reuniões de Diretoria da instituição e Conselho de 

Mestres, encontros dos educadores, entre outras atividades.  

                   Mestre Lula, tem 35 anos no meio capoeirista. Dedica o seu tempo disponível ao 

ensino e divulgação dessa luta-arte, que para ele é indissociável de sua vida: “para mim a 

capoeira é tudo, minha filosofia, meu almoço, minha janta, minha água de beber. Minha 

família foi construída na capoeira, minha esposa conheci na capoeira, tudo de bom que tenho 

hoje foi a capoeira quem me deu”. 

                   Para o Instrutor Nenê, seu namoro com a capoeira começou há 13 anos. De lá 

para cá, muita coisa tem mudado para ele por “obra da capoeira”, pois com ela aprendeu a  

relacionar-se melhor com as pessoas,  a ter controle emocional: 

 



28 
 

A prática da capoeira exige que você controle suas emoções, não perca a cabeça, 

senão pode machucar, até matar e isso não é bom.  As pessoas não gostam de gente 

esquentada, isso afasta as amizades. 

.  

 

                   O Instrutor Renath iniciou na capoeira há 13 anos atrás, primeiro como defesa 

pessoal, e com o tempo, viu que essa luta arte foi além de suas expectativas, tendo-a hoje 

como parte importante de sua vida, caminho para autoconfiança e autoconhecimento:  

 

 

É onde encontro minha paz, minha alegria. É minha terapia, minha ligação com a 

espiritualidade. Onde construí e continuo construindo amizades maravilhosas. Não 

sei o que seria de mim sem a capoeira. É nela que reforço a confiança em mim 

mesmo e onde me conheço um pouco mais a cada dia e tento mostrar esse caminho 

para meus alunos. 
 
 
                   Nas falas dos educadores desse núcleo, a prática da capoeira aparece como 

instrumento de transformação, desenvolvimento pessoal e autoconfiança. Nesse sentido, Zych 

e Kuhn (2011, p. 7) referem-se à capoeira como “um processo de trabalho e transformação 

gradual e progressivo”, tornando seus praticantes mais conscientes, a partir do momento em 

que o capoeirista vai (re)conhecendo-se e reciclando-se, ou seja, autoconhecendo e 

transformando sua realidade íntima. 

 

1.3.2 Núcleo AZC Canindezinho 

 

                   O Núcleo AZC Canindezinho funciona sob a supervisão de Mestre Amaral, que 

está no meio capoeirista há 30 anos. Ministrou aulas em várias instituições. Atualmente 

divide-se entre a supervisão desse núcleo e a atividade de vendedor na Empresa Souza Cruz. 

Sobre a capoeira comenta: “Não existe nada comparável a ela... Sua riqueza é imensa e 

precisa ser aproveitada melhor... Ser mais valorizada”.   

Esse centro de ensino é constituído pelo Professor Macarrão, pela Instrutora 

Chaveirinho e o Instrutor DJ, que ministram aulas nas seguintes instituições: Professor 

Macarrão e Instrutora Chaveirinho: EEF Florival Alves Seraine, Rua Paranaguá, nº 255, 

terças e quintas feiras, de 18h00m às 20h00m. O espaço conta com 30 alunos, com a idade 

entre 12 e 19 anos. E.E.F.M Senador Osíris Pontes, Rua Divina, nº 150; quartas feiras, de 

18h00 às 20h00m e sábados das 14h00m às 16h00m.  Nas aulas de capoeira nesse espaço, 

participam 25 alunos, com a idade entre 14 e 18 anos. 



29 
 

                            
FOTO 2 – Aula Núcleo AZC Canindezinho (2013) 

 

   

O Professor Macarrão treina capoeira há 15 anos. Graduou-se em Educação 

Física movido pela paixão por esta luta-arte, que para ele é “uma filosofia de vida” da qual 

não consegue sequer “se imaginar afastado”. Ele atualmente dedica-se ao ensino da capoeira e 

a gerência da Academia Estilo Saudável, fundada por ele e sua esposa, a Instrutora 

Chaveirinho, que também pratica capoeira há 15 anos. Nas palavras dela, a capoeira tem-lhe 

proporcionado mais que o aprendizado de golpes e movimentos, mais também amizades 

sinceras e duradouras: “minha segunda família está na capoeira. Por mais que se tenham 

problemas uns com os outros, sabemos que é para vida toda... É isso, capoeira é para vida 

toda”.  

O Instrutor DJ ministra aulas para 20 alunos, na faixa etária entre 10 e 15 anos, 

na E.E.F. José Airton Teixeira, Rua Alfredo Mamede, s/n, às terças e quintas feiras, de 18h00 

às 20h00m.  Divide-se atualmente entre o ensino da capoeira, na qual está há 15 anos e o 

trabalho como repositor em supermercado do Bairro Canindezindo, onde reside desde que 

nasceu. Capoeira para ele é “mais que uma arte marcial, é uma forma de levar a vida, porque 

o bom capoeirista tem que ser também uma boa pessoa”.  

Ressalto que esses educadores foram meus alunos na época em que ensinava 

capoeira na E.E.F.M Senador Osíris Pontes. Os laços de afeto continuam firmes até hoje. 



30 
 

Caminhamos hoje em grupos separados, compreendendo que fazemos parte de um mesmo 

movimento, que visa preservar e divulgar a capoeira em seus fundamentos e tradições.         

                   De forma geral, a capoeira está no cotidiano dos educadores, constituindo-se 

como uma maneira de viver, da qual não conseguem no momento, imaginarem-se afastados. 

É possível também perceber que a interação grupal proporcionada com a prática da capoeira, 

colabora na construção de laços de afeto, quando os seus adeptos passam a sentir-se como 

membros de uma família.  Isso porque o “grupo de capoeira é um espaço construído através 

de pessoas que se identificam com a música, com os movimentos, com a história e com toda 

uma estrutura específica dessa luta arte” (RODRIGUES, 2005, p. 6). 

 

1.3.3 Núcleo AZC Esperança/Santa Rosa 

 

 

                                            
FOTO 3 – Aula Núcleo AZC Esperança/ Santa Rosa (2013) 

 

                   O Núcleo AZC Esperança/Santa Rosa é supervisionado por Mestre Lula e 

constituído pelos educadores Instrutor Dalsin e Instrutor Artimanha, responsáveis pelo ensino 

da capoeira na EEFM Professora Adélia Brasil Feijó, localizada na Av. Contorno Sul, nº 

1540, Conjunto Esperança, aos sábados de 10h00m às 12h00m e na EMEIF Marieta Guedes, 

situada na Rua Cônego de Castro, nº 4701, Parque Santa Rosa, às terças e quintas feiras, das 



31 
 

19h00m às 20h30m.  Esses dois espaços contam cada um com 15 alunos com idade variando 

entre 09 e 12 anos. 

                  O Instrutor Dalsin tem 19 anos de vivência no meio capoeirista, prepara-se para 

prestar vestibular e vê a capoeira “como ferramenta de inclusão social... pacificadora de 

conflitos na verdade”. Segundo ele “os alunos podem até querer se estranhar dentro da roda”, 

mas acabam acertando as diferenças, jogando, “no combate fingido que é a capoeira”. 

                  As palavras do Instrutor Dalsin revelam uma compreensão mais aprofundada 

acerca da capoeira, pautada no conhecimento do processo histórico que lhe deu origem, 

primeiro como arma de libertação, desenvolvido com o passar do tempo como jogo atlético, 

cuja prática possui finalidades para além do aprendizado de ataques e defesas. Nesse sentido, 

afirma Mestre Pastinha (1988, p. 31):  

 

 

A capoeira não visa, exclusivamente, preparar o indivíduo para a defesa ou o ataque, 

mas, desenvolver, ainda que por meio de exercícios físicos e mentais, um verdadeiro 

estado de equilíbrio psicofísico, fazendo do capoeirista um autêntico desportista, um 

homem que sabe dominar-se antes de dominar o adversário. 

 
 

                   O “autêntico desportista”, ou seja, o “verdadeiro capoeirista” é aquele que pratica 

e ensina a capoeira, situando-a não somente como um conjunto de golpes e contragolpes, mas 

levando em conta os benefícios que ela pode oferecer. Entre esses benefícios, o Instrutor 

Artimanha, capoeirista há 23 anos, assinala a capoeira como instrumento propiciador da 

formação humana para a cidadania, quando enfatiza que sua prática tem colaborado muito 

para seu crescimento, “na formação do que eu sou hoje, na minha formação como ser 

humano, cidadão”.  

 

1.3.4 Núcleo AZC Bela Vista/Vila Pery 

 

                  O Núcleo AZC Bela Vista/Vila Peri, supervisionado por Mestre Dery, conta com a 

colaboração do Professor Mano, da Contramestra Darlyane e os Instrutores Lanterna, Léo e 

Cristal, assim divididos: Mestre Dery, Professor Mano, Instrutor Lanterna e Instrutora Cristal: 

CSU Bela Vista; segundas, quartas e sextas feiras, das 19h00m às 21h00m.  Esse espaço é 

frequentado por 40 alunos, com idade entre 14 e 20 anos.  

 



32 
 

                             
Foto 4 – Aula Núcleo AZC Bela Vista/Vila Pery  (2013) 

                     

Mestre Dery tem 26 de anos na capoeira e a vê como um estilo de vida, em que 

“se aprende a ver a vida com mais igualdade, a ser mais humano, sem preconceito e sem 

machismo”. Divide-se atualmente entre o ensino da capoeira e a atividade de designer gráfico.  

O Professor Mano também está na capoeira há 26 anos. É amigo de infância de 

Mestre Dery. Os dois começaram juntos a treinar capoeira. Para o educador, a capoeira além 

de ser uma excelente atividade física, “é uma oportunidade de fazer muitas amizades, de 

integração com muitas pessoas”. 

Mais uma vez a capoeira é vista como elemento de integração e socialização entre 

seus adeptos, de acordo com as palavras do Professor Mano. Mestre Dery traz em sua fala 

vários elementos que dizem respeito à capoeira como esporte, que se presta a formação 

humana com vistas à cidadania, em que elementos como igualdade, superação de preconceitos 

e do machismo emergem como colaborações surgidas de sua prática diária e do estudo do 

conhecimento de sua história e de seus fundamentos.   

O Instrutor Lanterna está no meio capoeirista há 10 anos. Para ele a capoeira “é 

tudo”‟. O tudo nesse caso engloba família, amizade, amor, lição de vida e superação, como é 

perceptível em suas palavras: 

 

 

Tenho outra família na capoeira, além da minha esposa, amigos, é onde aprendo 

todo dia. Vivia fechado, não tinha coragem de me expressar, falar. Tinha vergonha 

de tudo, até de respirar perto das pessoas. Hoje não tenho mais medo de me mostrar 

e agradeço à capoeira. 



33 
 

                  A Intrutora Cristal é casada com o Instrutor Lanterna. Conheceram-se na 

capoeira como todos os outros casais que apresentei anteriormente.  Ao falar do que a 

capoeira representa para ela, responde com uma palavra: mudança. Peço para explicitar as 

mudanças e ela recorda emocionada:  

 

 

Eu vivia envolvida com pessoas que não faziam coisas legais e era assim que eu ia 

acabar, em um caminho difícil e sem futuro, se não tivesse conhecido a capoeira. Foi 

através dela que eu consegui mudar de vida, ter uma nova e melhor opção de vida. 

 
 
 

Para esses educadores a prática da capoeira tem auxiliado na superação de 

dificuldades internas, como a  timidez e a falta de confiança em si mesmo, como no caso do 

Instrutor Lanterna. Para a Instrutora Cristal o ingresso na capoeira proporcionou uma 

mudança importante em sua vida, levando-a a afastar-se de práticas ilícitas e das possíveis 

complicações advindas delas. 

A Contramestra Darlyane e o Instrutor Léo ensinam capoeira no Colégio Eça de 

Queiroz, nº 611, Vila Peri; terças e quintas feiras, de 15h00m às 17h00m As aulas são 

ministradas para 20 alunos, na faixa etária entre 10 e 14 anos.  

A Contramestra Darlyane está no meio da capoeira há 20 anos. É casada com 

Mestre Dery. Leciona Educação Física na escola citada, além do ensino da capoeira. Em sua 

visão, “ser um bom capoeirista é ser um bom cidadão”.  

O Instrutor Léo, por sua vez, começou a treinar capoeira há 14 anos. Atualmente 

divide seu tempo, entre suas atividades como policial do Ronda do Quarteirão, e o ensino da 

capoeira. A capoeira, em suas palavras, tem colaborado muito em sua formação como ser 

humano, principalmente no tocante às posturas, diante das situações do cotidiano:  

 

 

Na roda de capoeira você aprende a sair de muitas situações. Isso é para levar para a 

vida lá fora. Ela tem me ensinado a sair de várias situações na roda da vida, ou 

melhor, entrar e sair da melhor forma, sem me machucar ou machucar os outros.  

 

 

              Está implícito nas palavras dos educadores, a possibilidade da prática desse jogo 

atlético contribuir para que o capoeirista tenha mais responsabilidade e consciência de seus 

atos, não só como representante da escola de capoeira na qual estão inseridos, mas também 

como indivíduos que fazem parte de uma sociedade. Dentro e fora das rodas de capoeira, o 

capoeirista vai tentando se posicionar melhor, tentando viver bem consigo mesmo e com as 

outras pessoas em geral.   Como afirma Costa (1983, p. 83): 



34 
 

Tornando-se uma rotina, a prática da capoeira, que é desportiva, física, cultural e 

política, se reflete na disciplina do praticante e ele passa então a tornar-se muito 

mais consciente de sua condição de cidadão, ocasião em que paralelamente, também 

tem melhor consciência no jogo, na música, nos rituais capoeirísticos.  

 

 

1.3.5 Núcleo AZC Bom Jardim 

 

                              
Foto 5 – Aula Núcleo AZC Bom Jardim (2013) 

           

                   O Núcleo AZC Bom Jardim é supervisionado por Mestra Carla, que partilha o 

ensino da capoeira com os Instrutores Robério e Joclécio,  na Escola Municipal Raquel Viana 

Martins, localizada na  Rua Tucunduba, s/n no bairro do Bom Jardim, com aulas ministradas 

às terças e quintas feiras, das 19h00 às 2100h para 40 alunos, cuja faixa etária varia entre 12 e 

18 anos. 

                   Mestra Carla está na capoeira há trinta anos. Como disse anteriormente, ela é a 

atual presidente da AZC e vive dedicada ao ensino e divulgação da capoeira. É casada com 

Mestre Lula. Para ela “viver sem capoeira é não viver... Só quem pratica capoeira pode 

entender minhas palavras”.  

 O Instrutor Robério tem 11 anos de vivência na capoeira e foi através dela que 

conseguiu relacionar-se melhor com as pessoas: “eu era muito tímido, isso me atrapalhava. A 

capoeira me fez vencer essa dificuldade... Me fez um líder”. O educador, além do ensino da 



35 
 

capoeira, tem a profissão de vendedor. Para ele não seria possível trabalhar também com 

vendas se não tivesse superado a timidez: a capoeira me deu essa oportunidade”. 

O Instrutor Joclécio também convive com a capoeira há 11 anos. Quando refere-

se à capoeira, deixa claro que amadureceu bastante com sua prática, a quem deve “sua 

formação de ser humano como é hoje, com posturas melhores diante da vida, com mais  

educação”. 

De forma geral, para os educadores desse núcleo, a prática da capoeira está 

intrínseca em suas vidas, e através dela, estão conseguindo superar algumas dificuldades 

internas, ampliando a autoconfiança, vivenciando atitudes mais sadias no cotidiano.  Segundo 

Zych e Kuhn (2011, p. 3) “a capoeira oferece a todos - independente de sexo, raça, idade ou 

nível social – crescimento pessoal, oportunidade de obter mais confiança em si, em seus 

direitos à felicidade e à vida”.   

 

1.3.6. Núcleo AZC Pirambú 

 

                   O Núcleo AZC Pirambú é supervisionado por Mestre Lula. O ensino da capoeira 

é de responsabilidade do Professor Jackson e da Instrutora Baianinha, que realizam as aulas 

na quadra do Calçadão Vila do Mar, às terças e quintas feiras, das 19h00m às 21h30m para 50 

alunos entre a faixa etária de 06 a 12 anos, divididos em duas turmas.   

 

 

                                                                                                              
Foto 6 – Aula Núcleo AZC Pirambú (2013) 



36 
 

                   Para o Professor Jackson a capoeira tem-lhe auxiliado a ser mais “responsável, 

honesto, irmão, companheiro e me fez ser o homem que sou hoje... São 19 anos de 

aprendizado, não são 19 dias”. Para o educador a capoeira tem ajudado muitas crianças e 

jovens a saírem da ociosidade e das ruas e, consequentemente, das drogas e da 

marginalização, principalmente no Pirambú, bairro onde reside desde a infância.  

                   A Instrutora Baianinha afirma que nos 6 anos de vivência na capoeira tem 

aprendido a “ser mais humilde, a vencer preconceitos... Começar a ensinar capoeira na 

periferia me fez ter outro olhar para as pessoas que nela vivem”. A educadora acrescenta que 

entrava em frequentes conflitos com a mãe, que não via com bons olhos o fato da filha 

praticar capoeira e frequentar “lugares como o Pirambú”. Apesar de ter receios quanto ao 

ambiente, a Instrutora Baianinha relata que seus temores e sua opinião sobre o local foram 

mudando com o tempo. 

 

1.3.7. Núcleo AZC Jardim Iracema 

         

                  O Núcleo AZC Jardim Iracema é supervisionado pelo Mestre Lula. O ensino da 

capoeira é de responsabilidade dos Instrutores Fabiano, Regiane e Naldo. As aulas funcionam 

no Espaço Cultural Iracema, Rua da Misericórdia nº 288, no Jardim Iracema, às terças e 

quintas feiras, das 19h00 às 21h00m para 30 alunos, com idade  entre 05 e 14 anos.  

 

 

                                 
Foto 7 – Aula Núcleo AZC Jardim Iracema (2015) 



37 
 

                   A capoeira entrou na vida do Instrutor Naldo há 16 anos, através de um amigo 

capoeirista, que o levava com frequência para assistir as aulas das quais participava. Só depois 

de um ano resolveu iniciar seu aprendizado. Para o referido educador, a capoeira é parte 

indissociável do seu cotidiano, ele não consegue imaginar-se hoje sem sua prática: “sem ela 

falta alguma coisa. É o complemento do meu dia a dia, meu estilo de vida”.  

                  O Instrutor Fabiano pratica capoeira há 14 anos. Para ele a capoeira “é vida”, 

pois a pratica diariamente, proporcionando-lhe a ampliação dos relacionamentos sociais: 

 

 
Estou na capoeira de segunda a segunda, quando não é dando aulas, é visitando 

alguma outra escola de capoeira, conhecendo gente nova. Esse é o aspecto que mais 

me prende na capoeira, a possibilidade de conhecer gente nova a cada dia, pessoas, 

lugares. 

 

 

                  Casada com o Instrutor Fabiano, a Instrutora Regiane pratica capoeira há 13 

anos. Relata que tem se tornado mais responsável em todos os aspectos depois de seu ingresso 

na capoeira, pois foi onde encontrou “uma nova família”. O filho de 4 anos  está dando seus 

primeiros passos na capoeira, o que a deixa feliz, pois além de ficarem mais tempo juntos, 

conhecem os benefícios  do esporte, principalmente para as crianças: 

 

 

Ensinar capoeira para crianças é educar através do esporte. A disciplina exigida na 

hora da aula, o respeito para com todos, a amizade entre os membros do grupo, a 

cooperação na hora das aulas, pois existem momentos realizados em duplas, ou até 

mesmo com o grupo todo, como no caso da roda.   São aspectos educativos 

desenvolvidos na capoeira e levados pelos pequenos capoeiristas para a vida, fora do 

núcleo de ensino.  

 

 

                  Nas palavras da educadora fica claro que a capoeira é ferramenta importante, que 

auxilia na construção do comportamento e da educação de crianças. Além de apresentar  

características que proporcionam aos seus praticantes o desenvolvimento da força, agilidade, 

equilíbrio físico e emocional, coordenação motora criatividade, percepção espacial, 

raciocínio, a capoeira contribui também para  a formação  do caráter do  praticante, a medida 

que  proporciona o desenvolvimento de sua personalidade e influencia nas mudanças de 

comportamento. 

                  Há muito que se discutir sobre a capoeira e seus múltiplos benefícios e aspectos. O 

desenvolvimento desses debates, no entanto, se dará na medida em que esse estudo for se 

ampliando e consolidando. Para finalizar, após essa breve exposição sobre o grupo 

pesquisado, ressalto que a AZC conta atualmente com 335 alunos, divididos nos núcleos 



38 
 

apresentados, sendo que o Núcleo Pirambú, em comparação com os demais, possui o maior 

número de aprendizes.  Atribuo isso ao fato da AZC ter iniciado seu trabalho nessa 

comunidade, onde funcionou por muitos anos a sua sede, que além de servir para o ensino da 

capoeira, era local de frequentes eventos que reuniam o meio capoeirista. 

                   Todos os mestres, contramestres, professores e instrutores citados participaram da 

formação. No entanto, três meses após o término do processo formativo, Mestre Dery,  

solicitou seu desligamento  da AZC, transformando o Núcleo Bela Vista/Vila Pery no Grupo 

Axé Zumbi de Capoeira. Esse fato não invalida a contribuição da Formação em Cultura de 

Paz na vida desses educadores, assim como suas contribuições durante o processo formativo, 

motivo pelo qual utilizo as falas de alguns desses educadores no desenvolvimento desse 

estudo. Algumas dificuldades com relação ao espaço de ensino também foram averiguadas no 

Núcleo Pirambú, conduzindo os Instrutores Jackson e Baianinha a integrarem-se ao Núcleo 

AZC Barra do Ceará na realização de ações educativas voltadas para a paz.  

                   A seguir, apresento o caminho metodológico escolhido para a composição desse 

estudo.  

 

1.4. Trajetória metodológica: as Oficinas da Paz 

 

Pesquisar é dinamizar um conjunto de ações para se chegar à descoberta de novos 

conhecimentos em uma determinada área.   No dizer de Mello, Juliano, Collaço e Casagrande 

(2006, p. 13) “é investigação, é estudo, é vontade de descobrir, de desvendar algo que nos 

atormenta, que nos confunde ou que nos motiva”.  

Minha motivação maior para a realização desse estudo está vinculada ao meu 

desejo de colaborar na construção de uma cultura de paz, que engloba, de forma geral, o 

respeito à vida, a preservação do planeta em que vivemos, a observância diária dos direitos 

humanos, a busca pelo entendimento e respeito às diferenças e o fortalecimento da 

democracia. Colaborar nessa construção torna a pesquisa ainda mais prazerosa, quando ela é 

viabilizada através de outros temas relevantes e presentes na minha caminhada, como no caso 

da capoeira, pois conforme Matos e Vieira (2001, p. 19) “pesquisar é um processo educativo, 

construído ao longo da vida”, presente em cada momento vivido, nos relacionamentos nas 

ações diárias, isso tudo constituindo o “prazer de conhecer”. 

O prazer de conhecer vem justamente do olhar mais aprofundado que se direciona 

a algo que causa interesse, e  mobiliza a intenção e as ações da pesquisa, que necessita seguir 



39 
 

“uma metodologia de estudo e investigação do tema proposto” para assim “satisfazer a nossa 

necessidade de conhecer” (MELLO, 2006, p.14). Minha necessidade de conhecer com ampla 

liberdade teórica e metodológica (TRIVIÑOS, 1997), levou-me a optar no desenvolvimento 

desse estudo, pela abordagem qualitativa, pois esse tipo de investigação permite focalizar a 

realidade de forma complexa e contextualizada, desde que trabalho com “o universo de 

significados, motivos, aspirações, crenças, valores e atitudes” de sujeitos que se relacionam 

entre si e com o mundo, numa profundidade que não pode ser mensurada (MINAYO, 1994, p. 

21).   Ou seja, a população investigada, segundo Taylor e Bogdan (1998) é observada como 

um todo, centrando a atenção, especialmente, nos conhecimentos diários adquiridos por ela, 

em meio à vivência do fenômeno estudado. 

O presente estudo qualitativo tem característica de pesquisa-intervenção, pois 

realizei uma Formação em Cultura de Paz com os educadores da AZC.  Segundo Aguiar e 

Rocha (2003, p. 2) a pesquisa-intervenção vem “possibilitando a construção de espaços de 

problematização coletiva, junto às práticas de formação, potencializando a produção de um 

novo pensar/fazer educação”.  

Ao escolher esta proposta, espero contribuir para uma maior qualidade na prática 

pedagógica dos educadores da AZC, para que eles possam, após o processo de intervenção 

baseado em oficinas de cunho formativo, sem a presença de um pesquisador, inserir no seu 

cotidiano do ensino da capoeira, elementos constituintes de uma educação para a paz, 

colaborando para a construção de uma cultura de paz nos núcleos em que trabalham, na 

comunidade em que estão localizados esses núcleos, na cidade em que essas comunidades 

estão situadas, e assim por diante. Ou seja: pesquisar intervindo é ação coletiva de construção 

e transformação, em que “a relação pesquisador/objeto pesquisado é dinâmica e determinará 

os próprios caminhos da pesquisa, sendo uma produção do grupo envolvido” (AGUIAR e 

ROCHA, 1997, p. 97). Transformação social e mudança social envolvem a participação e 

ação conjunta de pesquisadores e pesquisados (ABADE e LIMA, 2009). 

                  Dentre os métodos e técnicas de intervenção, as oficinas têm se 

destacado por se evidenciarem como um espaço que envolve os sujeitos de maneira integral, 

no tocante as formas de pensar, sentir e agir, levando em conta aspectos objetivos e sociais, 

proporcionando uma aprendizagem para além da reflexão racional, combinando relações de 

afeto e produção (ABADE e LIMA, 2009).  

Para Rena (2006, p. 48), “a prática das oficinas consiste, precisamente, na prática 

do ofício de pensar e sentir sobre a vida, em vista de pequenas e grandes transformações”, 



40 
 

como a revisão de preconceitos e tabus, assim como a reconstrução de valores sociais e 

historicamente construídos. A oficina, segundo o autor, é o espaço em que ocorrem vivências 

e troca de experiências, onde “a história de cada um e a história de todos poderão ser 

reveladas e transformadas pela força dos argumentos e dos sentimentos compartilhados”. 

Nessa direção, a oficina é o espaço que possibilita a dimensão do encontro consigo e com o 

(s) outro(s).  

Seguindo essa ideia de transformação, Cuberes (1989, p. 3) conceitua a oficina 

como “um espaço de tempo e aprendizagem”, um caminho que conduz a uma maior 

aproximação com o objeto a conhecer, e oportuniza modificações recíprocas entre este e o 

sujeito que busca o conhecimento. É o ambiente em que ocorre o “desenvolvimento do 

potencial da capacidade criadora de todos aqueles comprometidos com a tarefa” (CUBERES, 

1989, p. 42).   

Das palavras de Cuberes (1989) emerge o pensamento de que o aprendizado nas 

oficinas é construído de forma dinâmica, através da interação entre educando e educadores, e 

os recursos instrucionais disponíveis. Vieira e Volquind (2002) acrescentam que essa 

interação também deve se dar com a realidade social, de forma que o conteúdo estudado seja 

integrado ao cotidiano dos participantes. Em minha concepção a integração conteúdo x 

cotidiano, faculta as transformações da realidade, em que o indivíduo está incluso.  Vieira e 

Volquind (2002, p. 12) alertam:   

 

 
A proposta das oficinas de ensino, para ser séria, gratificante e inovadora necessita 

criar um espaço para a vivência, a reflexão e a construção de conhecimento. Não é 

somente um lugar para se prender fazendo; supõe, principalmente, o pensar, o sentir, 

o intercâmbio de ideias, a problematização, o jogo, a investigação, a descoberta e a 

cooperação. 

 

 

                  Essas autoras esclarecem que a oficina deve ser caracterizada como uma realidade 

que integra três instâncias: o pensar, o sentir e o agir.  O equilíbrio entre essas dimensões é 

que promove a relação entre teoria e prática. Vieira e Volquind (2002, p. 12) recordam que 

nas oficinas a prioridade é sempre da ação, mas não desprestigia a teoria: 

 

Não podemos incorrer no erro de conceber oficina como  local onde qualquer pessoa 

adquire conhecimento, sem um mínimo de base teórica e metodológica. Em uma 

oficina de ensino, a teoria surge como necessidade para esclarecer a prática.  

 

 

 Sendo assim, seguindo a linha de pensamento dessas autoras, nas oficinas em que 

surgem situações-problemas, é imprescindível o aprofundamento do conhecimento, pois o 



41 
 

entrosamento entre teoria e prática, proporcionam uma melhor análise da situação em foco, e 

consequentemente, facilita encontrar as soluções mais cabíveis para a questão.       

Partindo para a formação de professores baseada em oficinas, encontro em Matos, 

Almeida Matos e Castro (2012, p. 1) a compreensão de que o processo formativo pautado 

nessa metodologia “colabora com o aprimoramento das práticas docentes, interferindo 

positivamente no desenvolvimento educacional de seus alunos”. É um momento em que 

ocorre a junção da teoria com a prática, que possibilita ao educador perceber quais atividades 

podem ser aplicadas em seus locais de ensino, enriquecendo sua prática diária (MATOS, 

ALMEIDA MATOS, CASTRO, 2012) a partir de seu desejo e empenho em aperfeiçoar-se, 

no intuito de colaborar  mais efetivamente com aqueles com os quais convive (MATTOS, 

2006).  

Guimarães (2006) por sua vez, enfatiza que a Oficina de Paz (nome que os 

militantes pela paz passaram a denominar as oficinas de formação para uma cultura de paz) é 

o lugar onde o grupo participante compartilha a construção da paz, através da troca de 

experiências, vivências, ideias e sentimentos acerca da pacificação. É o espaço de criação, 

descoberta e transformação, caracterizado pela edificação coletiva do conhecimento, em que 

se gestam as práticas para concretização da paz.  

Na Formação em Cultura de Paz dos educadores da AZC utilizei, como 

referencial, o instrumental para a capacitação de educadores em educação para a paz de 

Guimarães (2006), intitulado Aprender a Educar para a Paz, visando, principalmente, 

alcançar os seguintes objetivos:  

 

a) Formar multiplicadores na área da educação para a paz no meio capoeirista. 

 Diante da realidade conflituosa e violenta em que vivemos formar educadores 

para paz é contribuir para fortalecer os alicerces de uma cultura de paz na 

sociedade em que vivemos (GUIMARÃES, 2006).   

b) Organizar a AZC como um núcleo de educação permanente para a paz. 

Os núcleos de educação para a paz proporcionam a troca e o aprofundamento de 

experiências individuais e coletivas voltadas para a paz; são locais onde se gestam 

as formações e ações, que ensejam a efetivação de uma cultura de paz, em 

detrimento da cultura de violência vigente na atualidade (GUIMARÃES, 2006).  

c) Proporcionar a implantação de círculos de cultura de paz nos diversos espaços 

educativos da AZC.  



42 
 

Os círculos de cultura de paz foram baseados nos círculos de cultura de Paulo 

Freire (1921-1997).  Possibilitam estruturar a cultura de paz em muitos ambientes, “por seu 

acento participativo, dialógico e democrático” (GUIMARÃES, 2006, p. 16), reunindo pessoas 

que desejam  trabalhar pela paz.    

 Mobilizarei algumas discussões sobre os círculos de cultura de paz e os círculos 

de cultura de Freire (1983) no quinto capítulo, já que essa metodologia não foi utilizada por 

mim, mas pelos educadores da AZC, como mecanismo de construção coletiva de 

conhecimento relacionado à temática da paz, junto a seus alunos.    

  As Oficinas da Paz, conforme as orientações de Guimarães (2006), foram 

constituídas das seguintes etapas metodológicas:  

 

a) Integração: momento de convivência que oportuniza criar uma comunidade de 

trabalho. 

b) Sensibilização: enseja o despertar para a temática estudada. 

c) Aprofundamento da temática: proporciona a descoberta das nuances do tema 

enfocado. 

d) Síntese: sistematiza o saber grupal acerca da temática trabalhada. 

e) Reconstrução da prática: propicia a aplicação do conhecimento adquirido no 

intuito de colaborar para a mudança social, conduzindo os participantes a 

refletirem e discutirem em seus compromissos com o tema em questão. 

f) Avaliação: momento em que os participantes expressam seus sentimentos sobre 

o trabalho realizado durante o encontro, e avaliam o significado do aprendizado 

adquirido para suas vidas. 

g) Encerramento e confraternização: proporciona, através de uma música 

pertinente ao tema estudado, cantada por todos, a reafirmação dos  compromissos 

assumidos com a aquisição de novos conhecimentos, as descobertas, inquietações 

e perspectivas vislumbradas na aplicação da temática no dia a dia. 

 

Optei por desenvolver o curso em 10 oficinas, com duração de 3 horas cada uma, 

totalizando 30 horas/aulas.  Conforme solicitação do grupo pesquisado, foram realizadas duas 

oficinas a cada dia de encontro, sem intervalo entre elas. O grupo participante foi dividido em 

4 subgrupos,  denominados com os nomes de  capoeiristas famosos: Grupo Bimba, Grupo 

Pastinha, Grupo Besouro e Grupo Aberrê. Na última oficina os educadores reuniram-se por 



43 
 

núcleo, para traçar seus projetos de ações em cultura de paz, a serem aplicados nos seus 

devidos locais de ensino. A formação ocorreu  entre os dias 02 de junho de 2013 e 21 de julho 

de 2013  e as oficinas foram distribuídas, seguindo a orientação de Guimarães (2006) em 

módulos:  

O Módulo I foi introduzido na formação por mim,  pois senti necessidade de 

aprofundar o conhecimento dos participantes sobre o contexto histórico que deu origem a 

capoeira,  os conceitos a ela atribuídos e seus aspectos educativos. Constituiu-se de um  único 

momento:  

Oficina I: Capoeira, da senzala ao contexto educacional. 

 

                  O Módulo II teve como objetivo familiarizar e aprofundar os conceitos básicos de 

paz, não-violência e violência, presentes numa prática de educação para a paz e ficou assim 

distribuído:  

Oficina II: Nossa identidade mais profunda, educadores para a paz. 

Oficina III: Paz, caminho e meta. 

Oficina IV: Não-violência, a referência fundamental. 

Oficina V: Conversando sobre violências. 

 

                   O Módulo III proporcionou a apropriação dos temas básicos como cultura de paz, 

direitos humanos, resolução de conflitos e desarmamento, de acordo com a compreensão da 

Campanha Global de Educação para a Paz, através das seguintes oficinas: 

 

Oficina VI: Compreendendo as raízes da guerra e implementando uma cultura de 

paz.  

Oficina VII: Promovendo direitos humanos. 

                   Oficina VIII: Instrumentalizando a resolução não violenta de conflitos.       

 

  E por fim o Módulo IV, que abrangeu a apropriação do referencial metodológico 

em educação para a paz, através da proposta dos círculos de cultura de paz, e a organização 

dos educadores para os primeiros passos que viabilizaram a capoeira como instrumento 

educativo para a paz:  

 

Oficina IX: Multiplicando círculos de cultura. 



44 
 

Oficina X: Organizando a ação para a paz. 

 

Durante a oficina Organizando a ação para a paz, os educadores traçaram 

projetos de ações para a paz, aplicadas  em seus respectivos núcleos de ensino. Serão 

apresentados no Capítulo 4, intitulado Da formação à ação: Experiências de educação para a 

paz na AZC.  Em uma segunda etapa, os educadores implantaram os círculos de cultura de paz 

nos diversos espaços onde ministram suas aulas.  Acompanhei cada núcleo nas atividades 

delineadas, fazendo os registros necessários para subsidiar as análises finais do estudo, que 

me levaram ao entendimento da dimensão da contribuição dessa formação na prática 

profissional desses educadores. Também realizei cinco visitas a cada um dos núcleos de 

ensino da AZC, após a formação, no intuito de acompanhar as aulas e os círculos de cultura de 

paz, e perceber se os educadores estavam conseguindo inserir na prática cotidiana do ensino 

da capoeira, os elementos constitutivos de uma educação para a paz.  

 As oficinas de Formação em Cultura de Paz aconteceram nas dependências do 

Centro Espírita Lar de Francisco - CELARF, localizado na Rua Manoel Galdino, nº 3.900, no 

Bom Jardim, por ser um espaço de fácil acesso a todos os participantes, e possuir a estrutura 

necessária para o desenvolvimento do trabalho e as necessidades nele envolvidas, como salas 

para os grupos se reunirem, cozinha, refeitório e banheiros.  

É importante lembrar que estive com a diretoria da AZC no dia 15 de fevereiro de 

2013, para falar de minhas intenções em realizar a pesquisa com os  educadores, momento em 

que recebi o aval para a realização  da investigação, e  percebi a receptividade positiva de 

minha iniciativa. Combinamos então para o dia 10 de março de 2013 meu encontro com o 

grupo de educadores.  É necessário ressaltar que estava afastada das atividades de ensino da 

AZC há 8 anos, por isso o momento era tão especial. Senti-me  retornando às minhas raízes, 

reencontrando algo que fazia parte de minha vida há  35 anos e   tinha grande significado para 

mim.   

No encontro inicial comentei  que a capoeira, de sua origem até os dias atuais, 

passou de luta perseguida ligada a malandragem e a marginalidade,  para  um patamar de 

destaque significativo,  e hoje ela é reconhecida mundialmente nos seus vários aspectos: 

esportivo, cultural, artístico, educativo. Prossegui, ressaltando que a capoeira foi criada como 

arma de libertação para grande contingente de negros escravizados no Brasil, para sua defesa, 

e mais tarde passou a ser uma opção de lazer e manifestação cultural popular (AREIAS, 

1983).  Apesar dos avanços, ainda é possível perceber a violência, com muita frequência, nas 



45 
 

rodas de capoeira, dissipando e deturpando sua essência. Falei sobre o contexto em que 

vivemos, e pedi para refletíssemos se como educadores de capoeira, estávamos colaborando 

para reforçar a cultura de violência vigente na sociedade.  

Falei, então, sobre o meu projeto de pesquisa, dando ênfase ao curso de  

Formação em Cultura de Paz, convidando-os   a serem  parceiros na realização do estudo 

pretendido,  tornando-se multiplicadores da educação para a paz no meio capoeirista e fora 

dele. Fiquei satisfeita ao perceber pela fala de alguns, a receptividade e o sinal afirmativo com 

relação ao projeto e ao convite: 

 

“Falar de paz, estudar sobre paz, colaborar na paz só vai acrescentar ao nosso 

trabalho como capoeiristas, professores e seres humanos” (Instrutor Nenê). 

 

“A participação da AZC nesse projeto expressa o objetivo maior da Associação que 

é proporcionar a formação humana de nossos capoeiristas” (Mestra Carla). 

 

           Nos depoimentos, alguns educadores deixaram claro o entendimento da formação 

como algo que proporciona o crescimento dos participantes, não apenas no meio capoeirista, 

mas na vida de maneira geral. Para outros educadores, a formação de certa forma, vai 

possibilitar colaborarem na sociedade, diante de questão tão crucial na atualidade, referente ao 

aumento crescente da violência: 

 

É um momento todo especial para nós e tenho certeza terá resultados positivos e 

surpreendentes, para nós e a sociedade, não tenho dúvidas (Mestre Lula). 

 

A gente precisava de algo para se mexer, se sacudir, ajudar a sociedade a crescer, a 

AZC e nós em primeiro lugar que seremos esses educadores para a paz (Instrutor 

Renath). 

 

Acredito que com essa formação nos conscientizaremos de quem somos realmente e 

qual o nosso verdadeiro papel na sociedade; do jeito que está com tanta violência 

não pode ficar. Temos que fazer alguma coisa para mudar (Mestre Dery). 

 

 

                  Além das oficinas utilizei outras técnicas de coletas de dados, como o diário de 

campo e a observação participante, pois estou inserida no grupo pesquisado, e faço parte da 

AZC como relatado anteriormente. Fazer parte do grupo no qual realizei a pesquisa facultou-

me, através da observação, apreender os significados que seus componentes atribuem à 

realidade que os cerca e às suas próprias ações (LUDKE; ANDRÉ, 1986).  

                  No entanto, a observação só será um instrumento válido na investigação científica, 

se o pesquisador fizer registros detalhados sobre a descrição dos sujeitos, suas atividades, os 



46 
 

diálogos observados, entre outros procedimentos. Esses dados devidamente registrados no 

diário de campo, em conjunto com as observações pessoais do pesquisador, devem servir de 

base para reflexões analíticas, metodológicas ou éticas (LUDKE; ANDRÉ, 1986).  

                  A entrevista, “uma das mais simples técnicas, conhecidas e utilizadas na pesquisa 

educacional”, conforme Matos e Vieira (2001, p. 61), foi também utilizada para a coleta de 

dados. Entrevistei os educadores da AZC, para saber um pouco sobre o momento que 

entraram na capoeira e o seu significado para eles, entre outros tópicos. Também realizei 

entrevistas com alguns mestres de capoeira de outros grupos e associações de Fortaleza, no 

intuito de perceber as ideias e significados que atribuem à capoeira, aliada aos temas paz, 

cultura de paz e educação para a paz, inserindo-os no meio capoeirista. 

 Priorizei, para serem entrevistados, mestres cujos respectivos grupos e 

associações são bastante ativos no  movimento capoeirista cearense: Mestre Dourado: Grupo 

Capoeira Confiança –  GCC; Mestre Simpatia: Associação Cultura e Arte Simpatia – ACAS; 

Mestre Severo: Grupo Legião Brasileira de Capoeira – LBC; Mestra Paulinha Zumba: Grupo 

Cordão de Ouro – CDO; Mestre Magnata: Orun Àiyé Capoeira – OAC . Mestre Ulisses – 

Grupo Zumbi de Capoeira – GZC; Mestre Marrudo: Grupo Arte Capoeira – GAC; Mestre 

Dingo: Grupo Capoeira Mundi – GCM; Mestre Paulão Ceará: Grupo Capoeira Brasil – GCB; 

Mestre Armandinho: Grupo Capoeira Angola – GCA. 

 Por sua natureza interativa, as entrevistas proporcionaram explorar as categorias 

de estudo Capoeira, Cultura de Paz e Formação de Professores, com mais profundidade do 

que se fossem investigados através de questionários (ALVES, MAZZOTTI, 2002), 

permitindo aos entrevistados usar suas próprias palavras e critérios, expondo o que 

consideram realmente importante para si (ABRAMOVAY E CASTRO, 2003).   Isso porque 

os atores, ao invés de serem meros portadores de certas estruturas, são detentores de um saber 

relevante, componente de seu sistema de valores (ABRAMOVAY e CASTRO, 2003).   

 Utilizei a entrevista semi-orientada, por ser mais aberta, e realizada por meio de 

um roteiro previamente estabelecido, contendo entre outros, os tópicos “paz, cultura de paz e 

educação para a paz”, observando uma sequência lógica de pensamento o que possibilitou 

“maior flexibilidade nas respostas” dos entrevistados e “a obtenção de falas” que ajudam a 

“enriquecer ainda mais a temática abordada” (MATOS E VIEIRA, 2001, p. 63).   

 Aliado a esses passos, que concorreram para o desenvolvimento dessa 

investigação, fez-se necessário a realização de pesquisa bibliográfica, para num primeiro 

momento, definir as categorias de análises do estudo, e posteriormente fundamentá-las. 



47 
 

Elenquei autores, com os quais dialoguei no desenvolvimento desse trabalho que trouxeram 

suas contribuições teóricas relacionadas às categorias estudadas. Dentre estes predominam os 

seguintes: Capoeira: Rego (1968), Sousa (2006), Capoeira (1993, 1992, 1981), Costa (1993); 

Cultura de Paz: Guimarães (2006), Matos (2007, 2010, 2011, 2012, 2013), Jares (2002, 2003, 

2007) e Formação de Professores: Saviani, (2006), Tanuri, (2000), Freire (2003, 1996, 1997, 

1979, ). É o que apresento no próximo capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

2.  FORMAÇÃO DE PROFESSORES, CULTURA DE PAZ E CAPOEIRA: APORTES 

TEÓRICOS PARA UMA REFLEXÃO SOBRE A EDUCAÇÃO PARA A PAZ   

  

 
Vamos dar uma chance à nossa paz e a paz do mundo. Façamos a nossa parte, nos 

doando sem medo. Atitudes simples podem melhorar a vida. Nunca sabemos que 

resultados virão de nossas ações, mas se não fizermos nada, não existirão resultados. 

Espalhemos essa ideia. Transformemos o mundo a partir de nós.  Sejamos o espelho 

da mudança que estamos propondo. Sejamos a mudança que desejamos para o 

mundo (Mahatma Ghandi). 

 

 

 

Nesse capítulo apresento aportes teóricos relacionados às três categorias que 

compõem esse estudo: Formação de Professores, Capoeira e Cultura de Paz.  Iniciei traçando 

um breve histórico sobre a trajetória da formação de professores no Brasil, enfatizando 

aspectos discutidos sobre esse assunto na atualidade, que apontam, principalmente, para 

questões referentes à integração teoria e prática, valorização da postura crítico-reflexiva e  na 

busca de autoformação. Enfoquei também neste ponto questões referentes à formação do 

professor de capoeira e alguns aspectos que a compõem.   Em seguida discuti sobre as 

divergências de opiniões sobre a origem da capoeira, sua trajetória desde a sua criação até os 

dias atuais, dividida em três fases distintas: a escravidão, a marginalidade e o ensino nas 

academias, enfocando sua filosofia e alguns aspectos pedagógicos, que a vinculam a uma 

prática educacional, expondo a opinião de alguns mestres cearenses sobre o aspecto 

educacional da capoeira. Por último as discussões abordam apontamentos teóricos sobre 

cultura de paz, os antecedentes históricos da educação para a paz, assim como a 

ressignificação, principalmente, dos conceitos de paz e conflito. 

  

2.1. Formação de professores: os desafios atuais 

 

                 Refletir na educação remete diretamente a um desafio presente no meio 

educacional que vem suscitando inúmeros debates: a formação de professores.  Esse desafio 

torna-se maior por estar incluso em uma sociedade permeada por transformações constantes e 

aceleradas, que exige por sua vez uma educação comprometida com essas mudanças, na qual  

o educador é solicitado  a posicionar-se frente ao mundo e ao próprio ato educativo, tendo 

como base no seu desenvolvimento  “múltiplas linguagens e atentos olhares à diversidade” 

(HAGE, 2006, p. 2). Sendo assim, a formação docente é fator imprescindível para que a 



49 
 

educação alcance melhores resultados no que se refere ao desenvolvimento, tanto do 

professor, quanto do aluno. 

Pensar sobre a formação de professores no Brasil requer conhecer a realidade 

inerente a essa temática, recorrendo às pesquisas da área e seus respectivos pesquisadores, 

tomando como base as características educacionais brasileiras em diferentes épocas, 

considerando em um primeiro plano, os cursos para a formação docente, tecendo assim um 

breve percurso sobre sua história, que ajudará na compreensão das dificuldades atuais 

vivenciadas no meio educacional, assim como podem colaborar nas discussões acerca da 

necessidade de encontrar soluções possíveis, para uma formação docente de qualidade, que 

proporcione aos professores uma atuação competente. 

A questão da formação de professores, segundo Saviani (2009), surgiu pela 

primeira vez em 15 de outubro de 1827, com a promulgação da Lei das Escolas de Primeiras 

Letras, cujo artigo 4º, estipula a necessidade dos professores serem treinados no método 

mútuo de ensino, nas capitais das respectivas províncias e às próprias custas. O referido autor 

ressalta, que mesmo sem se ter uma referência direta à questão pedagógica, ficou clara a 

obrigatoriedade de um preparo didático.  

Com a promulgação do Ato Adicional de 1834 surgiram as Escolas Normais, 

inspiradas na Ècole Normal francesa, transferindo a responsabilidade da formação dos 

docentes para as províncias, ocorrendo aí a descentralização administrativa no ensino 

primário e secundário, assim como a interferência no sistema de formação de professores. 

Saviani (2009, p. 144) aponta o ano de 1835 para a criação da primeira Escola Normal em 

Niterói, destacando a criação de outras instituições similares a essa nas seguintes províncias: 

Bahia, 1836; Mato Grosso, 1842; São Paulo, 1846; Piauí, 1864; Rio Grande do Sul, 1869; 

Paraná e Sergipe, 1870; Espírito e Rio Grande do Norte, 1873; Paraíba, 1879; Rio de Janeiro 

(DF) e Santa Catarina, 1880; Goiás, 1884; Ceará, 1885; Maranhão, 1890.  

Em seus estudos, Tanuri (2000) informa que o curso nessas escolas tinha duração 

de dois anos e sua organização didática era muito simples, possuindo um ou dois professores 

para todas as disciplinas. O currículo muito rudimentar, não ultrapassava o nível de conteúdo 

dos estudos primários, acrescido de rudimentar formação pedagógica, limitada a uma única 

disciplina, Pedagogia ou Métodos de Ensino. A frequência ao curso era bastante reduzida e a 

infraestrutura das escolas, muito precária. Essas condições, em parte, justificam o fato de as 

Escolas Normais funcionarem em caráter intermitente, ou seja, estavam abertas em 

determinados períodos e fechadas em outros, sujeitas a frequentes medidas de criação e 



50 
 

extinção (SAVIANI, 2009). Por outro lado, Tanuri (2000) lembra que aliado a essas 

condições, eram poucos os atrativos para levarem a população ao magistério primário, seja 

pelo baixo salário oferecido ao profissional docente, seja pelo pouca consideração de que 

gozavam à época. Segundo a autora, somente a partir de 1870, as Escolas Normais 

conquistaram algum êxito, após a consolidação das “ideias liberais de democratização e 

obrigatoriedade da instrução primária, bem como da liberdade de ensino” (TANURI, 2000, p. 

64).  

 Pelo exposto, é fácil perceber que apesar de ter como finalidade a preparação de 

professores prevaleceu nas Escolas Normais a preocupação com a apropriação dos 

conhecimentos necessários às primeiras letras, sem levar em conta o preparo didático 

pedagógico. Esse padrão continuou predominando, até mesmo depois de instituídas em 1890 

as reformas na instrução pública do estado de São Paulo, cujo objetivo estava centrado na 

formação pedagógica didática dos professores, através do “enriquecimento dos conteúdos 

curriculares anteriores e ênfase nos exercícios práticos de ensino” (SAVIANI, 2009, p. 2). Na 

ocasião, surgiu a escola-modelo anexa à Escola Normal, que passou a ser referência para a 

criação de outras escolas no interior paulistano, e posteriormente no Brasil.  

  Essas reformas não foram relevantes a ponto de instituírem ações, que 

garantissem uma formação efetiva aos professores. No entanto, Anísio Teixeira através do 

Decreto 3.810, de 19/3/1932, com o intuito de prover os docentes profissionalmente, realizou 

algumas reformas no âmbito escolar, cuja consequência maior foi a transformação da Escola 

Normal do Distrito Federal em Instituto de Educação, que compreendia quatro escolas:  

Escola de Professores, criada a partir da reformulação integral do curso profissional;  Escola 

Secundária, funcionando com os cursos fundamental e preparatório, com duração de cinco  

anos e um ano respectivamente; Escola Primária e o Jardim de Infância. Vidal (1995) destaca 

que essas três últimas, eram utilizadas como campo para experimentar, demonstrar e praticar 

o ensino.    

                    Em terras paulistanas, Fernando Azevêdo, seguindo os passos de 

Anísio Teixeira,  implementou o Instituto de Educação de São Paulo,  respaldado pelo 

Decreto 5.884 de 21 de abril de 1933, que igualmente ao instituto brasiliense passou a 

fornecer em suas Escolas de Professores  “cursos de formação de professores primários, 

cursos de formação pedagógica para professores secundários, bem como cursos de 

especialização para diretores e inspetores”,  diferenciando-se das  “demais escolas normais do 

estado”,  que ofertavam somente “o curso de formação profissional do professor, de dois anos, 



51 
 

além do curso primário de quatro anos e do secundário fundamental, de dois”  (TANURI, 

2000, p. 73). 

A Escola de Professores brasiliense foi integrada em 1935 à Universidade do 

Distrito Federal - UDF, passando a ser chamada de Faculdade de Educação. Fato idêntico 

aconteceu em 1934 com a Escola de Professores paulistana,  incorporada à Universidade de 

São Paulo.  Sobre essa base foram planejados os cursos de formação de professores para as 

escolas secundárias, difundidos para todo o território brasileiro por obra do decreto-lei 1.190 

de 4 abril de 1939, que proporcionou tanto o surgimento da Faculdade Nacional de Filosofia 

da Universidade do Brasil, com a finalidade dupla “de formar bacharéis, para atuar como 

técnicos de educação e licenciados, destinados à docência nos cursos normais” (TANURI, 

2000, p. 74), como o início do curso de Pedagogia.  

Com isso foi instituído nos cursos de Licenciatura e Pedagogia o esquema “3 + 

1”, assim conhecido, pelo fato dos três primeiros anos de estudo, privilegiarem as disciplinas 

de “conteúdos cognitivos”, e um ano ser voltado para a formação didática.  Referente ao 

ensino normal em âmbito nacional vigorou a mesma orientação, respaldada na Lei Orgânica 

do Ensino Normal, instituída pelo decreto-lei nº . 8.530, de 2 de janeiro de 1946,  ocorrendo a 

partir daí sua simetria com os demais cursos de nível secundário, conforme Saviani (2009, p. 

147 ):   

 
Na nova estrutura, o curso normal, em simetria com os demais cursos de nível 

secundário, foi dividido em dois ciclos: o primeiro correspondia ao ciclo ginasial do 

curso secundário e tinha duração de quatro anos. Seu objetivo era formar regentes do 

ensino primário e funcionaria em Escolas Normais regionais. O segundo ciclo, com 

a duração de três anos, correspondia ao ciclo colegial do curso secundário. Seu 

objetivo era formar os professores do ensino primário e funcionaria em Escolas 

Normais e nos institutos de educação.  

 

 

 

Tanuri (2000, p. 76) ao pronunciar-se sobre a Lei Orgânica do Ensino Normal, 

destaca que esta apenas confirmou um padrão de ensino normal, existente em diversos estados 

brasileiros.  Para essa autora, no decreto-lei em questão, a formação de professores não é vista 

como objeto de um curso, mas como mero “objeto de uma escola profissional”, pois cada 

escola normal deveria sustentar “um grupo escolar, um jardim-de-infância e um ginásio 

oficialmente reconhecido”, e às escolas normais regionais  era exigida a manutenção de “duas 

escolas isoladas”.  

Seguindo essa trajetória delineada pelo citado decreto-lei, os cursos normais de 

Licenciatura e Pedagogia, pautaram a formação dos professores mais no aspecto profissional, 



52 
 

seguindo um currículo constituído por disciplinas que deveriam ser frequentadas pelos 

educandos, descartando a necessidade de escolas laboratórios, principalmente no nível 

superior. Isso significa dizer que o aspecto pedagógico-didático, foi assimilado de forma a 

privilegiar conteúdos culturais e cognitivos, ao invés de se estabelecer como um modelo novo, 

a permear todo o processo de formação docente (SAVIANI, 2009). 

Em 11 de agosto de 1971 é promulgada a lei nº 5.692, que transformou os ensinos 

primário e médio em primeiro e segundo grau respectivamente, ocasionando a substituição 

das Escolas Normais pela habilitação específica do 2º grau para o magistério (HEM), 

abolindo totalmente a profissionalização, que anteriormente era fornecida em âmbito ginasial.  

Tanuri (2000, p. 81) destaca as seguintes soluções propostas pela referida lei, para a formação 

mínima no magistério:  

 

 
 a) no ensino de 1º grau, da 1a à 4a séries, habilitação específica de 2º grau, realizada 

no mínimo em três séries; b) no ensino de 1º grau, da 1a à 8a séries, habilitação 

específica de grau superior, representada por licenciatura de curta duração; c) em 

todo o ensino de 1º e 2º graus, habilitação específica de nível superior, 

correspondente à licenciatura plena. Estudos adicionais de um ano, realizados em 

instituições de ensino superior, poderiam qualificar os habilitados em 2º grau ao 

exercício do magistério até a 6a série. Da mesma forma, os portadores de 

licenciatura curta, mediante estudos adicionais, poderiam exercer o magistério até a 

2ª série do segundo grau.  

            

 

  

                  Das novas exigências registradas, muito pouco se concretizou, emperradas pela 

burocracia advinda das normas estabelecidas ulteriormente. Com referência ao currículo da 

HEM, este era constituído de um núcleo comum, obrigatório em todo o país, de cunho  

formativo geral, abrangendo  disciplinas das áreas de Ciências, Estudos Sociais e 

Comunicação e Expressão e de uma segunda parte,  referente à formação especial, contendo 

fundamentos da educação, didática e prática de ensino, assim como  estrutura e 

funcionamento do 1º grau. Fora essa última disciplina, as demais em nada acrescentaram ao 

conteúdo curricular existente.  Tanuri (2000, p. 82) ainda evidencia outras críticas 

direcionadas a HEM, tais como:   

 

 

 (...) dicotomia entre teoria e prática, entre conteúdo e método, entre núcleo comum 

e parte profissionalizante; à inexistência de articulação entre o processo de formação 

e a realidade do ensino de 1o grau; ao desprestígio social do curso e à sua 

inconsistência em matéria de conteúdo; à inadequação dos docentes ao curso, em 

termos de formação, tendo em vista a inexperiência de muitos deles no ensino de 1o 

grau e a necessidade de assumirem várias disciplinas; à insuficiência e à 



53 
 

inadequação dos livros didáticos; aos problemas pertinentes à realização do estágio 

de Prática de Ensino.  

 

 

A maior parte dessas críticas provinha da produção acadêmica dos anos 1980, que 

procuravam assentar a formação dos professores  no contexto sócio histórico, no qual estava 

inserida com o intuito de   ajustá-la  a tarefa da escola de colaborar na formação de cidadão 

críticos e  capacitados (SILVA, 1991). Nesta mesma década de 1980, paralela a todo esse 

aparato legal iniciou-se uma vasta movimentação pela reorganização dos cursos de Pedagogia 

e licenciatura, consubstanciados no princípio da docência como alicerce da identidade 

profissional de todos os educadores (SILVA, 2003).   

Tais mobilizações visavam equacionar melhor a questão da formação docente, e 

sustentavam a expectativa de que isso ocorresse depois de encerrado o regime militar no 

Brasil. Porém, a nova Lei de Diretrizes e Bases – LDB, promulgada em 20 de novembro de 

1996, contrariou essas expectativas, apresentando uma política educacional tendenciosa a 

realizar um nivelamento “por baixo”, que elevou em nível superior os institutos superiores de 

educação, onde a formação era de curta duração, introduzindo também as Escolas Normais 

Superiores, como alternativa aos cursos de pedagogia e licenciatura. Tais particularidades 

também influenciaram as novas diretrizes curriculares do curso de pedagogia, aprovadas no 

ano de 2006 (SAVIANI, 2008).  

Passando em revista os passos dessa pequena trajetória histórica, alicerçada nesses 

dois últimos séculos, é fácil observar as fragilidades das políticas formativas que não 

conseguiram instalar um padrão sólido de preparação docente, que enfrentasse as dificuldades 

oriundas da educação. Porque “não encontrou, até hoje, um encaminhamento satisfatório” 

(SAVIANI, 2009, p. 148).  O que percebo na atualidade nas políticas educacionais no que se 

refere à formação e capacitação de professores, são velhas fórmulas aplicadas com nova 

roupagem, escorando-se em um novo aparato tecnológico, que acaba reproduzindo o modelo 

convencional (FERENC e MIZUKAMI, 2006).  

Nesse contexto é que se gestam na atualidade, inúmeras discussões sobre a 

formação de professores, de onde emergem alguns desafios considerados relevantes  na  

construção desse processo, entre os quais podem se sobressair os seguintes: como integrar 

teoria e prática,  valorizar a postura crítico-reflexiva  na busca da autoformarão, reconhecer os 

saberes  e o fazer docente e da escola, como espaço de formação profissional dos educadores.   

No Brasil, Freire (1921-1997) foi um dos primeiros educadores a falar sobre a 

reflexão crítica na prática pedagógica. Nesse sentido, suas ideias apontam para uma prática 



54 
 

crítico-reflexiva, baseada no saber dialogar e escutar, em que fica claro o reconhecimento da 

identidade cultural do educando o e o respeito ao seu saber.   Para o autor, a reflexão é vista 

como o movimento dinâmico e dialético, situado “entre o fazer e o pensar sobre o fazer”, 

movimento que se inicia com a curiosidade sobre a prática docente, e sendo constante, 

implica com o tempo em uma reflexão crítica, cujo resultado se expressa na transformação da 

prática educativa, caminho para uma formação permanente (FREIRE, 1996, p. 43).  

Freire (1996, p. 53) exprime a necessidade de formação permanente na concepção 

da “condição de inacabamento do ser humano e consciência desse inacabamento”. Segundo o 

autor, a educação é permanente em virtude da finitude do ser humano e da consciência dessa 

finitude. Principalmente porque à medida que transita pela vida, o homem tanto assimila 

saberes adquiridos em sua vivência diária, como expressa saberes que já possuía, tornando-se 

ciente que pode adquirir cada vez mais conhecimento. “A educação e a formação permanente 

fundem-se aí” (FREIRE, 1997, p. 20).  

Freire (1996, p. 121) traça reflexões, que apontam para uma formação de acordo 

com os princípios  e objetivos de uma educação emancipatória,  orientada  para a autonomia, 

“centrada em experiências estimuladoras da decisão e da responsabilidade”, ou seja “em 

experiências respeitosas de liberdade”. Analisando a temática da autonomia no pensamento 

freiriano, torna-se evidente que esta não se concretizará sem a colaboração de uma reflexão 

crítica, sobre a prática profissional docente. Repensar saberes, metodologias, técnicas de 

interatividade, em “um fazer permanente que se refaz constantemente na ação, pois para ser, 

tem que estar sendo” (FREIRE, 1996, p. 34) é proporcionar, de forma mais efetiva, a 

construção de novos conhecimentos, garantindo uma melhor aprendizagem.   

Nesse contexto de práxis, o processo de formação docente não se restringe ao 

período da formação inicial, prolongando-se ao longo do exercício profissional, como ensina 

Freire (1996, p.22): “quem ensina aprende ao ensinar e quem aprende ensina ao aprender”.   

Nessa visão, o professor vai construindo um saber singular, fundado em suas experiências   

diárias na sala de aula e no trato com a comunidade escolar, criando novos procedimentos e 

estratégias de ensinar:  “um saber que traz em si as marcas de seu trabalho” (TARDIF, 2002, 

p. 52).  Refletindo com criticidade em sua prática, o professor  constrói e reconstrói sua ação 

pedagógica, transformando-a  em fonte de pesquisa,  experimentação e de  conteúdo 

formativo (SILVA, 2002), numa metodologia em que o aluno é o sujeito do processo de 

aprendizagem. É dessa forma que a escola configura-se também como um espaço de 

formação, constituída pela prática educativa diária. 



55 
 

 É nesse movimento do educador de ação-reflexão-ação, que se estabelece uma 

relação de unidade entre teoria e prática, e por esse caminho é possível superar a propensão 

que existe de trabalhar, separadamente, esses dois aspectos presentes no ato educativo. Para a 

superação da dicotomia entre teoria e prática, é fundamental o docente desenvolver o senso 

crítico, predispondo-se a aceitação de concepções e modelos inovadores, recusando qualquer 

tipo de discriminação (FREIRE, 1979).  

 Na conotação pedagógica desse autor, teoria é visto como um “contemplar”, que 

faz da cultura, do fenômeno educativo, do educando e especialmente do ser humano e da 

sociedade um “passo” essencial do fazer educativo.  Nesta perspectiva Freire (1979) assume a 

concepção de teoria ligada às experiências do homem na realidade, tendo o devido 

conhecimento dessa realidade, com vistas à transformação da mesma. Se não houver 

transformação concreta, o caráter reflexivo perde sua função de existir. Apenas conhecer o 

mundo não é o suficiente, é preciso transformá-lo, pois conhecer é antes de tudo um ato que 

exige o rompimento do ser humano com a passividade, exige a apropriação da prática para dar 

sentido à teoria. Sendo assim, prática é a “ação e reflexão dos homens sobre o mundo para 

transformá-lo" (FREIRE, 1996, p. 40).  

                  As ideias de Freire (1979, 1996),  facultam o entendimento de teoria e prática na 

ação pedagógica, quando deixam claro que  essa relação ocorre, antes de tudo, na relação dos 

homens com o mundo e com seus pares, em que deve existir a coerência entre o pensar e o 

agir. Para esse autor a relação teoria e prática estabelece-se na articulação dialética entre esses 

dois momentos do ato educativo, enfatizando que isso não significa dizer que exista,  

necessariamente,  uma  identidade entre elas, mas antes, expressa uma relação fundada na  

contradição por meio de um movimento de interdependência entre ambas. A unidade entre 

teoria e prática supera a dicotomia, quando se compreende que a práxis proposta pelo autor, 

não orienta um fazer que se divide em etapas, mas  antes indica que ação-reflexão-ação 

ocorrem  ao mesmo tempo. 

                  Ainda falando sobre a atitude crítico-reflexiva, as contribuições de Garcia (1999) e 

André (1997) apontam para a necessidade de refletir a formação docente, numa ótica de 

superação do modelo racional tecnicista, centrado na simples execução de orientações e 

propostas curriculares e disciplinares, proporcionando o surgimento de um modelo racional 

emancipatório, baseado na reflexão e auto-reflexão crítica e consciente da prática docente. 

Nesse modelo racional emancipatório o professor deve ser considerado como “o sujeito 

epistemológico” (GARCIA, 1999, p. 47), engajado no papel de protagonista de suas ações, 



56 
 

imbuído da necessidade de pensar e criar estratégias e alternativas para que o seu fazer 

profissional garanta  o processo de aprendizagem. 

 Como dizia Freire (1996, p. 25) “ensinar não é transferir conhecimento, mas criar 

as possibilidades para a produção ou a sua construção”.  Acredito que na criação dessas 

“possibilidades”, no pensar e repensar o conhecimento, na busca de estratégias para sua 

produção ou construção, o professor realiza sua autoformação. Para mim, formação é a junção 

dos saberes adquiridos na formação inicial, com os saberes singulares que cada educador vai 

adquirindo em sua prática docente, nas várias experiências no contexto escolar e fora dele. 

Acrescento as experiências fora da escola, pois o professor, antes de tudo, vive e está no 

mundo como as outras pessoas. Ancoro-me em Garcia (1999, p. 21-22) para fazer esse 

acréscimo. Para o referido autor a “formação inclui uma dimensão pessoal de 

desenvolvimento humano global, que é preciso ter em conta, face a outras concepções 

eminentemente técnicas”. Hage (2006) contribui acrescentando que a formação não ocorre 

somente pelo simples acúmulo de conhecimentos, mas configura-se como uma conquista 

obtida por meio de múltiplas ajudas, provindas dos livros, dos professores, das aulas, dos 

educandos, das pesquisas, assim como de um componente pessoal de quem participa do 

processo formativo, quando se leva em conta suas  finalidades,  metas e  valores. 

 Como Freire (1979), Garcia (1999), André (1997) defendo a ideia da necessidade 

de uma postura crítico-reflexiva na prática docente. Defendo a ideia de que essa postura deve 

ser vivenciada em todo e qualquer fazer profissional, independente da área de atuação do 

indivíduo, inclusive fora do âmbito do trabalho, pois compreendo a atitude crítico reflexiva 

como um caminho para “um fazer melhor”, para o amadurecimento e crescimento dos 

indivíduos.   Um caminho para a educação de sujeitos crítico-reflexivos que se engajem de 

forma mais efetiva, na construção de uma sociedade mais justa. Essa concepção é baseada no 

pensamento de Brandão, ao ensinar que “o processo educativo existe por toda parte, não 

somente onde há escolas, e em todos os lugares podem existir redes e estruturas sociais de 

transferência de saber” (BRANDÃO, 1991, p. 7), o que me conduz a pensar que a formação 

também pode se realizar em espaços para além da estrutura escolar.   

 Ciente disso foi que acalentei a formação de professores da AZC em cultura de 

paz.  Sempre vi na capoeira algo mais além do esporte e arte marcial. Adentrando o estudo de 

sua origem, percebi como sua trajetória de desenvolvimento está intrínseca na história do 

povo brasileiro. Como ela possui grandes possibilidades na educação de seus praticantes, 

quando utilizadas por educadores capacitados, não só para ensinarem os inúmeros 



57 
 

movimentos que a compõem, pois o ensino da capoeira realiza-se para além da aprendizagem 

de golpes e contragolpes, mas também abarca o conhecimento do processo que a criou; o 

aprendizado e a prática de seus princípios filosóficos e fundamentos, porquanto, antes de 

tudo, a capoeira “é uma escola de sabedoria, de autoconhecimento e de conhecimento dos 

homens em geral” (CAPOEIRA, 1993, p. 141). 

                  O educador de capoeira é dotado de competências específicas, que repousam sobre 

uma base de conhecimento adquiridos na sua formação inicial, quando começou a exercer 

seus treinamentos com um mestre de capoeira, e a ter contato com tudo que ela oferece. Sua 

formação é pautada simultaneamente na assimilação de elementos teóricos e práticos, que 

constituem esse jogo atlético. A teoria é pautada na historicidade da capoeira e suas tradições, 

nas pesquisas crescentes sobre suas contribuições em várias áreas do conhecimento: 

educação, cultura, esporte e arte. A parte prática é centrada na aprendizagem de seus inúmeros 

golpes, contragolpes, movimentos e musicalidade.  Esses dois aspectos são importantes para a 

formação do educador de capoeira, e devem ser indissociáveis, como pode ser visto na fala de 

alguns educadores da AZC: 

 

O aprendizado da capoeira tem duas vias que devem ficar sempre juntas: teoria  e 

prática. Conhecer a historia de sua criação, do povo que a criou, o contexto em que 

surgiu é fundamental para conhecê-la praticá-la em sua verdadeira essência 

(Instrutora Chaveirinho).  

 

Teoria sem prática ou prática sem teoria não formam um verdadeiro capoeirista  

(Instrutor DJ). 

 

Capoeirista que só dá pernada e não sabe nada sobre a história da capoeira, sobre os 

benefícios que ela pode oferecer é como uma flor sem perfume; tem beleza, mais 

não tem essência. Não tem raiz, já que desconhece de onde veio a arte que ele 

pratica (Professor Macarrão). 

 

              

  Embora a formação do educador de capoeira, para ser completa, tenha 

necessariamente, que passar pelo viés da prática e teoria, é perceptível a tendência em 

privilegiar a primeira, em detrimento da segunda. Em seus estudos, Vieira e Assunção (2012) 

apontam a transmissão das tradições e dos conhecimentos ancestrais como um tema 

fundamental, que deve figurar na agenda de debates contemporâneos relacionados à capoeira. 

Esquecer a teoria, é restringir a formação do educador de capoeira, limitando-o em suas  

possibilidades de explorar a riqueza de todos os elementos que ela traz em si, para educar e 

ajudar o desenvolvimento de seu praticante.    



58 
 

                  Acrescento que a formação do educador de capoeira também deve ser  contínua, 

advinda das experiências práticas construídas no exercício da docência, das leituras  

relacionadas ao assunto, das iniciativas e inovações pedagógicas realizadas em sua rotina de 

aulas, acrescidas da reflexão e posterior análise dessas ações. Sobre esse assunto alguns 

educadores da AZC opinaram: 

 

A formação do educador de capoeira  deve ser contínua, afinal a capoeira continua 

evoluindo a cada dia; quem não se capacita, vai ficando para trás em termos de 

técnicas, novos movimentos, naquilo em que a capoeira vai progredindo. O 

educador precisa estar sempre revendo suas aulas, analisando o que está bom, o que 

não está bom, inovando, melhorando a cada dia sua dinâmica de ensino. Sem isso, 

corre o risco de ficar sem alunos  (Mestra Carla). 

 

 

Depois de cada aula costumo me sentar e refletir se posso melhorar alguma coisa; ou 

se passei algo que não foi legal para os alunos. Levo em conta, principalmente, a 

forma como eles se portam durante as aulas. Aí vejo que tem algumas coisas que 

não são bem aceitas, outras que foram bem recebidas, outras  que eles estão até 

mesmo enjoados... Procuro inventar novas técnicas de ensino, para as aulas não 

ficarem repetitivas (Professor Macarrão). 

 

                   Nesse sentido, Freire (2001) destaca que a melhora da educação está diretamente 

ligada a formação permanente dos educadores, passando pela análise constante de sua prática. 

Procedendo dessa maneira, “é possível perceber embutida na prática uma teoria não percebida 

ainda, pouco percebida ou já percebida, mas pouco assumida” (FREIRE, 2001, p.72) e o autor 

ainda acrescenta: 

 

A responsabilidade ética, política e profissional do ensinante lhe coloca o dever de 

se preparar, de se capacitar, de se formar antes mesmo de iniciar sua atividade 

docente. Esta atividade exige que sua preparação, sua capacitação, sua formação se 

tornem processos permanentes. Sua experiência docente, se bem percebida e bem 

vivida, vai deixando claro que ela requer formação permanente do ensinante. 

Formação que se funda na análise critica de sua prática. 

 

                      Desta forma o educador de capoeira estará investindo na sua formação continuada, 

tornando-se um multiplicador dos saberes que lhe são característicos, ao mesmo tempo em 

que proporciona seu aperfeiçoamento, assim como novos rumos ao seu fazer profissional.   

                  Com a realização desse trabalho aspiro contribuir com um mundo de paz. E 

acredito no potencial da capoeira como instrumento que viabilize uma educação para a paz. 

Por essa crença propus-me a realizar a Formação em Cultura de Paz com educadores da AZC, 

e também porque acredito, assim como Matos (2007), que devemos divulgar, promover e 



59 
 

incentivar experiências sobre a paz em diferentes espaços, animando outras pessoas a 

realizarem mais experiências que colaborem para que a paz seja realidade, pois a paz é uma 

construção coletiva, responsabilidade de todos nós, “tarefa que exige esforços de toda a 

humanidade” (MONTESSOORI, 2004, p. 45). 

           Quero a paz, não só na capoeira, mas também na região onde me encontro, no 

meu país e no mundo. Acredito que toda a sociedade tem o mesmo desejo. Mas para que ela se 

efetive é necessário que saibamos: de que paz falamos? Qual a paz que desejamos, de forma 

que, possamos criar estratégias seguras para a sua construção? É em torno desse assunto que 

versa o próximo ponto de discussão desse estudo. 

 

2.2. Ressignificando conceitos para compreender a educação para a paz 

 

                   O debate sobre a paz, ao contrário do que se imagina, não é novo. Na década de 

30, Maria Montessori (1870 – 1952), educadora e médica italiana,  apontava seu discurso para 

a necessidade de uma redefinição do conceito de paz, compreendendo-a não somente como a 

ausência de guerra ou resultado de negociações, mas como uma construção de amplas 

dimensões, iniciada na mente do ser humano, pois para ela a paz é algo que se aprende 

(MONTESSORI, 2004). Assinalava, assim, a educação como recurso determinante para a 

paz: “O estabelecimento de uma paz duradoura é o objeto mesmo da educação” 

(MONTESSORI, 2004, p. 14).  

                  Essa ideia da paz começar na mente humana, também é encontrada no prefácio da 

constituição de 1948 da Organização das Nações Unidas para Educação, Ciência e Cultura – 

UNESCO, de onde destaco o seguinte trecho: “assim com as guerras nascem nas mentes 

humanas, é nas mentes humanas que devem ser erguidas as defesas da paz”.  O surgimento 

dessa instituição proporcionou várias iniciativas, principalmente voltadas para as pesquisas 

científicas relacionadas às condições para a construção da paz, entre as quais emergem as 

possibilidades da educação (GUIMARÃES, 2006).  Essas iniciativas serviram de base para o 

surgimento de outros empreendimentos, e ampliação do debate sobre a educação para a paz  

na década de 80,  ajudando a consolidá-lo e a proporcionar o engajamento de mais grupos e 

instituições unidos para a difusão de uma cultura de paz.   

                  Ainda há muito por fazer. A paz, mais do que nunca é  aclamada e reivindicada 

por toda a humanidade (GUIMARÃES, 2006). Mas como construir uma nova cultura onde a 



60 
 

paz seja realidade? O que é mesmo cultura de paz? E o que é paz? De que paz falamos e 

necessitamos? Essa construção da paz perpassa mesmo na educação?  

                   Acredito que responder essas questões é o primeiro passo, para a compreensão da 

necessidade de organização e cooperação da humanidade para a  paz.  Conforme Montessori 

(2004, p. 20) “a harmonia e a paz social só podem ter um fundamento: o próprio homem”. No 

sentido então de clarear mentes com relação aos questionamentos expressos, trago a 

contribuição de alguns autores, que em minha visão, vêm colaborar para desenvolver e 

ampliar os estudos de Montessori acerca da paz e da educação.  

                  Na compreensão de Guimarães (2006, p. 54) a paz possui raízes, sobretudo no 

âmbito cultural, salientando que, cultura envolve um conjunto de “padrões e modelos 

historicamente construídos enraizados e socialmente transmitidos, que permeia o 

conhecimento, as crenças e o comportamento de um grupo”. Diante disso, é que esse autor 

identifica três dimensões relevantes, que perpassam o conceito de cultura de paz.  

                  A primeira delas assinala que tanto a noção de paz como as noções de violência e 

guerra são “construções ou invenções culturais” (GUMARÃES, 2006, p. 54), ao invés de  

enquadrarem-se como fatos naturais inerentes ao ser humano. Essa desnaturalização das 

noções de violência e paz conduz ao pensamento de que tais entidades culturais podem, 

portanto, ser “construídas, ensinadas e aprendidas” (GUMARÃES, 2006).    Imagino então 

que ao se investir numa cultura fundada na perspectiva da não violência, colabora-se para a 

construção de uma nova cultura, uma cultura cuja consequência, inevitavelmente, será a paz.  

                   Outra dimensão que emerge do conceito de cultura de paz, conforme ensina 

Guimarães (2006), faz referência à necessidade de interações entre as estruturas que compõem 

a sociedade, no âmbito social, econômico, político, educacional, cultural, entre outros. Tais 

estruturas, baseadas em modelos que beneficiem os valores da paz, interagindo entre si, 

assinalam para o rompimento com o individualismo, proporcionando o pensar e o fazer 

coletivo de uma maneira mais ampla, apontado para o bem estar geral.   

                  A terceira dimensão que se insurge da noção de paz, de acordo com Guimarães 

(2006), repousa na compreensão da paz como sendo algo a ser construído e não como uma 

finalidade a ser alcançada. Tal afirmativa remete à necessidade de pensar a paz com uma 

agenda de ações, que possibilite romper com a inércia que erroneamente são vinculadas a esse 

conceito, proporcionando o engajamento de mais pessoas para atuar em prol de sua 

concretude.  



61 
 

              É nesse sentido que Matos (2010, p. 21) reforça a necessidade de “desnaturalizar o 

conceito de paz” para que as pessoas rompam com a visão de que paz é sinônimo de 

passividade, e passem assim a colaborar para efetivar as mudanças necessárias para que a paz 

seja realidade. A cultura de paz, inegavelmente, “é a paz em ação” (MATOS, CRUZ, 

SANTOS DA SILVA, SILVA, 2011, p. 90). 

              No entanto, é bom lembrar que o conceito de paz vigente na atualidade ainda está 

vinculado ao conceito ocidental tradicional, associado à ausência de toda e qualquer forma de 

conflitos, o que vem a evidenciar a sua restrição e pobreza, caracterizando-o numa   

concepção negativa, conforme ensina Jares (2007). Isso porque para esse autor, o contrário de 

paz não é a guerra e sim a violência. Dessa forma, Jares (2007) aponta para uma concepção de 

paz de forma mais ampla, e em contrapartida, o seu conceito de violência também é mais 

vasto. Nessa concepção, assinala duas instâncias em que se pode pensar a violência, deixando 

claro uma diferença marcante entre ambas: a violência direta, relacionada com a agressão 

física propriamente dita, e a violência estrutural, referente às formas de injustiça, que  

expressam-se de maneira velada e indireta em diversas estruturas sociais.  

               Baseado nessas ideias, Jares (2002, p. 126) apresenta o conceito de paz positiva 

com o qual concordo, onde vincula a paz com todos os níveis da existência humana, 

apresentando-a como um conceito mais amplo, relacionando-a com a “justiça social” e o 

“desenvolvimento”, aos “direitos humanos e a democracia”.  

              Nesse discurso, Jares (2003) compreende o conceito de desenvolvimento 

ultrapassando a questão de ampliação de renda e aquisição de bens materiais, para concebê-lo 

de uma forma mais ampla, relacionando-o a um modelo que leva em conta, além da 

economia, os fatores sociais e culturais vigentes na sociedade. Nessa perspectiva mais ampla, 

o foco central é o ser humano, o desenvolvimento de suas capacidades, e a satisfação de suas 

necessidades básicas, de forma que possam ter uma vida digna. Para Jares (2003, p. 6) essa 

compreensão de desenvolvimento é a única que está “em coerência com a concepção de paz 

positiva”.  

                   Nessa concepção de paz positiva e de desenvolvimento, encontram-se 

subtendidas, a necessidade da promoção dos direitos humanos e da democracia. Tais 

conceitos estão interligados, e não se pode obter a realização de um, sem a garantia da 

efetivação do outro, culminando todos eles na justiça social.   E “a paz só se cria e se constrói  

com a  edificação incessante da justiça social” (FREIRE, 1986, p. 46).  



62 
 

                  Guimarães (2006) recorda que a Declaração Universal dos Direitos Humanos de 

1948 assinala-os como fundamento para a liberdade, a justiça e a paz. A falta de respeito e 

desprezo pela promoção dos direitos inerentes ao homem tem conduzido aos conflitos 

estruturais, a violência e as guerras. Pensar a paz para além do conceito da ausência de  

violência bélica, vinculando-a à categoria de direitos humanos, é avançar na  construção de 

uma cultura de paz, corroborando para defesa e  a proteção da vida. 

                  É desta forma que o conceito de cultura de paz, passa a abranger os princípios 

enunciados pela ONU contidos na Declaração e Programa de Ação Sobre Uma Cultura de 

Paz, que se resumem no empenho de cada ser humano em promover e vivenciar o respeito à 

vida, o comprometimento de pensar e agir para o fim das discriminações e preconceitos de 

toda ordem, das desigualdades e injustiças, o desenvolvimento da liberdade, democracia, 

cooperação, diversidade cultural e a resolução de problemas através do diálogo nas sociedades 

e nas nações (A/RES/53/243, Declaração e Programa de Ação sobre uma Cultura de Paz). 

                  Costumo perguntar se a humanidade pode viver em paz quando existem pessoas na 

miséria, com fome, sem teto, excluídos da sociedade, sem acesso aos direitos inerentes ao ser 

humano, sem igualdade social, enfim, em uma vida sem dignidade. Afirmar que existe paz 

quando ocorrem situações desse teor é fazer “uma paródia do conceito de paz” (GALTUNG, 

1969, p. 185). A violência se estabelece de outras formas que não seja a agressão física ou 

através de conflitos armados (GUIMARÃES, 2006).    

                  Anunciar a paz fazendo “vista grossa” para as dificuldades que atingem a 

humanidade, relacionadas à dignidade de viver, é deixar de colaborar para o desvelar das 

causas da violência, impedindo as possibilidades da não-violência e da paz. Fique claro, 

portanto, que também não concebo um conceito de paz que não envolva promoção dos 

direitos humanos e da justiça social, entre outras necessidades. 

                  Nessa ressignificação da noção de paz, ultrapassando a questão da ausência de 

guerras, o conflito não é excluído. “A paz não é, portanto a ausência de conflitos” (MATOS, 

2007, p. 66). Pelo contrário, o conflito é visto como “um processo natural, necessário e 

potencialmente positivo para as pessoas e os grupos sociais” (JARES, 2002, p. 134), pois 

nada mais é que um “fenômeno de incompatibilidade, de choque de interesses entre pessoas 

ou grupos” (JARES, 2002, p. 135), que possuem objetivos contrapostos ou ideias antagônicas. 

Nessa visão, o conflito configura-se como “um desafio e um processo em que se busca 

estabelecer a cooperação, ou no mínimo o compromisso quando não é possível o acordo entre 

as partes envolvidas” (MATOS, 2007, p. 66). O conflito deixa de ser visto como algo 



63 
 

negativo ou contrário à paz, pois “se mediado com o diálogo, transforma-se em mecanismo 

gerador da paz, evitando a violência e a intolerância” (MATOS, NASCIMENTO e 

ALMEIDA MATOS, 2013, p. 2). O que vai fazer diferença então é a forma como eles são 

resolvidos: usando meios violentos ou não-violentos (GUIMARÂES, 2006).  

 Nos seus apontamentos sobre a paz, Guimarães (2006) julga necessário recorrer 

ao pensamento de Mohandas Karamchand Gandhi, mais conhecido como Mahatma Gandhi 

(1869-1948), para que se possa entender a noção de não-violência. O referido pacifista,  

utilizava dois conceitos importantes em sua filosofia de resistência não-violenta, para  

alcançar o fim do domínio britânico sobre a Índia: ahimsa e satyagraha. Ahimsa não é outra 

coisa senão a recusa de causar danos aos outros; é, portanto, o princípio da não-violência e 

está diretamente ligado às lutas internas que cada um tem que realizar dentro de si, e não 

contra alguém. Deste modo, ahimsa não se refere somente à não-violência como estagnação 

de não fazer-se nada, mas tem conotação com a força de vontade, com dinamismo  e energia.   

                   Satyagraha por sua vez pode ser traduzido como “a força da verdade” ou a “força 

do amor”, pois para Gandhi a verdade implica o amor. É um princípio relacionado à 

resistência não-violenta,  direcionado principalmente  à política e a sociedade, em contraponto 

a opressão e injustiças, pois ser adepto da não-violência, não implica que se deva   deixar-se 

ferir ou oprimir. Por isso mesmo a não-violência sugerida por Gandhi, é denominada também 

de não-violência ativa. Não se trata, portanto de se eliminar o tirano, de conseguir uma vitória 

sobre ele, mas de convertê-lo, através de métodos não-violentos, para a obtenção dos 

objetivos perseguidos. 

                   É fácil perceber pelo exposto acima que a não-violência ativa não é sinônimo de 

passividade, mas denota a rejeição a toda forma de violência, inclusive aquela que possa vir a 

ser utilizada  para vencer o opressor.  A força da violência neste caso é substituída  pela força 

da verdade, do amor e da justiça. O princípio da não-violência preza,  pois,  pela libertação 

tanto de quem é vítima da opressão como do opressor, comprometendo-se com a renovação 

de atitudes das pessoas, fazendo-as entender que a reconciliação é possível, apresentando-se 

“como um caminho que une a mudança pessoal e a transformação social” (GUIMARÃES, 

2006, p. 44) 

                  A cada dia cresce a consciência da relevância da não violência (GUIMARÃES, 

2006), fomentando uma maior amplitude democrática do debate sobre a paz, propiciando 

múltiplas iniciativas em seu favor. E um caminho apontado para que esse quadro tenda a se 

ampliar é a educação para a paz. Recorrendo à história,  Jares (2002, p. 21) assinala  o “legado 



64 
 

da não violência”, assim como “as fontes e as iniciativas que se inscreveram na história da 

renovação educativa”, como “duas grandes linhas paralelas” que colaboraram para o 

surgimento  da educação para a paz.  

                  Nessa primeira linha, o autor aponta nomes como Maavira, no século VI a.C., que 

ao fundar o jainismo, estabeleceu como princípio central dessa religião  a ainsa ou não-

violência;  Buda que  une o conceito de ahinsa e piedade; Jesus Cristo, cujos exemplos e 

ensinamentos apontavam para o amor fraterno, a não-violência e a paz; Erasmo de Roterdã e 

Juan Luis Vives  que pregavam a renúncia à violência entre as nações cristãs.   

                  Os fundamentos da Sociedade Religiosa dos Amigos, igualmente  conhecida como 

“os quacres”, também são apontadas por Jares (2002) como percussores de uma educação 

para a paz. Fundada na Inglaterra com base no protestantismo por volta século VII e existente 

até hoje, essa doutrina no plano educativo é  pela negação da violência, mesmo que seja  para 

defesa, pela promoção da justiça, vivência da honestidade e simplicidade.  

                  De suma importância para Jares (2002) foram as contribuições de Leon Tolstói, 

cuja escola por ele mantida, era regida pelos princípios educativos da não-violência e do 

amor. O pensamento do poeta indiano Rabindranath Tagore, relacionado a necessidade de 

uma  educação mais completa e holística, propiciadora de  mudanças no  mundo,  ou seja, 

uma nova educação,  é reconhecido por Jares (2002) como antecessor ao ideário da Escola 

Nova.  

                   E por fim, Jares (2002) cita também Mahatma Gandhi, com sua filosofia da não-

violência centrada nos princípios da ahimsa e  da satyagraha. No satyagraha, Gandhi 

desenvolveu a técnica da não-cooperação, como a greve e o boicote, por exemplo; e a técnica 

da desobediência civil, baseada no rompimento ou descaso das leis que promovem ou 

fortalecem a injustiça. Tais métodos possuem reflexos na educação, desde “que se trata de 

ensinar ao povo como cuidar de si mesmo”, conduzindo-o a autonomia e  afirmação pessoal, 

“como primeiro passo para conseguir a liberdade” (JARES, 2002, p. 70).  

                  A segunda linha que Jares (2006) se refere como contribuinte na origem da 

educação para a paz é composta por dois autores, bastantes conhecidos na história da 

educação: o pensador e educador checo Jan Amos Comenius (1592-1670) e o filósofo suíço 

Jean-Jacques Rousseau (1712 -1778).  

                   Revisando o pensamento de Comenius, Jares (2006) observa três características 

marcantes relacionadas à paz:  

 

http://pt.wikipedia.org/wiki/1712
http://pt.wikipedia.org/wiki/1778


65 
 

1) Fé na natureza humana e em sua harmonia: a natureza humana tem fraquezas 

que podem, ser prevenidas desde cedo  através da educação.  

2) Utopismo pedagógico: a paz é conseguida através de uma educação universal. 

3) Mundialismo ou universalismo (união da humanidade através de uma só 

ciência e pela adoção de leis comuns).  

 

A união da humanidade para Comenius também passava pela educação, e no 

intuito de alcançar esse objetivo ele traçou seus planos educativos, baseados em quatro 

itinerários indispensáveis, conhecidos como “rotas de luz” que se sucedem na seguinte ordem: 

livros que tratem da educação num contexto geral; escolas para a juventude em nível mundial 

que promovam a instrução geral, sem restrição de sexo ou condição social; criação de um 

órgão internacional, com as funções de zelar pelo bem comum da humanidade, e controle 

escolar internacional, e por último, a criação de um idioma para ser utilizado no mundo inteiro 

para facilitar o conhecimento e compreensão das nações entre si. Nessas diretrizes, o emérito 

educador acreditava que pela educação se daria “o estabelecimento de uma paz duradoura” 

(JARES, 2002, p. 24).  

O pensamento de Rousseau, na visão de Jares (2002), também oferece elementos 

antecedentes de uma educação para a paz.   Em suas contribuições pedagógicas, Rousseau 

propõe uma educação conforme a natureza da criança, valorizando sua liberdade e o 

desenvolvimento de suas faculdades, pois é na infância que se constitui a primeira formação 

do ser humano, período em que se  inicia seu processo de conhecimento  e dá seus primeiros 

passos, para compreender a si mesmo e o mundo em que vive.   

Para Rousseau a educação moral do ser humano baseia-se justamente na defesa da 

liberdade, e na confiança na natureza boa da criança. Seu projeto educacional foi estabelecido 

no intuito de proporcionar a formação integral do homem, preparando-o para conviver com 

seus semelhantes.   A educação de Emílio, por exemplo, no tocante ao desenvolvimento do ser 

moral, vai acontecendo a partir do momento em que ele passa a perceber sua relação com as 

outras pessoas (ROUSSEAU, 1999). As ideias pedagógicas de Rousseau, que segundo  Jares 

(2002), apontam para uma educação para a paz, foram desenvolvidas mais tarde pelo  

movimento da Escola Nova.   

Logo depois da Primeira Guerra Mundial surgiram, algumas cogitações sobre as 

possibilidades da educação colaborar para a promoção da paz, provindas de educadores como 

Maria Montessori (1870-1952) e Jean Piaget (1897-1980). Essa proposta foi retomada por 



66 
 

diversos grupos em contextos distintos após a Segunda  Guerra Mundial. Guimarães (2002) 

assinala o desenvolvimento de várias iniciativas relacionadas com a educação para a paz após 

a criação da UNESCO, em 1948. Essas iniciativas contribuíram para que na década de 80  a 

educação para a paz se expandisse e se consolidasse, elevando esse debate na atualidade a 

nível mundial, conforme Guimarães (2002, p. 24): 

 

 

(...) deve-se notar que a educação para a paz tem se tornado ponto de políticas 

públicas – locais, nacionais e internacionais – passando a ser incluída em convênios, 

recomendações e declarações, sendo fortemente recomendada pela ONU e 

UNESCO. 

         

 

                   Dessa forma, a educação para a paz surge como uma relevante ferramenta para a 

consolidação de uma cultura de paz, constituindo-se como uma nova demanda educacional, 

após lançamento da Campanha Global de Educação Para a Paz, em 1999, em Haia, Holanda, 

que chamou para si a tarefa de incluir a educação para a paz, em todas as instâncias da 

educação formal e não formal (GUIMARÃES, 2002). 

                  Mais de que educação para a paz falamos? Em que ela se fundamenta? Quem é o 

educador para a paz?  

                  Em minha visão a educação para a paz é o componente decisivo da cultura de paz, 

e a concebo como uma educação que realiza-se ao longo da existência, que sensibilize o 

indivíduo para suas responsabilidades relacionadas a atitudes promotoras da justiça e da 

igualdade, do respeito à vida de forma geral,  para uma convivência planetária solidária e 

sustentável.  

                  Em Matos (2007, p. 66) “a educação para a paz é um processo permanente”, que 

exige dos indivíduos o assumir da postura de “construtores coletivos”, desde que “não é 

possível pensar em paz individual”. Assumir essa postura de coletividade ajuda-nos a romper 

com o individualismo e o egoísmo tão arraigado no coração humano, possibilitando-nos 

perceber que não vivemos sozinhos no mundo, tornando-nos mais conscientes de que nossas 

ações podem contribuir de forma negativa ou positiva para o bem estar geral.  

 Educar para a paz no pensamento de Jares (2007) compreende uma educação 

em valores, como o respeito, a justiça, a cooperação, a solidariedade, a autonomia individual e 

coletiva, entre outros, conduzindo o educando a questionar aqueles que se opõem a construção 

de uma cultura de paz. Despertar e promover valores são caminhos para a conscientização das 

pessoas, para agir em prol de uma vida digna para todos, convertendo a educação para a paz 

em uma proposta de inclusão social, em vista do crescente número de pessoas relegadas à 



67 
 

margem das sociedades.  Educar para a paz é investir no cultivo das relações afetivas pautadas 

no respeito, na reciprocidade, na aceitação irrestrita de todas as pessoas, na confiança, em 

saber se colocar no lugar do outro e na cooperação, pois segundo Jares (2007) a paz começa 

mesmo nas relações interpessoais, na busca de se conseguir uma convivência mais pacífica.  

Nessa visão da importância do trabalho com os valores humanos na educação, 

Matos e Castro (2012, p. 58), ressaltam ser este um caminho para a viabilização de ações 

positivas na realidade em que estamos imersos, apresentando-se como “uma proposta 

diferenciada”, que oportuniza o aprimoramento do ser humano, favorecendo o surgimento do 

“melhor que existe em nós”. Assim como Jares (2007), Matos e Castro (2012, p. 59) 

compreendem que “a educação em valores humanos está relacionada à dimensão afetiva”, e 

desse entrelaçamento surgem  relações baseadas na harmonia, no respeito e na solidariedade. 

Fique claro então que falo aqui de uma educação para a paz inserida num contexto 

de resolução não-violenta de conflitos, com a rejeição de qualquer forma de violência, que 

patrocine os valores humanos na perspectiva de relações interpessoais mais saudáveis, 

promoção dos direitos humanos e justiça social, onde o pensar, o sentir e o agir de cada ser 

humano seja movido pelo desejo  sincero de viver em harmonia, fraternidade e solidariedade 

com a comunidade planetária.  

Como é perceptível, “a paz é mais do que um caminho unívoco, é mesmo um 

conjunto de caminhos plurais, a partir de diversas referências” (GUIMARÃES, 2002, p. 18). 

Embora o conceito de paz seja abrangente envolvendo múltiplas experiências, é possível 

constatar alguns pontos em comum em meio à multiplicidade de iniciativas, conforme observa 

Guimarães (2002, p. 14):  

 

 

Criar referenciais não-violentos; fortalecer conexões comunitárias e renovar a 

esperança; formar consensos para a paz; capacitar pessoas para mudança pela paz; 

promover a justiça e o fim das desigualdades sociais; oportunizar experiências 

plurais, para além dos preconceitos e estereótipos; instrumentalizar a resolução não 

violenta de conflitos; ajudar a lidar com a agressividade, canalizando-o 

construtivamente e desenvolver uma crítica à cultura de violência. 

 

 

                  Vale lembrar que a educação pela paz realiza-se, sobretudo, por meio de pessoas 

capacitadas para essa tarefa, comprometidas com a educação para a paz e com a multiplicação 

de espaços de formação, pois “não basta estigmatizar a violência, é preciso potencializar os 

esforços de paz e de mudança nas pessoas” (GUIMARÃES, 2002, p. 15). É preciso formar 

educadores para a paz.  



68 
 

                  Como educadores compreendo, assim como Guimarães (2006), toda e qualquer 

pessoa que realiza atividade pedagógica intencional e organizada, que trabalhe ativamente  

para a promoção de  uma cultura de paz,  colaborando nas áreas de atuação que  compõem o 

movimento pela  paz, e que lhe seja  possível participar. 

                  A cultura da paz para ser estabelecida, exige o preparo de pessoas e grupos que 

possam atuar nas  mais diversas áreas, a fim de educar para a paz. Somos todos responsáveis 

pelo contexto atual de violência, desigualdade, destruição ambiental, miséria, entre outros, 

que vige no planeta. Multiplicar esforços para a paz é demonstrar a compreensão de que 

também somos os responsáveis para encetar as transformações, que precisam ser realizadas 

para mudar o que está posto.   

                  Também vejo a necessidade urgente de se criar estratégias, que possibilitem a 

disseminação de uma educação para a paz, em todos os setores da sociedade, em todas as 

instituições, em todos os lares. Trata-se aqui de propiciar o surgimento de ideias, processos 

sociais, ferramentas e mecanismos institucionais, que ajudem a compreender o conceito de 

paz para além do romantismo e do idealismo, mas como algo possível de ser concretizado, 

“uma paz possível, inscrita historicamente no horizonte humano” (GUIMARÃES, 2006 p. 

55).  

                   Nesse sentido, escolhi a capoeira como um caminho para educar para a paz. A  

realização desse estudo oportuniza aos educadores da AZC engajarem-se nessa tarefa tão 

essencial na atualidade, que é a educação para a paz, a partir de ações concretas dentro de seus 

núcleos de ensino e nos diversos espaços onde circulam diariamente, utilizando algo que faz 

parte da cultura brasileira, que encanta desde a criança até o adulto e que traz em si diversas 

possibilidades educativas, nas diversas formas pelas quais se expressa. No entanto, para 

compreender minha opção, é necessário conhecer um pouco da trajetória desse instrumento 

pedagógico, tão pouco reconhecido nas suas muitas possibilidades educativas, sobretudo para 

a paz. É o que veremos no ponto a seguir. 

 

2.3. Capoeira: da senzala ao contexto educacional 

 

                  O que é a capoeira? Qual a sua origem? Como se iniciou?  Como se deu sua 

trajetória desde sua criação até os dias atuais? Esses são questionamentos instigantes que 

pretendo levar ao debate, visto as respostas para alguns deles não possuírem ainda um 



69 
 

consenso entre os estudiosos do assunto e até mesmo entre os próprios praticantes da 

capoeira. Para iniciar, é necessário ressaltar que é comum dividir a história da capoeira em 

três fases: escravidão, marginalidade e ensino nas academias. Nestor Capoeira (1992, p. 15) 

comenta que essa divisão, “embora simplista e superficial, tenta dar em poucas palavras uma 

visão panorâmica cujo maior mérito é ressaltar a força, a capacidade de adaptação e 

sobrevivência, e a resistência inacreditáveis da capoeira”. 

                  Considera-se que a primeira fase da capoeira, a escravidão, inicia-se por volta do 

ano de 1.600, quando grupos de negros de variadas etnias são trazidos da África para as terras 

brasileiras, comercializados como valiosa mercadoria, para trabalhar como escravos na 

sobrevivência dos primeiros engenhos. Não se sabe ao certo de onde os negros provinham 

mais precisamente, porém, os historiadores são unãnimes no que se refere à hipótese de que 

os primeiros escravos teriam vindo de Angola, e terem vindo de lá o maior contingente de 

negros para o Brasil (REGO, 1968). Informações mais certas e detalhadas poderiam ser 

conhecidas, não fosse o fato de Rui Barbosa ter ordenado queimar os documentos referentes à 

escravidão negra no Brasil. 

                   Há de acrescentar-se que “os negros não se deixaram escravizar, foram forçados, 

foram coagidos ao escravismo” (CUNHA JR, 2007, p. 25). As provas de que a escravidão 

nunca foi aceita passivamente, podem ser percebidas nas variadas formas com as quais os 

negros reagiam ao jugo escravizante que sofriam: buscando a fuga, tirando a vida de seu 

opressor, abortando seus rebentos e até mesmo optando pelo suicídio (AREIAS, 1983). 

       Aproveitando-se das invasões promovidas pelos holandeses que atraíram as 

atenções dos senhores de engenho, os negros escaparam para o interior das matas e agrestes 

nordestinos, onde formaram os quilombos, sendo o Quilombo de Palmares, localizado na 

antiga capitania de Pernambuco, na região da Serra da Barriga o mais importante, símbolo de 

resistência negra à escravidão. Expulsos os holandeses, o empenho geral é trazer de volta ao 

cativeiro a mão de obra base da economia escravocrata, que também ameaçava a 

tranquilidade da ordem vigente. Os negros, no entanto, sem armas para defenderem-se sentem 

a necessidade de descobrir uma forma para enfrentar os opressores. A arma encontrada: a 

capoeira (AREIAS, 1983). 

                  E qual a origem dessa arma? Africana ou brasileira? Teria ela sido a capoeira 

simplesmente transplantada da África junto com os negros escravizados ou foi criada no 

Brasil, por esses mesmos protagonistas? Quanto ao surgimento da capoeira, existem algumas 

opiniões divergentes entre os estudiosos do assunto. 



70 
 

                   Um grupo reduzido é de opinião que a capoeira tem origem africana, como no 

caso de Maynard Araújo (1977, p. 102) no seu livro Cultura Popular Brasileira, onde  afirma: 

“excelente esporte de ataque e defesa” foi trazido ao Brasil “pelos negros de Angola”. 

                  Câmara Cascudo (1967) em sua obra Folclore do Brasil/Pesquisas e Notas, é 

outro autor que defende a tese de que a capoeira tenha vindo da África. Para ele, a capoeira é 

o N‟golo ou Dança da Zebra, utilizada no Sul de Angola durante as festividades relacionadas 

à passagem das meninas para puberdade, onde estas tornam-se aptas ao casamento. O 

vencedor do N‟golo conquistava o direito de escolher a esposa, entre as jovens iniciadas sem 

pagar dote. Nas palavras de Cascudo (1967, p.184): “o  N‟golo é a capoeira”.  

                  Sobre essa tese de Câmara Cascudo (1967), Waldeloir Rego (1968, p. 33)  

pronuncia-se contrário, lamentando o fato do raciocínio e  documentos utilizados pelo referido 

autor para explicar sua proposição não convencerem, aconselhando  a “ tomar conhecimento 

da referida tese, com bastante reserva, até que seu autor a elucide com mais desenvoltura e 

rigorosa documentação, dando o caráter científico que o problema está a exigir”. 

               Rego (1968) por sua vez é um dos estudiosos que acredita ser a capoeira invenção 

de africanos no Brasil. Em seu ensaio sócio-etnográfico denominado Capoeira Angola, o 

autor refere-se ao assunto baseado em informações colhidas em diversos documentos e na 

convivência e diálogo com capoeiristas, sobretudo da “velha guarda” da Bahia. Para ele a 

capoeira é “uma invenção dos africanos no Brasil, desenvolvida por seus descendentes afro-

brasileiros” (REGO, 1968, p.30). O jogo segundo esse autor, com o passar dos anos foi se 

modificando com a introdução de novos golpes e toques, dos quais alguns foram relegados ao 

esquecimento, outros desapareceram, permanecendo uma pequena parte.  

               Nestor Capoeira (1992; p. 25), propõe “que a capoeira seria uma mistura de 

diversas lutas, danças, ritmos e instrumentos musicais – de diferentes etnias africanas – 

sintetizada aqui no Brasil”. O autor discorda da ideia que corre pelo meio capoeirista, 

sustentada por alguns de seus praticantes, de que a capoeira é uma “única forma de luta negra 

que se disfarçou de dança”. Para Nestor Capoeira (1981; p. 13) essa síntese foi “realizada em 

solo brasileiro, provavelmente nos arredores de Salvador e do Recôncavo Baiano, sob o 

regime da escravidão”.  

                  Sousa (2006, p. 21) também é partidário dessa síntese cultural, acrescentando que 

a capoeira tenha surgido, não só com a contribuição de vários elementos culturais africanos, 

mas também com a colaboração de outras artes e invenções surgidas no Brasil, e que cada 



71 
 

uma dessas invenções ou culturas forneceu material para sua origem, de acordo com suas 

necessidades e objetivos. 

                  Areias (1983) é outro estudioso que acredita ser a capoeira uma invenção dos 

africanos no Brasil, surgida da situação em que se encontravam, propondo, no entanto que ela  

surgiu da união das manifestações culturais trazidas da África  com os movimentos realizados 

por alguns animais  durante suas brigas, como por exemplo, as marradas, os coices, os botes e  

os saltos. 

               Um ponto relevante, a partir das ideias de Rego (1968), Areias (1983), Nestor 

Capoeira (1981, 1992) e Sousa (2006) precisa ser observado nesse momento: sem negar as 

matrizes culturais africanas que proporcionaram o surgimento da capoeira, todos são 

unânimes em afirmar  seu surgimento em solo brasileiro. Essa ideia é reforçada, quando os 

estudiosos do assunto, não encontraram na África nada que se parecesse com os movimentos 

da capoeira (AREIAS, 1983; SOUSA, 2006). Outro aspecto importante que corrobora com a 

tese da “brasilidade” da capoeira, repousa no fato dos africanos terem sido traficados como 

escravos para vários países e não só para o Brasil. Então porque não continuaram a sua 

prática, nesses outros lugares em que aportaram? Pelo que se sabe, foi do Brasil que ela saiu 

para espalhar-se pelo mundo, inclusive para a África.  

                Sobre isso tenho opinião formada, construída ao longo de minha vivência no meio 

capoeirista. Considero a capoeira afro-brasileira, nascida pela ânsia de liberdade do povo 

africano escravizado, que em vista das dificuldades em que viviam, procuraram preservar sua 

identidade cultural, ao mesmo tempo em que alimentavam o desejo intenso de retornar a sua 

terra natal. Acredito que a capoeira aqui surgiu, por conta das necessidades e circunstâncias 

inerentes à situação em que se encontravam os que para cá vieram na condição de escravos, e 

por terem se deparado com  artes e invenções brasileiras, que  aliadas aos elementos culturais 

africanos  colaboraram para o seu início e desenvolvimento, comungando assim com o 

pensamento de Sousa (2006).    

                  A capoeira surgiu no Brasil, mas não é possível dizer que ela é genuinamente 

brasileira, quando trás em si todo um contexto histórico que demonstra, com muita clareza, a 

contribuição africana para o seu surgimento. Admito, no entanto, que o mais importante não é 

decifrar a origem da capoeira ou mesmo investigar datas históricas para assinalar o seu 

começo, mas conhecer e compreender o processo pelo qual foi criada, “quais as condições 

que a geraram e o que a mantém em expansão” e “o conjunto de condições e circunstâncias 



72 
 

históricas e culturais” que proporcionaram seu desenvolvimento e crescimento, conforme 

Sodré, citado por Nestor Capoeira (1992, p. 21). 

               Com relação à etimologia da palavra também não existe um consenso. O vocábulo 

“capoeira” foi registrado pela primeira vez em 1712, por Rafael Bluteau, no livro Vocabulário 

Português e Latino e depois em 1813 por Morais Silva no Dicionário da Língua Portuguesa. 

Após isso, surgiram várias polêmicas, que deram origem a algumas investigações 

etimológicas. Rego (1968) relata como exemplo dessas discordâncias o escritor José de 

Alencar, que  em 1865 e 1878 na edição primeira e terceira respectivamente do livro Iracema 

e em 1870 no livro O Gaúcho apresentou o tupi caa-apua-era, significando ilha de mato já 

cortado, como sugestão para a origem do vocábulo capoeira. Beaurepaire Rohan, em 1879 

propôs o tupi co-puera, traduzido como “roça velha”, no que foi bastante criticado por 

Macedo Soares (1880) que por sua vez recomendou  o guarani caá-puêra, mato miúdo que 

nasceu em substituição ao mato virgem derrubado. Rego (1968) enfatiza a existência de 

polêmicas geradas em torno do assunto e o surgimento de novas proposições, a partir da 

continuação das investigações para se chegar a uma definição etimológica acerca do 

vocábulo. 

              Mas como o vocábulo capoeira passou a ser aliado ao jogo da capoeira e a seus 

praticantes?  Esse questionamento passou a ser também motivo de polêmicas que geraram 

algumas teorias. Uma delas faz referência a ave brasileira capoeira (Odontophoruscapueira 

Spix), cujo canto só é ouvido duas vezes por dia, ao amanhecer e ao anoitecer. Macedo Soares 

(1954) informa em seus estudos que moleques pastores ou escravos, chamavam-se uns aos 

outros e também ao gado, imitando o canto dessa ave através de assobio, passando estes a 

serem denominados de capoeira. Antenor Nascentes (1955) em suas anotações sobre o 

assunto, fez alusão ao macho da ave capoeira, que travava lutas ferrenhas com seus rivais ao 

defender seus domínios com grande destreza, utilizando-se de negaças e outros artifícios para 

vencer seu oponente, explicando que os passos dessa luta foram comparados com os dos 

escravos quando, por divertimento, simulavam um combate utilizando apenas a agilidade.  

Antenor Nascentes (1964) no Dicionário da Língua Portuguesa,  foi o primeiro a 

usar o vocábulo capoeira no sentido de jogo atlético e para designar seus praticantes, sem, no 

entanto, apresentar explicações sobre como ocorreu essa junção.  Mas tarde, mudando seu 

pensamento, conforme carta enviada a Waldeloir Rego datada em 22 de fevereiro de 

1966, passou a concordar com o historiador Brasil Gerson (2000), que nos seus estudos sobre 

o Rio de Janeiro, relatava a ida constante dos escravos ao mercado público para comercializar 



73 
 

galinhas, levando-as sobre a cabeça, armazenadas em cestos chamados de capoeira. Enquanto 

aguardavam o mercado abrir,  divertiam-se com seus jogos.  O nome do objeto nesse caso, 

segundo o historiador, passou a designar as pessoas que o transportava, assim como os jogos 

com os quais se entreteciam. 

                  Areias (1983, p. 17) propõe que a denominação Capoeira de Angola, dada a essa 

luta/arma surgiu tomando-se de empréstimo o nome “capoeira” das capoeiras, ou seja, do 

mato ralo onde os negros entrincheiravam-se para exercer seus treinamentos. Para chegar a 

essa conclusão, o autor baseou-se em documentos nos quais os capitães-do-mato e 

comandantes de expedições, discorriam acerca de um “estranho jogo de corpo” utilizado pelos 

negros nos momentos do combate, “deferindo coices e marradas, como se fossem verdadeiros 

animais indomáveis”. Ao mesmo tempo os comandantes, referindo-se às táticas de combate, 

recomendavam aos soldados “terem o máximo cuidado com as emboscadas e ataque de 

surpresa deferida pelos negros, usando esse estranho jogo do corpo, vindos de repente do 

interior das capoeiras”.  

               O sobrenome “de Angola”, de acordo com Areias (1983) derivou do fato de serem 

de Angola os primeiros negros escravos a virem para o Brasil, assim como a maior quantidade 

deles terem provindo desse país africano pode ter influenciado nesse sentido. Amaral (1941) 

reforçou essa teoria, destacando que, entre todos os outros negros, os que provinham de 

Angola eram os que mais se prestavam a brincadeiras e folguedos, possuidores de grande 

capacidade criativa para inventar outros folguedos, como teria sido o caso da capoeira. 

As proposições nesse sentido são variadas, sem chegar-se a um consenso sobre o 

assunto. Mas, independente disso, a capoeira seguiu sua trajetória com os passos dos negros 

escravizados, que acabaram refugiando-se nos quilombos, considerados como uma ameaça à 

organização sócio-política da época, motivo pelo qual foram acionadas as forças oficiais com 

o intuito de acabar com os redutos negros, símbolo da determinação em manter a luta pela 

liberdade. 

Após mais de 24 expedições derrotadas, Domingos Jorge Velho desarticulou de 

forma cruel os quilombos, usando de todo recurso bélico disponível na época, utilizando-se  

também da estratégia de soltar escravos acometidos de doenças contagiosas, para contaminar 

os indivíduos saudáveis dos redutos; minando a resistência dos quilombos e destruindo, em 

janeiro de 1694, o Quilombo de Palmares, sustentação de todos os outros  redutos de negros 

fugitivos (AREIAS, 1983). 



74 
 

A formação dos quilombos foi um dos acontecimentos mais importantes para a 

difusão da capoeira, pois eram os “lugares onde os negros se refugiavam e aprendiam 

capoeira como arma de guerra e libertação” (LOPES, 1991, p. 3). De Palmares expandiram-se 

as primeiras informações de que se tem conhecimento, sobre a utilização da capoeira como 

jogo de defesa e ataque. Os grupos de cavalaria aproximando-se dos locais de resistência, 

eram surpreendidos por golpes baseados em rasteiras, cabeçadas e marradas desfechada com 

as plantas dos pés.  

A desarticulação e destruição dos quilombos, com a consequente restituição dos 

negros às senzalas, proporcionou também a chegada da capoeira nas cidades. O tronco e o 

chicote eram os castigos mais comuns para aqueles que fossem surpreendidos praticando-a, 

motivo pelo qual os negros começaram a misturá-la com seus folguedos e brincadeiras, como 

uma forma de iludir aos senhores de engenho e os temidos feitores. Neste período os negros, 

impulsionados pela necessidade de sobrevivência e objetivando “disfarçar a luta”, dando-lhe 

caráter lúdico e inofensivo, mesclam a prática da capoeira música e dança, incluindo o 

berimbau como instrumento mor que servia tanto “para dar o toque de aviso da chegada do 

feitor”, quanto para determinar “o ritmo e o andamento da dança” (AREIAS, 1983, p. 24). 

 Contrário a esse pensamento, Nestor Capoeira (1992, p. 37) ressalta sua crença de 

que a mescla luta/dança ocorreu após o ano de 1830, período em que também ocorreu a 

introdução do berimbau na capoeira. Para ele, essa mesclagem não ocorreu como um disfarce, 

mas “seguindo uma tendência geral da comunidade negra onde a luta armada, impossível de 

vencer, foi substituída por uma conquista de espaço e território através da cultura”. 

 Refletindo nessa questão, transporto-me aos primórdios da escravidão. Penso em 

indivíduos apartados de seus entes queridos, longe de sua terra natal e seus costumes, trazidos 

para um lugar desconhecido na condição de escravos, postos a trabalhar desde as primeiras 

horas do dia até a exaustão física, desnutridos, sem ter a quem correr e sem possuir algo que 

lhes ajudasse em sua defesa. De repente surge uma arma que lhes dá esperança de retomar a 

liberdade.  E que essa arma pode ser alvo de retaliações de seus opressores. Ela pode ser 

tomada e extinta. É preciso então fazer algo, para que ela não seja vista como um perigo, por  

aqueles que os escravizam. Em minha visão, ocorreu aí o “disfarce”, através da mesclagem 

com a dança e a música.  

Oprimido, explorado e forçado a dar sua força de trabalho até o esgotamento de 

suas energias, os negros escravizados tiveram que usar este artifício para preservar a única 

arma de que dispunham na luta pela liberdade. Esse fato em nada diminui a capoeira, pelo 



75 
 

contrário, acrescenta, pois, a sua beleza repousa justamente na agregação desses vários 

fatores, o que a fazem totalmente diferente de outras lutas, encantado quem a observa, 

cativando cada vez mais quem a pratica. 

Cruéis eram os castigos para aqueles que fossem flagrados em seus treinamentos. 

Entre eles, o tronco e o chicote eram aplicados com frequência para aqueles que ousavam 

praticar a capoeira, dos quais raros escapavam com vida. É de  notar-se que desde o seu início 

os capoeiristas sofriam perseguições por parte da sociedade dominante, pela qual eram vistos 

sempre como um perigo, vinculados à marginalidade e a delinquência.  Exemplo disso é visto 

com a chegada de D. João VI ao Brasil, em 1808, quando foi criada a Intendência de Polícia, 

fruto do medo do Imperador pelos capoeiristas, assim como pelo receio de ser liquidado por 

espiões estrangeiros ou ser vítima de intrigas da corte.  

A Intendência de Polícia, para efetivar com êxito seu objetivo de dar maior 

segurança ao Imperador, estabeleceu uma Secretaria de Polícia, que por sua vez criou a 

Guarda Real da Polícia, cuja chefia coube ao Major Nunes Vidigal. Ele próprio era capoeirista 

muito habilidoso, bastante ágil. Reservava aos praticantes  da capoeira  um tratamento todo 

especial, composto de surras e torturas que denominava de  Ceia dos Camarões (REGO, 

1968). 

A Intendência de Polícia não deu trégua aos capoeiristas durante o período 

compreendido entre 1808 até 1831, sem, no entanto, conseguir exterminá-los, continuando os 

conflitos entre estes e a polícia. A capoeira, a despeito de toda barbaridade e força 

empregadas para lhe deter prossegue seu curso, conquistando mais adeptos, saindo das 

camadas consideradas inferiores, indo instalar-se entre políticos e personagens ilustres da 

sociedade brasileira. 

                  Comprovando esse fato, recorro aos primeiros dias da República, quando o 

Marechal Deodoro da Fonseca nomeou Joaquim Sampaio Ferraz como Chefe de Polícia. 

Sampaio Ferraz, sem prática e entendimento da realidade sóciopolítica do país, gera grave 

crise, que por pouco não derrubou o recém constituído governo de Deodoro. Os capoeiristas 

foram responsáveis por este abalo, através de um de seus praticantes mais ilustres da época, 

Juca Reis, filho do primeiro Conde de São Salvador e de Matosinhos e irmão do segundo 

Conde de São Salvador de Matosinhos.  

                  Juca Reis foi detido algumas horas após desembarcar no Rio de Janeiro provindo 

da Europa, a mando de Sampaio Ferraz, sem nada fazer, mas apenas por seu passado de 

desordem como capoeirista, com seu nome incluído para cumprir pena na Ilha de Fernando de 



76 
 

Noronha. Quintino Bocaíuva, então ministro das Relações Exteriores, tomou a dores da 

família, levando o caso para as sessões do Conselho de Ministros, reforçando que deixaria o 

governo logo no dia seguinte à deportação de Juca Reis, caso esta chegasse a ser efetivada, 

deixando claro que achava “exagerado o arbítrio dado pelo governo” à Sampaio Ferraz, assim 

como rigorosa “a exigência de fazer seguir para Fernando de Noronha o cidadão que fora 

preso tão somente por seus precedentes” (REGO, 1968, p. 297). O conflito  encerrou-se com a 

vitória do ponto de vista de Sampaio Ferraz e Juca Reis, juntamente com outros capoeiristas, 

foi transportado primeiramente para Pernambuco e depois para Fernando de Noronha, onde 

permaneceu alguns meses até conseguir  autorização  para retornar ao continente europeu. O 

Ministro Bocaíuva, “resignando-se patriótica e abnegadamente” acabou desistindo da ideia de 

abandonar o Governo Provisório, onde “a paz e a concórdia não tardaram a voltar” 

(ABRANCHES, 1907, p. 176-177). 

                  É fácil perceber que a segunda fase da capoeira, a marginalidade  inicia-se com a 

abolição da escravatura em 1888, consequência, sobretudo, da lógica do sistema econômico 

mundial e brasileiro, que impôs a substituição da mão de obra negra pelo trabalhador 

imigrante,  originando severo problema social: onde empregar toda a mão-de-obra provinda 

do cativeiro?  Sem condições de trabalho e sobrevivência, os negros deslocam-se para os 

grandes centros urbanos da época, fixando-se nos morros e periferias, circulando livremente 

nos portos, estações ferroviárias, mercados e feiras, em busca de trabalho que lhes assegurasse 

o sustento. Enquanto aguardavam surgir alguma ocupação remunerada, era nas rodas de 

capoeira que conseguiam alguns trocados para “leite, a farinha e o sagrado gole da santa 

cachaça” (AREIAS, 1983, p. 29). 

Os negros, impelidos por essa situação de abandono, sem ter ocupação 

remunerada que lhe proporcionasse a sobrevivência e suprisse a todo o contingente recém 

liberto, passam a realizar assaltos, crimes e emboscadas. Dividindo-se em grupos, dão origem 

as famosas maltas de capoeira, com integrantes extraordinariamente habilidosos e  traiçoeiros 

no jogo da capoeira. As maltas rivais Guaimuns e Nagôas, no Rio de Janeiro, foram os mais 

temíveis grupos desta época, “constituindo-se em verdadeiro terror para a burguesia e classe 

média, além de eterna enxaqueca das milícias daqueles tempos” (AREIAS, 1983, p. 30). 

“Mais que uma arte, uma verdadeira instituição”, enraizada nos costumes da cidade, como um 

câncer inextirpável, subsistindo a toda e qualquer medida policial, “esse flagelo dava 

eternamente uma nota sombria de terror as próprias festas mais solenes e ruidosas de caráter 

popular” (ABRANCHES, 1907, p. 176). 



77 
 

Porém, contraditoriamente, ao mesmo tempo em que a capoeira era considerada o 

incômodo e o terror da classe dominante, ela também era sustentada por esta mesma classe, 

quando utilizava as maltas de capoeira, com objetivos políticos na luta uns contra os outros, 

levando inclusive os capoeiristas a brigarem entre si, ao protegerem políticos de facções 

contrárias: 

 
E os Guaimuns e Nagôas, como se denominavam os heróis de profissões nos 

agrupamentos arregimentados por chefes temíveis e temidos, não raras vezes 

representavam o principal papel nas pugnas eleitorais (ABRANCHES, 1907, p. 

177).  

        

 

Outro exemplo dessa contradição foi a Guarda Negra, criada sob a inspiração de 

José do Patrocínio, com o objetivo de salvar a monarquia e combater os republicanos. 

Explorando o sentimento de gratidão dos negros libertos, foi criada a Sociedade Beneficente 

Isabel, na qual incorporaram-se inúmeros capoeiristas, além de um bom número de 

arruaceiros e delinquentes. “Os capoeiras da Guarda Negra fizeram miséria, não houve uma 

reunião fechada ou um comício público dos republicanos, que não fossem dissolvidos” 

(REGO, 1968, p. 316). Sobre as investidas da Guarda Negra aos comícios republicanos e a 

reação destes dispostos a acabar com os negros, Joaquim Nabuco escreve a José Mariano 

Carneiro da Cunha (JORDÃO, 1953, p. 93). 

 

 

Os Republicanos falam abertamente em matar negros como matam cães. Eu nunca 

pensei que tivéssemos no Brasil a guerra civil depois, em vez de antes da abolição. 

Mas haveremos de tê-la. O que se quer hoje é o extermínio de uma raça e como ela é 

a que tem mais coragem, o resultado será um luta encarniçada. De tudo isto eu lavo 

as mãos. Os liberais se subirem hão de ter um papel difícil a desempenhar. 

                

 

                  Mas os capoeiristas também tiveram momentos em que foram vistos como heróis 

nacionais, como em 1865, quando o Brasil entrou em desentendimento com o Paraguai e por 

conta da guerra deflagrada, necessitou convocar populares para a constituição de um exército, 

formado principalmente por negros oriundos dos cafezais e canaviais em decadência, 

arregimentados com a promessa de alforria após o término do embate, enquanto seus 

proprietários seriam indenizados. Dentre estes, se sobressaia o Batalhão de Zuavos, composto 

unicamente por capoeiristas, “uma espécie de fuzileiros, tropas de pontas-de-lança preparados 

para invadir, travar combate corpo a corpo e conquistar as trincheiras inimigas” (CAPOEIRA, 

1992, p. 36). 



78 
 

Ainda sobre a Guerra do Paraguai e a participação dos capoeiristas, Areias (1983)  

enfatiza que a coroa viu-se obrigada a contratar estrangeiros provindos da Irlanda, Alemanha 

e Inglaterra, para engrossar as fileiras do Exército brasileiro. No entanto, os batalhões que 

permaneceram no Rio de Janeiro, descontentes com o governo, rebelaram-se saindo pelas ruas 

pilhando, matando e devastando tudo que encontrassem.  Os amotinados, porém, tiverem que 

travar combate mortífero com um bando negros capoeiristas e embora estivessem  armados 

com espingardas, não puderam resistir e  muitos sucumbiram feridos ou sem vida (SILVA, 

1865) 

Areias (1983) considera que na República deu-se a maior fase de repressão à 

capoeira e seus praticantes, consequência direta dos conflitos que estes causaram aos 

republicanos antes que subissem ao poder, motivo que levou Deodoro da Fonseca a 

estabelecer como meta o extermínio total dos “vadios e turbulentos capoeiras”. Com esse 

intento, o Marechal Deodoro, faz surgir o Código Penal da República dos Estados Unidos do 

Brasil, instituído pelo decreto número 847, de 11 de outubro de 1890, que deu à capoeira um 

tratamento específico no capítulo III, intitulados Dos Vadios e Capoeiras, no qual podem ser 

lidos os seguintes artigos (REGO, 1968, p. 291): 

 

Art. 402. Fazer nas ruas e praças públicas exercício de agilidade e destreza corporal 

conhecida pela denominação capoeiragem: andar em carreiras, com armas ou 

instrumentos capazes de produzir lesão corporal, provocando tumulto ou desordens, 

ameaçando pessoa certa ou incerta, ou incutindo temor de algum mal; Pena – de 

prisão celular por dois a seis meses. 

 

A penalidade é a do art. 96. 

Parágrafo único. É considerada circunstância agravante pertencer o capoeira a 

alguma banda ou malta. Aos chefes ou cabeças, se imporá a pena em dobro. 

Art. 403. No caso de reincidência será aplicada ao capoeira, no grau máximo, a pena 

do art. 400. 

 

Parágrafo único. Se for estrangeiro, será deportado depois de cumprida a pena. 

Art. 404. Se nesses exercícios de capoeiragem perpetrar homicídio, praticar alguma 

lesão corporal, ultrajar o pudor público e particular, perturbar a ordem, a 

tranquilidade ou segurança pública ou for encontrado com armas, incorrerá 

cumulativamente nas penas cominadas para tais crimes. 

  

Colônias correcionais foram criadas logo após a publicação do Código de 1893, 

com o decreto número 145, onde “vadios, mendigos, capoeiras e desordeiros” eram 

destinados ao trabalho forçado (FARIA, 1961, p. 236).  As maltas foram desmanteladas e seus 

chefes encarcerados ou exterminados. Apesar disto, a capoeira continuou seu trajeto, sendo 

agora não só uma necessidade dos negros, mas de toda uma camada social explorada, 



79 
 

oprimida e marginalizada. Aperfeiçoada em seus vários golpes e mesclada de vários artifícios, 

para escapar a perseguição dos poderosos, a capoeira continuou a ser praticada às escondidas, 

nas praias, nos terreiros e arredores da cidade. 

A prática da capoeira permaneceu vinculada à criminalidade até a década de 1930, 

período em que foi liberada junto com uma série de manifestações populares por Getúlio 

Vargas, após a Revolução Nacionalista. Para receber o apoio das massas, Getúlio Vargas 

atende algumas reivindicações dos trabalhadores, liberando também algumas manifestações 

populares, até então proibidas de serem praticadas, como uma forma de exercer controle sobre 

elas e seus adeptos, assim como angariar a simpatia da população brasileira. No caso da 

capoeira, essa podia ser exercitada livremente, desde que estivesse “desvinculada de qualquer 

ato considerado marginal, subversivo ou agitador”, poderia fazer parte de festividades 

populares e folguedos folclóricos, e no aspecto de luta deveria ser praticada somente “como 

defesa pessoal e esporte, praticado em locais fechados, e por pessoas consideradas idôneas e 

de bem, devendo ser transformada em esporte nacional” (AREIA, 1983, p. 64). 

Eis algumas considerações de Júlio César de Sousa Tavares, citado por Nestor 

Capoeira (1992, p. 60): 

 

Getúlio teve uma política bem do tipo “Napoleão Bonaparte”- toma lá, dá 

cá. Em 1934 extingue o decreto lei que proibia a capoeira e a prática de 

cultos afro-brasileiros, isto entre perdas e ganhos, como a conquista do 

voto feminino, do voto para analfabeto, dos soldados, etc., mas por outro 

lado ele obriga que tanto os cultos como a capoeira sejam realizados fora 

da rua, em recinto fechado com alvará de instalação, e assim cria uma 

forma de controlar estas manifestações.  

 

É neste período que começa a terceira fase da capoeira, ensino nas academias, 

momento também em que começa a ser inserida no contexto desportivo nacional. Na ocasião, 

o baiano Manuel dos Reis Machado, o Mestre Bimba promove algumas inovações na 

capoeira, inserindo na sua prática elementos do batuque e outras modalidades de luta, criando 

uma sistemática de golpes interligados com defesas e ataques peculiares a cada um deles, e 

uma pedagogia de ensino até então inexistentes. Mestre Bimba passou a chamar essa capoeira 

repleta de inovações de Capoeira Regional, diferenciando-a da Capoeira Angola. 

Mas existem então duas capoeiras? Para mim a capoeira é uma só, embora cada 

uma dessas modalidades tenham características bem marcantes, mas acredito que a Capoeira 

Regional é um estilo derivado da Capoeira Angola, mesmo porque utiliza em sua prática 

movimentos desta última, que estão incorporados a sua dinâmica no dia a dia dos treinos e 



80 
 

rodas de capoeira. A maioria dos praticantes, no entanto, tendem a diferenciar erroneamente 

os dois estilos, demarcando a Capoeira Regional como “jogo alto”, com golpes acima do nível 

do chão, e a Capoeira Angola, como “jogo baixo”, com golpes empregados ao nível do chão. 

Contudo, “tanto o angoleiro joga alto e dá golpes da cintura para baixo, quanto o regional sai 

do nível do chão para soltar uma armada (...), saindo assim do jogo baixo um golpe alto e 

vice-versa” (COSTA, 1993, p. 44).  

A primeira escola de capoeira que serviu de modelo para as demais, o Centro de 

Cultura Física e Capoeira Regional, foi criada por Mestre Bimba, em 1932 no Engenho Velho 

de Brotas, em Salvador e do mesmo modo foi a primeira em 1937, a adquirir o registro oficial 

do governo. Mestre Bimba também foi o criador do sistema de graduações baseado em lenços 

de seda coloridos, que serviam para designar o nível de aprendizado de seus alunos. Na 

atualidade, o estágio de aprendizagem dos praticantes da Capoeira Regional é medido, 

segundo a terminologia utilizada no meio capoeirista, por cordas ou cordões coloridos.  

 Falando em capoeira é justo relembrar de Vicente Ferreira Pastinha, o Mestre 

Pastinha, quem em “oposição a Bimba, ficou mais conhecido, encarnando o espírito da 

capoeira angola” (CAPOEIRA, 1992, p. 82). Segundo mestre a abrir uma escola de capoeira  

em Salvador, o Centro Esportivo de Capoeira Angola, em 1941, aglomerou ao seu redor 

capoeirista extraordinários, “mas pela força de sua personalidade, seus dotes de filósofo e 

poeta, seu amor e conhecimento dos fundamentos da capoeira angola” (CAPOEIRA, 1992, p. 

82,) do que propriamente por ser um exímio capoeirista.    

        Independente da denominação, angola ou regional, a capoeira foi ganhando 

visibilidade e projeção cada vez maior, apesar de perder por outros aspectos, como no caso 

das tradições e fundamentos inerente à sua prática, assim como sua característica de 

manifestação popular espontânea, consequências da criação das academias e sua utilização 

pelos programas turísticos do governo baiano.  Por volta da década de 60 começa a migração 

de capoeiristas, principalmente para o Sul do país, onde a capoeira, para ser reconhecida 

legalmente como esporte e arte marcial, deveria ser submetida a uma organização 

consubstanciada por normas e regras, além de realizar competições. Para Areias (1983, p. 77), 

“nesse momento aconteceu o grande desvio da capoeira, como instrumento de manifestação e 

expressão do indivíduo”. 

Porém, ganhos e percas a parte, é conveniente ressaltar que a partir de sua 

institucionalização, a capoeira começou a conquistar reconhecimento público, passando a ser 

inserida ao longo dos tempos em escolas, universidades, centros educacionais para 



81 
 

cumprimento de medidas sócio educativas, entre outros estabelecimentos. Este quadro não se 

apresenta somente no Brasil, porém em mais de 150 países (BRAGA; SALDANHA, 2012).  

O ápice desse reconhecimento ocorreu a 15 de julho de 2008, na cidade de Salvador, onde o 

Conselho Consultivo do Patrimônio Cultural do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional – IPHAN, reconheceu e registrou a capoeira como patrimônio cultural imaterial 

brasileiro. 

Compreenda-se por patrimônio cultural imaterial as representações da cultura 

brasileira expressas através de práticas, formas de pensar, ver e  sentir o mundo, cerimônias, 

músicas, lendas, contos, brincadeiras,  artesanatos, instrumentos, objetos e lugares que lhes 

são associados – cuja tradição é transmitida de geração em geração pelas comunidades 

brasileiras. Essa iniciativa do Conselho Consultivo do Patrimônio Cultural do Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – IPHAN favorece a elaboração de projetos e 

políticas públicas, que proporcionem a preservação e continuidade da capoeira.  

A pergunta “o que é a capoeira” é uma constante na vida do capoeirista. Cada um 

a define da forma como a compreende, a vê e a sente. No entanto, percebo que o muito do que 

se disser para defini-la ainda não a representará, pois, “a capoeira é muito rica e nós, 

demasiados pobres” (SOUSA, 2006, p. 19).  

Mestre Pastinha (1889 – 1981) costumava dizer que a “capoeira é tudo que a boca 

come”  para simbolizar o vasto universo que ela representa, sua complexidade e suas 

infindáveis possibilidades criativas no decurso de sua prática. Nestor Capoeira (1992, p.12) na 

apresentação de seu livro Capoeira, os Fundamentos da Malícia, destaca que são poucos os 

que compreendem o significado verdadeiro do jogo da capoeira, propondo-a como há de se 

ver em suas próprias palavras, como uma filosofia de vida: 

 

(...) mais que dança, luta, jogo, mais que patrimônio da cultura brasileira, ela é uma 

forma de ver e viver a vida, uma ótica específica do mundo e dos homens, 

transmitida de mestre a aluno através das gerações, uma prática que transborda da 

roda para o dia-a-dia (...). 

 

                   A filosofia de vida, ou o sistema pessoal de sentimentos e ideias relacionados ao 

universo e ao mundo (SÁPIRA, 2006), revela-se nas atitudes de cada ser humano, nas suas 

formas transitar na vida, e enfrentar as situações diversas e adversas com as quais se depara 

diariamente. Elaboramos nossa filosofia de vida a partir das nossas experiências, adquiridas 

nas relações que estabelecemos, como meio no qual interagimos, e essa filosofia de vida 

certamente irá interferir no modo nas nossas atitudes.   



82 
 

Concordo com a concepção de Nestor Capoeira (1992) ao apresentar a capoeira 

como uma filosofia de vida, um jeito de ser e viver a existência, expresso na forma do 

capoeirista vestir, falar, sentir, cantar, tocar, jogar e solucionar os impasses do cotidiano. Isso 

porque, ao contrário do que se imagina, o aprendizado na capoeira não engloba somente o 

ensino metódico de golpes e contragolpes, incluindo também o resultado de todos os 

conhecimentos disseminados entre seus praticantes, desde épocas mais remotas até a 

atualidade, repassados de mestre para discípulo, de aprendiz para aprendiz, através do que se 

pode chamar de tradição oral.  

Dentro da tradição oral percebe-se a história dos negros sempre em pauta, assim 

como seus sofrimentos e suas lutas por liberdade, sendo ressaltadas as ações de vários 

capoeiristas do passado e seus nomes apregoados como símbolo de luta e resistência, não só 

da raça negra, como do ser humano de uma forma geral, em busca de melhores condições de 

vida, fato esse também presenciado nas inúmeras cantigas que embalam as rodas de capoeira. 

Na época da escravidão, a capoeira foi luta utilizada para que os negros 

escravizados pudessem se safar das perseguições empreendidas pelos senhores de engenhos, 

através dos capitães do mato, que a todo custo queriam preservar a mão de obra gratuita, que 

ajudava a construir e consolidar cada vez mais suas fortunas. Após a libertação dos escravos, 

a capoeira foi arma perigosa contratada para lutar nos embates políticos entre republicanos e 

imperialistas; meio de sobrevivência para muitos que se viram excluídos da sociedade da 

época, sem meios de subsistência. Perseguida e proibida legalmente, após sua liberação 

passou a ser uma expressão do homem em sua busca por liberdade e dignidade. Reconhecida 

suas riquezas nos aspectos cultural, desportivo, artístico, vem chamando a atenção na 

atualidade pelas suas possibilidades educativas. 

Em Sousa (2006, p. 19) viu-se que a capoeira tornou-se uma espécie de fascinação 

esportiva na atualidade, descrevendo-a dessa maneira:  

 

 

É uma luta de defesa e ataques, cujo fundamento apresenta-se quando os capoeiristas 

atacam sem agressões, defendem-se sem atropelos e, na tentativa de encontrar 

harmonia, sintonia nas movimentações maliciosas, expressam toda magia, encanto  e 

beleza, dando harmonia a si e ao jogo da capoeira que é essa extraordinária conversa 

muda de forma inteligente. 

 

 

 Essa é a definição que sintetiza melhor minhas concepções sobre a capoeira. 

Nascida em um contexto de dor e opressão, foi criada como arma de defesa, por seres 

humanos que não tinham outro instrumento para utilizar em sua proteção, senão o próprio 



83 
 

corpo. É o corpo que trava o diálogo dentro das rodas de capoeira (CAPOEIRA, 1992), um 

diálogo onde os jogadores utilizam a inteligência e não a força bruta para vencer o colóquio, 

iniciado após o início do jogo. Tanto é assim, que o jogo começa com um cumprimento, o 

aperto de mãos, e termina da mesma forma. É como diz os versos de uma de minhas canções: 

“no jogo da capoeira, não pode haver dissensão; mesmo se o jogo é pauleira, acaba se dando a 

mão”. Não há, portanto, um combate real, mais a simulação de uma luta. Como veio a dizer 

Dias Gomes, reconhecido autor de telenovelas e teatro, citado por Nestor Capoeira (1992, p. 

105): 

 

Capoeira é luta de dançarinos. É dança de gladiadores. É duelo de camaradas. É 

jogo, é bailado, é disputa – simbiose perfeita de força e ritmo, poesia e agilidade. 

Única em que os movimentos são comandados pela música e pelo canto. A 

submissão da força ao ritmo. Da violência á melodia. A sublimação dos 

antagonismos. Na capoeira os contendores não são adversários, são camaradas. Não 

lutam, fingem lutar. Procuram – genialmente –dar a visão artística de um combate. 

Acima de um espírito de competição, há um sentido de beleza. O capoeira é um 

artista, um jogador e um poeta.” 

 

Essa visão da capoeira simboliza de forma profunda  sua essência e  sua beleza. É 

luta sim. E como toda luta é constituída de golpes que podem machucar... Matar. Isso pode 

ocorrer, caso seus praticantes desconheçam  seus fundamentos, sua origem e o processo que a 

criou.  Se não conseguem sentir que suas estratégias de defesas e ataques repousam no caráter 

singular do respeito e da cumplicidade, como instrumentos básicos que proporcionam o 

desenvolvimento do jogo (SOUSA, 2006). “Capoeira é a arte da inteligência” (SOUSA, 2006, 

p. 45). Da malícia, segundo Nestor Capoeira (1992). Inteligência e malícia são desenvolvidas 

nos diversos diálogos corporais, estabelecidos dentro das rodas.  Quem utiliza esses recursos 

não precisa usar a violência. A capoeira foi “criada não para oprimir, mas para libertar, não 

somente o corpo, mas a consciência” (SOUSA, 2006; p. 88).  

 Observando muitas rodas de capoeira, vejo com preocupação, a violência sendo 

empregada por alguns de seus praticantes. Finalizar o jogo virou sinônimo de pancadaria sem 

nenhuma justificativa. A festa do batizado ou troca de graduação, vem perdendo sua beleza e  

magia, pois a ordem geral é colocar o aluno no chão, derrubá-lo, levando-o mais a temer  o 

momento do que esperá-lo com alegria. Na formatura do capoeirista, em que é reconhecido 

como apto a ensinar, também não é diferente.  O formando entra na roda e não pode esperar 

outra coisa, que não seja pancada e quedas. Imbuída dessa preocupação, juntamente com o 

desejo de colaborar para a construção de uma cultura de paz acalentei esse projeto de 

formação que considero de extremo valor.  



84 
 

Dessa forma, para compreender a capoeira como um instrumento educativo, 

propício a colaborar na educação para a paz, é necessário conhecer alguns dos elementos que 

a constituem e que a fazem na atualidade ser possível contextualizá-la como prática 

pedagógica.   

Em primeiro lugar, é importante lembrar que a prática da capoeira não se restringe 

a uma atividade física, conforme apontam algumas pesquisas (RODRIGUES, 2003; COSTA, 

1992; CAPOEIRA, 1992; FALCÃO, 1993; SOUSA, 2006; GEEVERGHESE, 2013; 

FERREIRA; LIMA; SANTOS; DINIZ, 2014). Devido a seus conteúdos, é possível  

contextualizá-la  como prática pedagógica, tanto no interior do ambiente escolar formal, como 

no âmbito informal de ensino, pois ela possui inúmeras possibilidades de educar, inclusive 

educar para a paz. E quais seriam essas possibilidades? No que a prática da capoeira pode 

colaborar para a construção de uma Cultura de Paz? Como educar para a paz na capoeira? 

Vejamos as opiniões de alguns mestres de capoeira nesse sentido:  

      
 

Ensino capoeira há seis anos para jovens infratores internos no Centro Educacional 

Cardeal Aloisio Lorscheider. Todo mundo fica impressionado como dentro da roda 

não existe “quebra pau”, violência. Ora, a capoeira é um jogo de habilidades, onde 

não há vencedores. Meus alunos procuram mostrar o que aprenderam sem querer 

vencer o outro, mas vencer seus próprios limites.   E se jogam com alguém menos 

habilidoso respeitam o estágio em que o camarada se encontra, seguram mais as 

pernadas (Mestre César Simpatia). 

 

 

A fala de mestre Simpatia é complementada por Mestre Severo: 

 

 

A maior colaboração da capoeira na educação de seus praticantes, na minha visão é 

relacionada  ao respeito pelo outro, pelas diferenças; cada um tem seu jeito de jogar, 

suas capacidades; na roda de capoeira vemos pessoas de vários lugares, as vezes de 

grupos diferentes se aglomerando com o mesmo fim, que é jogar capoeira. A 

capoeira tem esse dom, de unir os diferentes, de unir os povos.  

 

 

Mestre Rafael Magnata também cita o respeito como valiosa contribuição da 

capoeira para seus praticantes, acrescentando: “os alunos trazem os valores da capoeira para a 

vida e os valores da vida para a capoeira”. Para ele, a capoeira é “escola que proporciona o 

aprendizado de valores que ajudam na construção de um homem de bem, um bom cidadão”.  

Ele recorda que costuma iniciar a aula de capoeira com uma roda conversa, em que são 

discutidas as regras de convívio e de participação de cada um e incentiva-se  a parceria, já que 

os alunos estão sempre interagindo entre si durante a aula. Para esse mestre, uma Cultura de 



85 
 

Paz se constrói com o princípio de “querer bem ao outro” e resume-se no “respeito em todos 

os níveis da vida e o respeito a todas as formas de vida”.  

Mestra Paulinha Zumba corrobora com esse pensamento, e  aposta na capoeira 

como    instrumento educativo para  a superação de preconceitos, que conduz ao entendimento 

e a vivência da igualdade e do amor. Em suas palavras: 

 

 

A capoeira é potencialmente educativa. Numa roda de capoeira podemos encontrar  

pessoas   pertencentes a diversas culturas, inclusive aquelas que ainda hoje não 

possuem boas relações de amizades. Praticando capoeira, as pessoas compreendem 

que existem diferenças e aprendem a respeitá-las, superam preconceitos de cor, de 

raça, de crença, de sexo, enfim...  Numa roda de capoeira podemos ver pessoas de 

toda parte do mundo, cantando, batendo palmas, jogando... Com alegria, com 

amor... Unidas no calor da roda e no som do berimbau.    

 

 

Recordo que o surgimento da capoeira já traz em si a junção de distintos 

elementos da cultura brasileira, como da cultura africana.  Nesse sentido, Ferreira, Lima, 

Santos e Diniz (2014) destacam em seus estudos que a prática da capoeira e as reflexões de 

seus diversos significados, movimentos e historicidade podem contribuir para uma educação 

pautada na diversidade cultural, desde que os conceitos de tradição, herança cultural, 

cidadania e valores estão presentes na capoeira. Macul (2008, p. 68) destaca que “o respeito 

às diferenças, nos possibilita fluir harmoniosamente na diversidade”, permitindo 

encontrarmos numa mesma roda “jogadores com estilos tão distintos, respeitando-se e criando 

uma interseção capaz de unir suas manifestações”. 

Percebi nas falas dos dez mestres entrevistados, conforme anunciado no capítulo  

que trata da metodologia utilizada nesse estudo, que a maioria situou as contribuições da 

capoeira na esfera educativa, relacionando-as a aspectos como   cooperação, respeito, 

humildade, bom humor, disciplina, paciência, perseverança, amor, entre outros. Ou seja, em 

termos educativos, uma das primeiras contribuições que a capoeira vem prestar, refere-se a 

educação em valores.   A educação em valores é fundamental para “uma sociedade mais justa, 

solidária, gentil, compreensiva e saudável” (CASTRO; MATOS, 2015), pois proporciona 

mudanças de atitudes e comportamentos nas relações interpessoais, difundido “tolerância e 

respeito mútuo” e diminuindo a “violência física e verbal” dentro e fora da escola (MATOS; 

SAMPAIO, 2010, p. 52). Tolerância aqui é compreendida como uma condição essencial para 

conviver com o diferente. Ser diferente, como ensina Freire (2004) não é ser inferior, 

acrescentando que a tolerância verdadeira conduz ao respeito ao diferente.  



86 
 

O trabalho em valores, segundo Matos, Castro e Nascimento (2010) pode ser 

empregado como relevante ferramenta para desenvolver-se uma cultura de paz. Jares (2007, p. 

186) ao tratar do estímulo a uma cultura de paz, considera que a educação para a convivência, 

supera a transmissão de estratégias e habilidades para solucionar conflitos, e objetiva a 

construção de uma “nova cultura e relações sociais onde a violência não faça sentido”.  Uma 

cultura onde se aprenda a conviver, onde o respeito permeie todos os setores da sociedade, 

uma cultura de solidariedade e tolerância, voltada para defesa da liberdade, da democracia e 

dos direitos humanos.       

Os estudos de Ferreira, Lima, Santos e Diniz (2014) tratam da capoeira como 

componente  curricular da disciplina Educação Física Escolar, apresentando-a como um leque 

de opções   pedagógicas, que expressa-se de  diversas formas: jogo, luta, dança, brincadeira, 

entre outros, que interrelacionam-se  com outras disciplinas, como a geografia, a história, 

artes, música, etc. Para esses autores a capoeira pode ser entendida como inter e 

transdisciplinar, desde que seus conteúdos extrapolam o enquadramento de uma única 

disciplina, e citam a história da capoeira como elemento essencial em sua prática educativa, 

que possibilita sua contextualização histórica e geográfica.  

 O aspecto educativo é o que mais tem crescido na atualidade, principalmente pelo 

fato da capoeira estar inserido no âmbito escolar. E o seu ensino-aprendizagem, na escola ou 

fora dela, não deve ser executado somente pelo viés da técnica, do rendimento ou do 

espetáculo, mas deve ser levada em conta toda sua riqueza de expressão, deve ser vivenciada 

e estudada levando-se em conta sua historicidade, que mistura-se a própria história do povo 

brasileiro. Não deve ser vista somente como um produto, pois “ela é também um processo” e 

como tal é mister ater-se ao modo como ela foi e continua sendo socialmente elaborada 

(FALCÃO, 1995, p. 11).   

Nas palavras de Mestre Dourado, “ensinar capoeira esquecendo sua origem, o 

contexto no qual foi criada, é desprezar o esforço de todo um povo que muito suou e chorou, 

para mudar sua realidade”. Mestre Armandinho lembra que “a capoeira é fruto de um 

processo muito sofrido para transformar a realidade da escravidão na realidade da liberdade”. 

“Jogar capoeira desconhecendo como ela começou é jogar sem alma, é desconhecer sua 

verdadeira essência” (Mestre César Simpatia). Sobre a essência da capoeira Areias (1983, p. 

112) comenta: (...) “no néctar da sua essência está contida a história de um povo, de uma raça, 

de uma cultura, e acima de tudo, a expressão e manifestação de sensações e sentimentos do 

espírito humano”. 



87 
 

Visualizo no aspecto histórico da capoeira elemento importante para uma 

educação cidadã, pois comungo com o pensamento de Bonfim (2012) ao afirmar que aprender 

capoeira, é também aprender sobre a formação sociocultural do povo brasileiro, sobretudo da 

parcela oprimida, especialmente a raça negra, suas lutas e aspirações para ser reconhecido 

como cidadão na conquista de seus direitos. Pois ao contrário do que a história tem ensinado, 

os escravos foram sujeitos humanos e pensantes que protagonizaram uma história social, 

(CUNHA JR, 2007). Segundo esse autor, o protagonismo social do povo negro foi o motivo 

maior que levou a abolição da escravatura, ao contrário do que ensina-se hoje na escola, 

enaltecendo a figura da Princesa Isabel como redentora da ração negra.  Tal engodo histórico 

é expresso nos versos da cantiga de Mestre Toni Vargas: 

 

D. Isabel que história é essa                                                                                                                      

De ter feito a abolição                                                                                                                                                

De ser princesa boazinha                                                                                                                                      

Que libertou aboliu a escravidão                                                                                                                    

Estou cansado de conversa                                                                                                                   

Estou cansado de ilusão                                                                                                                        

Abolição se fez com sangue                                                                                                                         

Que inundou esse país                                                                                                                                          

Que o negro transformou em luta                                                                                                                  

Cansado de ser infeliz                                                                                                                                       

Abolição se fez bem antes                                                                                                                                         

E ainda está por se fazer agora                                                                                                                         

Com a verdade da favela                                                                                                                                  

Não com a mentira da escola                                                                                                                              

D. Isabel chegou a hora                                                                                                                                       

De acabar com essa maldade                                                                                                                               

De ensinar aos nossos  filhos                                                                                                                                     

O quanto custa a liberdade                                                                                                                               

Viva zumbi nosso rei negro                                                                                                                         

Que fez-se herói lá em Palmares                                                                                                                            

Viva a cultura desse povo                                                                                                                                         

E a liberdade verdadeira                                                                                                                                        



88 
 

Que já corria nos Quilombos                                                                                                                           

Que já jogava capoeira                                                                                                                                            

Iê viva Zumbi.... 

 

No que diz respeito ao desenvolvimento sócio-afetivo, a capoeira proporciona em 

sua prática, nos diferentes jogos realizados ao longo da vida do capoeirista, na interação 

constantes entre educandos e educador, a ampliação do controle emocional, favorecendo a 

integração, a sociabilidade, possibilitando o estabelecimento de laços de afeto mais profundos 

entre os alunos, que se fortalecem com o tempo, colaborando na superação da timidez e da 

insegurança. Educação e afetividade se constituem em uma parceria sem a qual fica inviável 

unir e formar indivíduos para a construção de uma Cultura de Paz, afinal a paz é um valor que 

afeta todas as dimensões humanas (MATOS; MACEDO, 2010).  

Quando se fala das contribuições da capoeira na educação é sempre válido 

enfatizar a melhoria nas relações interpessoais de seus praticantes, em termos de  

comportamentos introspectivos de algumas  crianças, jovens ou adultos, o equilíbrio naqueles 

que apresentam hiperatividade, a promoção da auto estima elevada, desde que a capoeira seja 

exercitada coletivamente, o que leva seu praticante a estar constantemente lidando com o 

diferente e as diferenças. Esse mecanismo, na visão de Silva (2003, p.32) colabora “para 

resolução de possíveis situações emergentes das relações sociais cotidianas, contribuindo com 

a formação de indivíduos mais críticos, criativos e autônomos”. 

Enfim, a capoeira é considerada uma modalidade de atividade física  de múltiplas 

possibilidades educativas, que pode auxiliar na formação integral do praticante, atuando 

diretamente sobre os  aspectos cognitivo, afetivo e psicomotor dos educandos. A sua riqueza 

está justamente nas várias facetas pelas quais se manifesta: cultura, música, dança, esporte, 

luta, lazer, filosofia de vida, arte, entre outros. Durante o aprendizado, o capoeirista passa a 

atuar naquelas com as quais mais se identifica (FERNANDES, 2012), cabendo ao educador 

deixar o aluno à vontade para escolher os aspectos na qual se encaixe melhor.  

Cresce na atualidade, o número de educadores de  capoeira que  propõem, em seus 

espaços de ensino,   uma prática voltada para o desenvolvimento humano, sem esquecer suas 

tradições, honrando o trabalho dos antepassados, que muito suaram para que ela chegasse aos 

dias de hoje, como um legado de resistência à violência do escravismo e da opressão.  No 

entanto, a humanidade ainda caminha extremamente carente de compreensão de seu papel no 

mundo. Carente de mudança de paradigmas para conseguir inverter a situação atual em que 



89 
 

está mergulhada, para que possa avançar no desenvolvimento de uma cultura de paz, 

garantindo assim a sobrevivência do planeta e bem viver dos seus habitantes. Nas palavras de 

Nestor Capoeira (1992, p. 174): 

 
 

Se no passado a sobrevivência do homem estava intimamente relacionada à sua 

capacidade de matar e destruir, hoje em dia, sua sobrevivência irá depender de sua 

capacidade de conviver em paz com os outros homens e com a natureza que o cerca. 
                

             

Nesse rumo, os educadores da AZC deram um primeiro passo, dizendo sim ao 

convite para tomar parte nesse estudo. No capítulo seguinte, apresento as primeiras 

contribuições da Formação em Cultura de Paz percebidas durante o processo formativo, e que 

julgo fundamentais para a constituição dos participantes como educadores para a paz, pois 

não basta somente “se dizer da paz”, é necessário capacitações que proporcionem o 

desenvolvimento de atores sociais, para que possam tornar-se agentes disseminadores e 

multiplicadores da paz, em seus ambientes de trabalho e convivência.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 
 

3. FORMAÇÃO EM CULTURA DE PAZ NA AZC: PRIMEIRAS CONTRIBUIÇÕES  

 

 
A responsabilidade ética, política e profissional do ensinante lhe coloca o dever de 

se preparar, de se capacitar, de se formar antes mesmo de iniciar sua atividade 

docente. Esta atividade exige que sua preparação, sua capacitação, sua formação se 

tornem processos permanentes. Sua experiência docente, se bem percebida e bem 

vivida, vai deixando claro que ela requer formação permanente do ensinante. 

Formação que se funda na análise critica de sua prática (Paulo Freire) 

 

 

 Nesse capítulo trago alguns apontamentos sobre o processo formativo 

direcionado aos educadores da AZC, destacando as contribuições iniciais que julgo de maior 

importância para o início de suas trajetórias, como multiplicadores de uma educação para a 

paz, observadas durante os estudos e debates gerados nas oficinas que constituíram a 

formação.  

 

3.1. Construindo novos entendimentos sobre a paz 

        

 

                            

FOTO 8 – Certificação dos educadores da AZC em cultura de paz (2013). 

 



91 
 

O processo formativo dos educadores da AZC proporcionou 10 encontros nos 

quais me senti intimamente gratificada. Primeiro, por poder colaborar na formação de novos 

educadores para a paz, não só no meio capoeirista, mas em todos os lugares por onde 

passarem. Segundo, porque no papel de formadora, no decorrer da realização das oficinas, 

ampliei minha bagagem de conhecimento e de experiências constituídas no espaço formativo, 

fato que me levou a pensar que a formadora estava ali, também, em formação.    

Pensando nisso, um questionamento nasceu em minha mente, levando-me a 

reflexões que me conduziram a encontrar respostas que acalmassem minha inquietação 

nascida da pergunta: O que compreendemos por formação?  

O vocábulo formação procede do latim formatione e traz no Dicionário Aurélio 

da Língua Portuguesa além do sentido de formar e construir, as perspectivas de 

desenvolvimento e educação. Em Freire (1996) o significado de formação perpassa na questão 

da interação e transformação de conhecimentos, situando a formação como um fazer 

permanente, que se refaz constantemente na ação, em que as experiências vivenciadas 

ocupam relevante papel na construção do saber.   

Garcia (1999) compreende a formação a partir de três aspectos: como função 

social (relaciona-se a transmissão de saberes); como processo de desenvolvimento e de 

estruturação do indivíduo (maturidade interna e experiências da pessoa) e por fim, formação 

como instituição (referente à organização dos estabelecimentos que planejam e desenvolvem 

atividades formativas).  

É fácil perceber que não existe um conceito único formulado acerca da formação, 

mas que ele é suscetível de várias perspectivas. Diante desse aspecto Garcia (1999) anuncia a 

complexidade e diversidade do tema, advertindo sobre a escassez de  conceptualizações e de 

acordos entre  às dimensões  e teorias mais importantes  para a sua análise.  

Formação na minha compreensão relaciona-se ao desenvolvimento humano 

integral e este inicia-se e efetiva-se aos poucos, com a junção do conhecimento adquirido por 

meio de vários recursos, mais o aprendizado adquirido através das experiências, aliados a  

uma educação em valores. Creio que a união desses fatores pode colaborar efetivamente para 

a formação de indivíduos éticos e amorosos, se essa for a vontade de cada um. 

De forma geral, a Formação em Cultura de Paz pela qual passaram os educadores 

da AZC, abrangeu um leque de dimensões da sociedade, como direitos humanos, cidadania, 

justiça social, não-violência, segurança, resolução de conflitos,  proporcionando aos 



92 
 

participantes perceberem com mais clareza,  o contexto atual de violência e como, 

naturalmente, vamos reproduzindo esse contexto: 

 

 

 A formação em cultura de paz me fez enxergar quanto inserido na cultura da 

violência eu nasci e ainda vivo, me ajudando a compreender que mudando pequenos 

hábitos já estou  trabalhando para uma cultura de paz. Por exemplo: nas rodas e 

aulas  de capoeira não vou mais cantar músicas que incitem a violência; no dia a dia 

posso fazer várias coisas: não comprar brinquedos para meu filho que lembrem 

violência...  Incentivá-lo a assistir filmes que não mostrem  guerras, que não traga 

boas  mensagens, isso vale para mim também; não comprar aquela camiseta que traz 

imagens violentas,  e assim por diante. Como educador de capoeira, minha 

responsabilidade com essa formação vai aumentar, pois tenho que extrair dela os 

aspectos que educam para a paz (Instrutor Fabiano). 

 

Com a formação, começo a perceber no dia a dia como estamos rodeados de coisas 

que nos levam a viver a violência, como se ela fosse algo natural na vida humana; a 

televisão com os filmes, as novelas, as notícias... Incrível como muito pouco se 

anuncia algo de bom, é só desgraça, mortes, crimes... E sabe o que é pior? A gente 

acaba se acostumando mesmo.  Outro dia passou uma novela que falava da família, 

não tinha assim tantas tramas  e logo saiu do ar, anteciparam o fim porque o ibope 

estava lá embaixo. Motivo averiguado pelas  pesquisas? Faltou  violência, crimes, 

maldades que prendem a atenção dos noveleiros.  Acredito que mudar tudo isso não 

vai ser fácil, mas podemos começar agora, fazendo a nossa parte, não é? (Instrutor 

Renath). 

 

 

Baseada nessas falas percebo o quanto a cultura midiática, vem contribuindo para  

a reprodução e a naturalização das violências.  Bomfim (2006) alerta que os jovens, são os 

mais vulneráveis as influências externas, pois se encontram em um período em que suas 

identidades ainda estão sendo construídas. Matos (2001) recorda que os meios de 

comunicação, tendem a construir o modelo ideal do jovem de classe média ou rica, através da 

imposição da maneira de vestir, agir e falar, massificados por intermédio de seus reiterados 

apelos visuais, criando uma imagem que passa a ser desejada pelos jovens. Estes, para que se 

sintam pertencentes e aceitos no grupo que segue o “padrão” produzido e disseminado pelos 

canais de comunicação, são facilmente atraídos para o consumo, adotando não só o visual 

estabelecido como perfeito, mas também posturas e comportamentos, que acabam 

influenciando nas suas formações identitárias.  

Nesse sentido é que Bomfim, Santos e Conceição (2009. p. 04 e 05) esclarecem 

que “as mídias não mais simples mecanismos informativos, onde se mostra o que aconteceu”,  

mas funciona, na maioria das vezes, “como um instrumento de imposições de valores e de 

ideologias”,   através do qual, os indivíduos, de forma geral, “constroem  seus espaços e suas 

subjetividades sobre influência da cultura midiática dominante”. 



93 
 

As falas dos educandos da AZC desvelam a realidade da violência nos meios de 

comunicação, principalmente na televisão, sem que a maioria das pessoas se dê conta de sua 

nefasta influência, sobre crianças, jovens e adultos. Corroborando com essa afirmativa, Ruas 

(2002) discorre sobre os diversos estudos realizados nos Estados Unidos a partir do ano de 

1972, nos quais ficou patente que a violência televisiva tem efeito adverso sobre os 

telespectadores. Estes estudos demonstraram que a mídia violenta tem aumentado a 

agressividade de forma generalizada, principalmente nos mais novos, por serem mais 

vulneráveis aos apelos midiáticos. Nas pesquisas mais recentes ficou comprovado que esses 

efeitos não se limitam mais à infância, mas persistem na idade adulta.   

Os estudos de Bomfim, Santos e Conceição (2009.  p. 04 e 05) demonstram que as 

programações das TVs que veiculam questões relacionadas a violência, acabam difundindo-a 

“como meio eficaz de resolver conflitos, como sinal de coragem e meio de obter êxito”. Em 

contrapartida, não ser violento é sinônimo de covardia e fraqueza. Tal fato, no pensamento de 

Belloni (2001), tem provocado nos jovens diversos conflitos e ansiedades, por falta de 

maturidade para compreenderem determinadas situações.   

Para além da prática da violência, outras decorrências emergem dos programas e 

filmes exibidos na TV, como a divulgação de outras culturas, como a cultura do sexo, cultura 

da beleza, entre outras, levando aos telespectadores, a disseminarem posturas alusivas a essas 

representações midiáticas, conforme esclarecem Bomfim, Santos e Conceição (2009). No 

pensamento dessas autoras, não só a mídia deve ser culpada pelas decorrências negativas que 

atingem a juventude, mas é necessário que a sociedade assuma suas responsabilidades, 

proporcionando aos jovens, e porque não dizer, aos sujeitos de forma geral, outras opções de 

manifestação e visibilidade em que possam demonstrar o que possuem de melhor, sentindo-se 

assim valorizados.  Em suas palavras: 

 
 

Não cabe responsabilizar apenas as mídias, no que se diz respeito ao 

desenvolvimento das implicações que afligem a juventude, antes disso é necessário 

levar em consideração a responsabilidade da sociedade em geral e, principalmente, o 

poder público. As políticas públicas voltadas para os jovens devem considerar 

especialmente aqueles que, por falta de alternativas, são empurrados para a 

marginalização e que muitas vezes terminam por manifestar-se negativamente a fim 

de obter visibilidade social. É preciso criar e renovar espaços que incentivem essas 

manifestações de forma que esses sujeitos sintam-se valorizados e visíveis e, para 

isto, a escola e os meios de comunicação são os meios mais estratégicos (BOMFIM, 

SANTOS E CONCEIÇÃO, 2009, p. 7). 

 

 

 



94 
 

Retomando a fala dos educadores, é preciso concordar que o entendimento sobre a 

influência da mídia na reprodução da agressividade e atitudes violentas, foi construído a partir 

da ressignificação do conceito de violência, ocorrida durante as oficinas de formação.  

Galtung (1969), por exemplo, foi fundamental para algumas elucidações acerca da temática. 

Para esse autor, o estabelecimento da violência está interligado com as influências que os 

seres humanos sofrem, a ponto de suas realizações afetivas, somáticas e mentais encontrarem-

se abaixo de suas realizações potenciais. Recorrendo aos depoimentos dos educadores, é 

possível perceber com facilidade essa realidade, a partir do cotidiano das sociedades que 

reproduzem com naturalidade o contexto da violência, sem que os indivíduos se deem conta 

disso, através das imagens, dos meios de comunicação, artes.   

Da fala dos educadores também emerge o aspecto da diversidade da violência, que 

não se exprime somente por meio da agressão física, mas de várias formas. Segundo Galtung 

(1969) existem basicamente três tipos de manifestações da violência: direta, estrutural e 

cultural. Para um melhor entendimento da profundidade desses níveis de violência esse autor 

faz as seguintes comparações: a violência direta seria como um abalo sísmico e suas 

consequências devastadoras; a violência estrutural seria como o deslocamento das placas 

geológicas que ocasionam, de forma direta, o abalo sísmico; a violência cultural, ou seja, os 

modelos que estão na base das estruturas da sociedade é comparada a falha geológica, que 

está na raiz dos movimentos das placas.  

Seguindo essa linha de pensamento, Guimarães (2006, p. 50) identifica três 

enfoques básicos diante do “fato social da violência”. No primeiro enfoque, Guimarães (2006) 

propõe reformas para uma aplicação mais eficiente das leis de forma que haja a redução da 

corrupção e impunidade; está assim relacionado com a segurança e se identifica com o 

primeiro nível de Galtung (2002): a violência direta. O segundo enfoque, relacionada à 

violência estrutural de Galtung (2002), direciona-se a necessidade de mudanças políticas e 

socioeconômicas, visualizando uma sociedade mais justa, e consequentemente, menos 

violenta. Por fim, a terceira abordagem, ligada ao terceiro nível de Galtung (2002) visa 

mudanças no comportamento da população e das instituições, para que tenham a “paz como 

valor humano definitivo” (GUIMARÃES, 2006, p. 50). 

Outra contribuição que avalio como sendo fundamental nesse processo de formar 

educadores comprometidos com a paz se refere à ressignificação da noção de paz, porque não 

se pode iniciar a construção da paz ou se propor a educar para a paz sem uma compreensão 

precisa sobre ela. Inicialmente, os conceitos dos educadores sobre a temática surgiram 



95 
 

centrados na ótica da “harmonia interior”, das “conquistas materiais” e da “ausência de 

guerras”. Conforme a fala de alguns deles: 

 

 

Paz para mim é estar bem comigo mesmo, com tudo tranquilo dentro de mim 

(Instrutor Dalsin). 

Paz é viver sem guerras, brigas e confusões, procurando se relacionar bem com tudo 

e todos (Instrutora Cristal). 

Paz no meu entendimento só acontece se não existir guerras ou qualquer ato violento 

(Instrutor Guerreiro). 

 

Ou seja, para os educadores da AZC a paz se configurava numa concepção 

negativa (JARES, 2007). Com o desenvolvimento do processo formativo, novos olhares sobre 

a paz foram evidenciados e foi possível ao grupo de educadores ter uma visão mais ampliada 

da paz, enriquecendo assim o seu conceito:   

 

Paz é o enfrentamento dos problemas sociais para que haja justiça e igualdade 

(Grupo Bimba). 

 

Para além do bem estar físico e espiritual é trabalhar pela justiça social, pelo respeito 

e garantia dos direitos de todos (Grupo Pastinha). 

 

Paz é saber dialogar para superar desentendimentos e trabalhar contra a desigualdade 

social (Grupo Besouro). 

 

A paz virá quando soubermos direcionar nossos pensamentos e ações para que as 

pessoas vivam de forma mais digna, justa e igual (Grupo Aberrê). 

 

                 

Nesta outra sondagem pude perceber que a paz surgiu para os educadores da AZC 

vinculada aos conceitos de justiça social, igualdade e dignidade que se relacionam  a 

concepção de paz positiva de Jares (2002). Para esse autor, a acepção positiva da paz está 

vinculada não somente a questão do desenvolvimento e justiça social, mas também ao 

respeito e efetivação dos direitos humanos.  Estes se referem em primeiro lugar ao sentido de 

dignidade que se posiciona entre suas qualidades essenciais: a liberdade e igualdade de todos 

os seres humanos.  Nas palavras de Jares (2002, p. 128): “paz e direitos humanos estão tão 

intimamente conectados que a realização da primeira exige a presença dos outros”. 

Guimarães (2006), citando a Declaração Universal dos Direitos Humanos de 1948 

recorda que um de seus primeiros argumentos coloca os direitos humanos como alicerce da 

liberdade, da justiça e da paz. “Sem direitos humanos não há paz” (GUIMARÃES, 2006, p. 

72). O autor ainda lembra que a ausência de guerras não é garantia da paz e isso pode ser 

constatado na história da humanidade. Ao contrário, durante os períodos de guerra é que pode 



96 
 

ocorrer mais ainda a violação dos direitos humanos. E enquanto não houver o respeito aos 

direitos humanos, não existirá a verdadeira paz, deixando o campo aberto para a eclosão e 

proliferação de convulsões sociais, conflitos estruturais, e enfrentamentos armados. Por isso 

Guimarães (2006, p. 72) enfatiza: 

 
 

Daí a importância de desenvolvermos uma ideia de paz que transcenda o conceito 

estrito de violência militar, passando a considerar tudo aquilo que impede as pessoas 

de se autorealizarem como seres humanos, seja em consequência de violências 

diretas ou estruturais. 

 

 

Ao ressignificar o conceito de paz, os educadores da AZC deram um passo 

importante e puderem perceber, em meio as reflexões, as discussões e os estudos dos textos 

dos teóricos que nortearam esse trabalho, que a paz para ser realidade tem estreitos vínculos 

com os direitos humanos: 

 

 

Promover e garantir os direitos humanos, reconhecendo algo que é nosso, é a única 

forma de garantir uma vida digna e a única forma de garantir a existência da  paz 

(Grupo Aberrê). 

 

Os direitos humanos são fundamentais para que seja garantida a integridade 

humana... Como viver a paz sem igualdade, justiça e respeito? Antes da paz, a 

efetivação dos direitos humanos, só assim ela virá (Grupo Bimba). 

 

 

 Perceberam que a paz não é algo meramente contemplativo ou meditativo, mas é 

algo dinâmico, que solicita o engajamento social para a sua concretude: 

 

 

É preciso colaboração de todos para a construção da paz. Cada um fazendo sua parte 

e todos unidos num só objetivo, a paz será realidade. Podemos começar em nossa 

casa, com nossos vizinhos, no trabalho, mais compreensão e diálogo, menos  atos 

impensados... (Grupo Besouro).  

 

Não basta só querer a paz, pois ela não se fará sozinha. É preciso trabalhar para que 

ela chegue. Participar na vida pública, não apenas reivindicando direitos, mas 

também cumprindo seus deveres como cidadão, seus deveres como ser humano, nas 

mínimas coisas já estaremos colaborando para construir  a paz (Grupo Pastinha). 

 

 

Ser passivo é diferente de ser pacífico. Construir uma cultura de paz é uma 

proposta coletiva que começa com a disposição de cada individuo em pensar e agir na 

sociedade com projetos para tornar a vida igualmente mais agradável e mais digna para todos. 

Sendo assim, não será possível o estabelecimento de uma cultura de paz sem ações concretas 

nesse sentido (MATOS, CRUZ, SANTOS DA SILVA, SILVA, 2011).  



97 
 

Não só o entendimento de paz foi aprofundado durante a formação dos 

educadores da AZC, mas também a compreensão sobre o conflito foi discutida e ampliada 

durante as Oficinas da Paz. É o que veremos no tópico seguinte. 

 

3.2. Conflito: revendo o conceito para compreender  

                

 Outro ponto que julgo de grande valor para a formação  de educadores para a paz 

dentro da AZC é a ressignificação do conceito de conflito. É válido recordar que assim como 

o conceito de paz, o conflito também tem uma leitura negativa (JARES, 2003) e é visto como 

algo ruim (GUIMARÃES, 2006). Em algumas ocasiões, inclusive, há uma associação entre 

violência e conflito, fato que Sèmelin, (1983) citado por Jares (2003) esclarece:  

 

 

A confusão provém porque se assimila violência a conflito. Quando a violência 

não é mais que um dos meios para resolver o conflito, destruindo ao outro. A 

violência tende a suprimir o conflito apontando à eliminação do adversário. A 

violência é um meio, o conflito um estado de fato... (SÈMELIN, 1983, apud 

JARES, 2003, p. 4). 

  

 

No entanto, para se avançar em processos de paz é preciso pensar o conceito de 

conflito de forma diferente, como um elemento necessário para a vida humana, motivador da 

existência para se chegar a determinado objetivo, como uma força positiva para mudanças nas 

relações, de acordo com a maneira de regulá-lo (GALTUNG, 1978, JARES, 2002; ARENAL, 

1989).   

Diversos autores que estudaram o conflito são unânimes em defini-lo como 

sinônimo de incompatibilidade entre pessoas ou grupos; uma situação em que os envolvidos 

buscam metas opostas (GALTUNG, 1978; JARES, 2002, TORREGO, 2003; CURLE, 1978; 

GHANDI, 1988).  Por ser uma ocorrência que afeta a todos, a resolução do conflito também é 

de responsabilidade de todos (GALTUNG, 1978).  

Necessário se faz, então, uma maior e mais rápida propagação do conhecimento 

sobre essa temática, fato que proporcionará a transformação da condição das pessoas 

envolvidas no conflito, tirando-as da posição de peças para a posição de sujeitos do conflito 

(GUIMARÃES, 2006).  

É nesse sentido que Guimarães (2006) enfoca que a resolução não-violenta de 

conflitos não se refere a renúncia da expressão das opiniões e sentimentos das partes 



98 
 

conflituosas, mas prevê a participação dos sujeitos envolvidos, através da ação comunicativa, 

ou seja, do diálogo, que pode ocorrer de forma direta ou indireta.  

No consenso direto, predomina a necessidade da tomada de decisões em comum 

entre grupos ou pessoas envolvidas no conflito. Na realidade, trata-se de chegar a uma 

solução mutuamente aceita pelas partes envolvidas, de chegar a um terceiro termo e não de se 

impor um ponto de vista. No consenso indireto ou mediação, ocorre uma negociação realizada 

na presença de uma terceira pessoa, ou seja, o mediador, escolhido por ambas as partes 

envolvidas na situação conflituosa. O mediador estabelece as regras da negociação, ajudando 

os envolvidos a obter uma solução aceitável, de maneira que as responsabilidades das 

escolhas recaiam sobre os sujeitos do processo (GUIMARÃES, 2006).  

A visão inicial dos educadores da AZC acerca do conceito de conflito não foi 

diferente da maioria. Associado e mesmo confundido com a “violência”, considerado como 

algo “malsão” e “nocivo”, deixou, no decorrer do processo formativo de ser encarado “como 

oposto da paz” (Grupo Aberrê), surgindo como  “o debate entre duas ou mais de duas ideias” 

(Grupo Besouro), “fato natural que mediado pelo diálogo e intenções de chegar a um fator 

comum culmina na paz” (Grupo Bimba). Também foi apontado como “algo que sempre vai 

existir, pois as pessoas pensam diferente uma das outras”, mas “o que vai fazer a diferença é a 

forma como resolvemos o conflito” (Grupo Pastinha). Dessa forma “podemos contribuir para 

uma cultura de paz” (Grupo Pastinha). 

E o que é cultura de paz para os educadores da AZC? Sobre isso teço algumas 

considerações no próximo tópico.  

 

3.3. Educação para a paz: instaurando uma nova cultura 

 

Ao sondar inicialmente o conceito de cultura de paz percebi que os participantes 

não tinham opiniões sólidas constituídas sobre o assunto, limitando-as a ideias que posso 

resumir em  um “conjunto de ações voltadas para acabar a violência”. O assunto foi posto em 

debate. Os textos referentes ao tema foram estudados e novas noções foram surgindo.  O 

conceito de cultura de paz, construído coletivamente, passou a ser compreendido como “um 

conjunto de costumes, comportamentos e ações que visam a valorização da vida na sua mais 

ampla diversidade” (Grupo Bimba), “promoção da justiça e igualdade social” (Grupo 

Pastinha) no intuito de “transformar e harmonizar a sociedade (Grupo Besouro), “para que as 

pessoas tenham uma boa convivência e uma vida digna” (Grupo Aberrê). 



99 
 

Ao refletirem sobre alguns passos para a construção de uma Cultura de Paz, os 

educadores da AZC apontaram algumas ações nesse sentido, como mudança interna 

individual, diálogo, a implementação de políticas que proporcionem a compreensão da paz, e 

em todos dos grupos foi sugerido a viabilização de uma educação para a paz, como elemento 

fundamental para a superação da cultura de violência existente na atualidade, instaurando-se 

uma nova cultura, em que a paz seja possível: 

 
 

Sem uma educação para a paz não haverá consciência e nem mobilização para que a 

paz seja real (Grupo Bimba). 

 

Educação para a paz, principalmente nas escolas, é fundamental para que se saiba  o 

que é  a paz e a Cultura de Paz (Grupo Aberrê). 

 

Educar para a paz é o começo para uma Cultura de Paz. É preciso promover a 

formação de educadores para a paz que uma cultura de paz possa se tornar realidade 

(Grupo Pastinha). 

 

Um primeiro passo para uma Cultura de Paz é se reconhecer como vítima e também 

como propagador de uma cultura de violência; depois disso é procurar se engajar 

numa educação para a paz (Grupo Besouro). 

 

 

Para eles, conceitos como respeito, fraternidade, solidariedade, justiça, igualdade, 

entre outros, só serão mais facilmente viabilizados com a melhoria interior dos indivíduos, 

proporcionados através da educação.   Na ótica dos educadores da AZC, educar para a paz 

tem conotação com a “reflexão e conscientização de nossas atitudes diante o mundo, pois 

somos responsáveis por nós e pelo todo” (Grupo Aberrê). É, portanto “o processo que visa a 

educação do homem para desenvolver valores e atitudes saudáveis em prol de uma 

convivência mais harmonizada, fraterna e amorosa” (Grupo Pastinha), proporcionando “aos 

indivíduos o desenvolvimento do seu potencial naquilo que tem de melhor” (Grupo Bimba), 

para “que nas sociedades exista igualdade, respeito, justiça e mais amor” (Grupo Besouro).  

Do pensamento dos grupos participantes da Formação em Cultura de Paz posso 

deduzir que a educação para a paz tem uma nobre finalidade: o desenvolvimento dos 

indivíduos e, consequentemente, das sociedades.  Essa ideia é encontrada nos estudos de 

Montessori (2004), quando afirma que todas as criaturas da Terra possuem uma função 

cósmica a desempenhar, uma missão. Tanto nas grandes, como nas pequenas coisas, homens e 

mulheres devem estar cientes da tarefa que lhes cabe para o bom andamento do planeta, 

trabalhando para desenvolver as vias do progresso humano, a inteligência e a moral, os seres 

humanos estarão assim colaborando na ordem geral da criação. Homens e mulheres, seja qual 

for o estágio em que se encontrem, são chamados a “participar ativamente da vida da 



100 
 

humanidade” e “devem antes perceber que têm uma grande missão a realizar e preparar-se 

para ela” (MONTESSORI, 2004, p. 93). “O homem assim preparado, consciente de sua 

missão no cosmo, será capaz e construir um mundo novo, um mundo pacífico” 

(MONTESSORI, 2004, p. 94). Nas palavras de Montessori (2204, p. 21) eis a grande tarefa 

social que nos aguarda: 

 

 

Colocar em funcionamento o valor potencial do homem, permitindo-lhe atingir o 

desenvolvimento máximo de seus dinamismos, prepará-lo verdadeiramente para 

mudar a sociedade humana, fazê-la mudar para um patamar superior. 

 

                  Não é de se admirar que Montessori (2004), em todo o seu trabalho, mencione 

uma educação que possibilite o desenvolvimento do que há de melhor em cada indivíduo e 

convoque as sociedades a se organizar para paz. Para essa educadora, o objetivo dessa 

educação é nada menos que uma reforma universal, que permitirá o desenvolvimento interior 

do ser humano, proporcionando-lhe maior clareza de consciência com relação à missão da 

humanidade, favorecendo a melhoria social. A educação para a paz não se resumiria, portanto 

a ensinamentos oferecidos na escola: “É uma tarefa que exige esforços de toda a humanidade” 

(MONTESSORI, 2004, p. 45).   

 Diante do exposto, posso concluir que para se instaurar a paz, é necessário que os 

valores da cultura de paz sejam incorporados pela sociedade, para que se tornem realidade e 

se naturalizem na vida hodierna. O exercício diário desses valores, com a disposição sincera 

para fazer a paz, seja no pensar, no sentir e no agir é o caminho para uma cultura em que a paz 

seja uma edificação concreta e perene.  

 Sendo assim, proporcionar esse processo formativo para os educadores da AZC, 

foi de extrema importância, pois favoreceu aos participantes a exposição de suas concepções 

acerca de conceitos e temas pertinentes a uma cultura de paz, assim como a problematização e 

a construção de novas concepções sobre os assuntos colocados em pauta. Colaborando para se 

conduzirem, não só no cotidiano de ensino da capoeira como educadores para a paz, como na 

vida de forma geral. Contribuir para a formação de educadores para a paz é tarefa que julgo 

fundamental na atualidade, pois creio, assim como Guimarães (2006, p. 14) “que não haverá 

paz no mundo sem uma educação para a paz”. Nas palavras do autor: 

  

Na realidade em que vivemos, de conflitos e violência, a formação de educadores 

para a paz é uma contribuição para o patrimônio ético das comunidades onde 

vivemos, assegurando multiplicadores de cultura e da educação para a paz 

(GUIMARÃES, 2006, p. 16). 



101 
 

                  É fato perceptível até agora que a paz não se faz só com palavras. Cientes disso, os 

educadores da AZC estabeleceram entre si a realização de algumas ações em seus núcleos de 

ensino, como ponto inicial de suas trajetórias na tarefa de disseminar a paz. No capítulo 

seguinte apresentamos essas ações, tecendo algumas considerações acerca dos resultados 

encontrados.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



102 
 

4.  DA FORMAÇÃO À AÇÃO: EXPERIÊNCIAS DE EDUCAÇÃO PARA A PAZ NA 

AZC 

 
É fundamental diminuir a distância entre o que se diz e o que se faz, de tal forma 

que, num dado momento, a tua fala seja a tua prática (Paulo Freire). 

 

Nesse capítulo apresento as ações em cultura de paz pensadas e colocadas em 

prática pelos educadores, em seus respectivos núcleos de ensino. Viabilizando a AZC como 

um polo dinamizador da educação para paz no meio capoeirista, os educadores resolveram 

ministrar oficinas para seus alunos, de acordo com a necessidade averiguada em cada espaço 

educativo. Também acharam importante traçar, além das ações por núcleos, uma ação geral, 

envolvendo educadores de outros grupos e associações de capoeira. Nesse sentido, ajudaram a 

organizar e participaram do evento denominado “Capoeira pela Paz”, promovido pela Rede de 

Desenvolvimento Econômico e Sustentável da Capoeira no Ceará, da qual são afiliados, 

visando iniciar o debate sobre Cultura de Paz na comunidade capoeirista, assim como 

incentivar estratégias, atitudes e atividades que promovessem uma educação para a paz no 

ensino-aprendizagem da capoeira.   

 

4.1.  Núcleo AZC Esperança/ Santa Rosa: Cartas da Paz  

 

Os responsáveis pelo núcleo AZC Esperança/Santa Rosa optarem pela realização 

da oficina Cartas da Paz, e tiveram como objetivo geral estimular uma nova compreensão de 

paz aos seus alunos. 

A oficina foi ministrada pelos Instrutores Dalsim e Artimanha, para 22 alunos 

entre 10 e 12 anos, em que foi discutida principalmente a noção de paz, referendada pelo 

material teórico que receberam ao participarem da Formação em Cultura de Paz. Segundo o 

Instrutor Dalsim, tudo foi planejado de forma simples e clara, para que os alunos aprendessem 

sobre esse “tema tão importante hoje no mundo” para que “possam agir na paz e pela paz”.   

Os educadores iniciaram a oficina solicitando que os alunos se apresentassem 

dizendo seus nomes, realizando em seguida um movimento característico da capoeira, como 

forma de interação e descontração. Logo após, fizeram uma sondagem sobre o conceito de 

paz. Os participantes escreveram suas ideias acerca da temática em uma tarjeta de papel e 

foram convidados a compartilhar o que escreveram com o grupo. Para a pergunta “O que é 

paz”, várias respostas foram apresentadas, deixando claro que  a paz para os alunos do Núcleo 



103 
 

AZC Esperança/Santa Rosa estava estreitamente vinculada a estados de espírito como  

sossêgo, calma e ausência de conflitos, como demonstram algumas falas transcritas  abaixo:  

 

 
Paz para mim para mim é  sossego em casa e na rua (Alemão); 

 

É não ter brigas, nem violência... (Morena); 

 

Paz é viver calmo e tranquilo (Patofu); 

 

É não ter brigas dentro de casa e viver sossegada (Mulher Maravilha). 

 

 

             

 Em seguida à apresentação dos alunos os educadores exibiram imagens, 

retratando a realidade do nosso cotidiano, expressando situações como pobreza, falta de 

moradia e poluição. Perguntaram se na comunidade em que viviam existiam ocorrências 

semelhantes as que viam nas imagens. Todos responderam positivamente e alguns casos 

foram citados como exemplo: 

 

Eu sei que tem uma pessoa, um homem que trabalha com reciclagem e dorme 

debaixo da ponte que leva para o Canindezinho, ele não tem casa para morar 

(Boberman);  

O Rio Siqueira tá igual um depósito de lixo. Só tem lama e cacareco que o povo joga 

dentro (Samurai); 

Lá para baixo da rua em que eu moro, indo ali para o Santa Rosa, tem muita gente 

que mora em barraca de papel (Pacato).  

               

Após os depoimentos, os educadores indagaram se poderíamos viver “sossegados, 

calmos e em paz” convivendo com esses episódios.  A resposta foi unânime e negativa. Os 

educadores então conduziram o momento para um debate, em que os alunos foram 

incentivados a expressar suas opiniões a respeito da paz e puderam colaborar, coletivamente, 

para a compreensão da temática em questão. Discussões encerradas, os educadores 

formularam novamente a pergunta “o que é a paz”, com o intuito de averiguar novos olhares 

sobre o conceito. Vejamos algumas respostas: 

 

Paz é todas as raças se darem as mãos, sem preconceitos. Para ter paz é preciso 

respeitar e entender os outros, e que todos se ajudem sem ninguém passar fome ou 

outra dificuldade (Boberman); 

 

Paz é solidariedade entre todos os seres vivos da Terra, cuidando uns dos outros e de 

tudo no planeta (Morena); 



104 
 

 

É respeitar os direitos das pessoas e ajudar de alguma forma se alguém precisar 

(Kevin); 

 

É ser solidário com todo mundo, respeitando as pessoas, cumprindo seus deveres, 

ajudando quem precisa (Alemão).  

 

 

                  Pude averiguar durante as discussões e através das novas definições, que a paz 

deixou de ser algo dado e acabado para ser um conceito em (des)construção (JARES, 2002; 

GUIMARÃES, 2011; MATOS, 2006), em que a paz passou a ser vista com uma noção mais  

ampliada,  associada a valores, entre os quais se sobressaíram  o respeito e  a solidariedade.  

                  Nos debates que se seguiram sobre esses dois valores, os alunos enfatizaram que 

pouco viam atitudes respeitosas no cotidiano.   O respeito é um valor que realmente está 

bastante esquecido na atualidade, pois vemos todos os dias atitudes que demonstram a sua 

escassez em todos os ambientes da sociedade. No entanto, é um elemento básico, 

insubstituível e indispensável para que a humanidade conviva em paz (JARES, 2003).  

Respeitar as diferenças, sobretudo, é componente importante para o desenvolvimento e a 

manutenção da harmonia entre os indivíduos. 

                  A solidariedade é uma qualidade que nos leva a compartilhar tanto aspectos 

materiais da vida, como aspectos sentimentais. Traz em si a compaixão e o reconhecimento 

do outro, traduzidos em ações para solucionar ou transformar as injustiças. Não existe 

solidariedade sem atitudes e sem compromisso com a justiça.   É “um aspecto que deve estar 

presente nas vidas das pessoas para ser plenamente humanas e felizes”. (JARES, 2003, p. 11). 

                  Respeito e solidariedade são qualidades que devemos proporcionar o 

desenvolvimento desde a primeira infância e que precisam estar incluídas no planejamento e 

na organização de toda atividade educativa, principalmente em forma de ações, para que não 

fiquem somente no plano das intenções, principalmente se nos dispomos a educar para a paz.  

Isso porque a paz para ser realidade exige ação e colaboração, pois conforme Matos (2010, p. 

21) estar em “paz” não significa “conservar-se passivo”. É necessária a mobilização de todos 

para construí-la e consolidá-la.  

                  Diante do exposto pelos alunos, os educadores mencionaram um tema, que tem 

grande relevância no tocante a edificação de uma cultura de paz: a convivência humana. Para 

um bom observador, a convivência é um assunto perceptível nas entrelinhas dos novos 

conceitos de paz construídos pelos participantes da oficina.  

      As dificuldades relacionadas à convivência respeitosa e harmônica é uma das 

maiores preocupações da sociedade de forma geral, e acredito ser um dos pontos 



105 
 

fundamentais para o progresso da humanidade.   Jares (2008, p. 15) relembra que os humanos 

são seres sociais que necessitam uns dos outros para a própria subsistência: “não há 

possibilidade de viver sem conviver”.  Conviver também pressupõe o desenvolvimento de 

valores, conforme as palavras de Jares (2008, p. 15): “toda relação humana implica 

determinado modelo de convivência que pressupõe determinados valores” (JARES, 2008, p. 

15).  

Valores como “paz”, “respeito”, “solidariedade”, “cuidado para com tudo e com 

todos”, citados pelos participantes da oficina, são determinantes para a convivência, conforme 

os educadores do Núcleo AZC Esperança/Santa Rosa.  “Conviver não é fácil, mas precisamos 

fazer um esforço para sermos melhores” (Instrutor Dalsin). “Ser melhor”, na visão desses 

educadores implica “no exercício contínuo para a aquisição de valores” (Instrutor Guerreiro).  

Conforme mencionado, os valores são componentes indispensáveis à educação para a paz. 

Devem ser mencionados e incentivados através de propostas de ação que favoreçam o seu 

exercício, de forma que possam refletir nas relações individuais e coletivas (JARES, 2002).  

E a quem compete a tarefa de aprumar os passos da sociedade rumo a uma boa 

convivência? A educação? A família?  Um tema tão essencial e decisivo para o futuro da 

humanidade não pode ser de encargo restrito de um só meio, mas outros âmbitos podem 

favorecer seu desenvolvimento, como afirma Jares (2008, p. 16): 

 

 
(...) a missão de construir sociedades convivais compete ao conjunto da sociedade, 

assim de modo algum se pode delegar esta responsabilidade exclusivamente ao 

sistema educacional, mesmo que a tenha e seja enorme, nem às famílias. 

 

              

Continuando a oficina os educadores entregaram aos alunos lápis, borracha e 

papel. Foi solicitado que escrevessem cartas em que falassem sobre a paz que desejam. De 

acordo com conteúdo das cartas, compartilhado com o grupo, a paz que os alunos do Núcleo 

AZC Esperança/Santa Rosa almejam, surge repleta de “esperança” em um mundo onde não 

existam “guerras”, “violência”, “fome”, „solidão”, “miséria‟. Um mundo idealizado na 

“vontade” de “em viver a paz”, “viver na paz” e “viver a paz”, onde todos os seres que o 

habitam sejam cuidados e amados. Da carta escrita por Samarinha, compartilho o seguinte 

trecho: 

 

 A paz que eu quero também é para todos. Que não falte  nada para ninguém, pois 

quem tiver pouco recebe de quem tiver muito. Que ninguém fique sozinho, pois não 

existe só a fome de alimento, mas também de amor.   Que se cuide também dos 

animais e das plantas. Da Terra inteira. 



106 
 

                               
Foto 9 – Oficina Cartas da Paz – Núcleo AZC Esperança/Santa Rosa (2014) 

 

O cuidado com o planeta e os seres que o compõe também foi um aspecto 

relevante exposto pelos alunos do Núcleo AZC Esperança no tocante à construção da paz. A 

paz para eles está vinculada ao rompimento com o egoísmo, ao exercício da amorosidade, que 

não se restringe somente ao ser humano, mais se estende aos demais seres da natureza, que se 

cuide, pois, “da Terra inteira”.   

No pensamento de Boff (1999) a falta de cuidado é uma das crises que afeta, 

sobremaneira, a humanidade atual.  Cuidar na visão desse autor é mais que um ato, envolve 

atitudes de responsabilidade e sentimentos éticos com o outro e com o mundo em que 

vivemos.  

A falta de cuidado tem suas consequências na má qualidade de vida, na pobreza 

de grande parte da humanidade, na degradação do planeta e seus recursos naturais, na 

ampliação exacerbada da violência.  Construir a paz envolve mudanças, a troca do paradigma-

conquista, para o paradigma- cuidado; exige a superação do cuidar físico, para avançarmos no 

cuidar do outro e do planeta (BOFF, 1999).  

As cartas ficaram expostas em painel de lona na EMEIF Marieta Guedes, onde foi 

realizada a oficina e após um mês foi levado para a EEFM Professora Adélia Brasil.   

Notei certa inibição e receio por parte dos educadores no começo do trabalho. Na 

avaliação, após o termino confirmaram essa percepção. Para eles esse primeiro passo como 

multiplicadores de uma educação para a paz era de muita responsabilidade. Além disso, 



107 
 

perceberam que no diálogo inicial, os alunos estavam levando o momento como se fosse uma 

brincadeira, mas depois de algumas explicações, se envolverem com as dinâmicas da oficina e 

começaram a participar ativamente, expressando suas opiniões e refletindo sobre o tema 

estudado.   

De forma geral a oficina foi bem conduzida e os elementos que nela surgiram em 

meio às discussões que foram se desenvolvendo são pertinentes a uma educação para a paz, o 

que me deixou, junto com os educadores do Núcleo AZC Esperança/Santa Rosa, bastante 

satisfeitos com esse primeiro resultado. Que outros momentos como esse se realizem, 

ampliando o número de colaboradores nessa tarefa de disseminação da paz.  

 

4.2. Núcleo AZC Bom Jardim: A Paz é Ação 

   

Seguindo esse pensamento de que a paz necessita de ações para se estabelecer, 

Mestra Carla e os Instrutores Joclécio e Robério, realizaram com 20 integrantes entre 15 e 17 

anos do Núcleo AZC Bom Jardim a oficina A Paz é Ação, que teve como objetivo a 

ressignificação do conceito de paz, a construção dos conceitos de cultura de paz e  educação 

para a paz pelo grupo participante.  

Segundo Mestra Carla, justificando a escolha dos educadores do Núcleo: 

 
A paz começa de dentro para fora. Tem que se ter consciência que não basta desejar 

viver em paz, é preciso agir para isso, começando cada um essa tarefa, com certeza, 

a paz se dará no mundo. Não precisa inicialmente grandes ações; pequenas ações 

somadas com outras pequenas ações podem contribuir para as grandes ações.   

             

 

Trata-se, portanto, de proporcionar uma vivência em educação para a paz. 

Conforme ensina Guimarães (2006, p. 19) “a educação para a paz não é um processo apenas 

intelectual”, e sim dinâmico, que oportuniza a vivência de experiências em que a paz situa-se 

como referência principal. Sem ação, a paz passa a ser mera especulação de um conceito.  

Pensando dessa forma, a preocupação maior dos educadores do núcleo foi a 

compreensão da paz como meta a ser perseguida e alcançada, através do comprometimento 

interno de cada um em se dispor a pensar e praticar ações promotoras da paz no cotidiano, em 

gestos simples, mas bastante significativos, no tocante a efetivação de uma cultura de paz.  

 

 



108 
 

                                          

Foto 10 –– Oficina A Paz é Ação – Núcleo AZC Bom Jardim (2014) 

 

A oficina iniciou com a entrega de marca textos, em que estavam escritas frases 

para serem completadas: Paz para mim é... Só existe paz quando... Penso que educação para a 

paz seja... Cultura de paz é... Ao iniciar a dinâmica, o primeiro participante foi convidado a ler 

sua frase e completá-la, tecendo comentários sobre sua escolha. Em seguida, aqueles que 

possuíam frases iguais realizavam o mesmo procedimento. O debate durante cada fase de 

leitura de frases similares foi espontâneo. A ideia dos educadores era sondar o de 

entendimento acerca da temática em questão, e mediante as respostas dinamizar discussões e 

reflexões que proporcionassem ao grupo experimentar um novo conceito de paz, assim como 

a construção dos conceitos de cultura de paz e educação para a paz.  

Houve surpresas de minha parte com relação ao resultado obtido no que se 

relaciona à noção de paz, que desde o início da dinâmica e das discussões configuraram-se 

vinculadas à temas como justiça, igualdade, respeito, afunilando a compreensão de paz dos 

alunos da AZC Bom Jardim para a efetivação dos direitos humanos:  

 

Se os direitos humanos fossem respeitados e colocados em prática há muito tempo 

não existiria a fome, as desigualdades, as injustiças e tudo que elas acarretam; há 

muito tempo viveríamos a paz (Claramar). 

 

Vamos tirar a beleza dos direitos humanos do papel e fazer com que eles valham na 

prática. A vida agradece, porque precisamos de beleza é na vida real. Direitos 

humanos cumpridos é caminho para a paz sonhada por todo o mundo (Guardião).  

  



109 
 

 Cumprir „direito‟ os direitos que o homem tem „direito‟ é colaborar para um mundo 

melhor, onde todo mundo é igual e ninguém sofra injustiça, ou falta de alguma coisa 

necessária para sua sobrevivência. A paz começa por aí (D. Socorro). 

 

           

Minha surpresa dissipou-se quando D. Socorro, capoeirista e mãe de um dos 

alunos do Núcleo AZC Bom Jardim, lembrou que a maioria dos alunos ali presentes fazia 

parte da Associação Comunitária da Comunidade Granja Lisboa, pertencente ao Grande Bom 

Jardim, coordenada inclusive por ela. Na atualidade, o Grande Bom Jardim vem se 

destacando por seu papel de organizador das coletividades, polo aglutinador dos movimentos 

sociais, considerados hoje na cidade de Fortaleza como redutos de importante acervo de 

saberes populares (ALVES, 2007).    

Falar em direitos humanos é referir-se aos direitos fundamentais e essenciais à 

vida das pessoas. A violação e o desrespeito aos direitos humanos, segundo Guimarães (2006) 

provocam situações dolorosas para a humanidade. “A paz exige a realização das necessidades 

humanas básicas-fisiológicas, sociais, ecológicas e intelectuais” e “estas coincidem 

fundamentalmente com a realização dos direitos humanos” (JARES, 2002, p. 129).  

Como, então, efetivar os direitos humanos e, consequentemente, efetivar a paz nas 

sociedades? De que depende a paz?  Questionam os educadores, incentivando os alunos à 

leitura e às discussões centradas na frase “A paz depende de”. Perguntar, problematizar é 

relevante para o processo educativo, pois demonstra o comprometimento do educador com 

relação à produção do conhecimento (FIGUEIREDO, 2009; FREIRE 2005).  

Guimarães (2006) esclarece que os direitos humanos são conquistados, e 

concretizam-se nos diversos movimentos de direitos humanos em todas as partes do mundo. 

A paz também na concepção dos alunos da AZC Bom Jardim só existirá com “a participação 

dos indivíduos” (Claramar), pois “a paz não acontece sozinha, espontaneamente” (Guardião), 

mas é necessário “que as pessoas se mobilizem para que ela surja” (Samara); “nunca será 

realidade se não houver o descruzar de nossos braços, se não houver ação” (Maninha).  

Dessa forma, os alunos da AZC Bom Jardim compreenderam que a paz só será 

possível com o respeito e a promoção dos direitos humanos, exigindo a participação social 

para que tal ocorra. Esse pensamento encontra apoio nos estudos de Matos (2007) e 

Guimarães (2006), quando conceituam a paz como um processo ativo, vinculado aos direitos 

humanos. “Avança-se na construção da paz se - e somente se - fortalecermos a proteção da 

vida” (GUIMARÃES, 2006, p. 72).            



110 
 

Nesse sentido é que a cultura de paz perpassa, inegavelmente, a ação (MATOS, 

CRUZ, SANTOS DA SILVA, SILVA, 2011, p. 90) e que “a educação para a paz é uma 

educação a partir de e para ações (JARES, 2007, p. 45).     

Os conceitos de cultura de paz e educação para a paz foram construídos 

coletivamente pelo grupo, após as discussões realizadas sobre os complementos das frases 

“penso que educação para a paz seja” e “cultura de paz é”. A educação para a paz foi 

compreendida coletivamente como “a forma de pensar, sentir e agir na sociedade centrada nos 

princípios do respeito à vida, a efetivação dos direitos humanos e a fraternidade”. E cultura de 

paz para o grupo seria o “resultado da vivência dessa educação”.  

Para finalizar a oficina os educadores solicitaram que os alunos pensassem e 

expressassem algumas ações que podiam ser realizadas no dia a dia, e facultassem a 

construção de uma cultura de paz. Dentre as ações sugeridas, julgo importante ressaltar as 

“palestras” e “oficinas”, pois na visão dos educandos é fundamental que as pessoas tenham a 

oportunidade de entender o que é a paz, desconectando o seu conceito das limitações que a 

conectam a ausência de violência, concebendo-a como algo que permeia toda a vida humana. 

Na visão do grupo, essas estratégias podem auxiliar na conscientização dos indivíduos com 

relação à paz. Em Freire (2005), o processo de conscientização é um importante passo para a 

construção da paz.    Tal processo se gesta a partir da ampliação da leitura do mundo no qual o 

sujeito encontra-se inserido, objetivando a transformação de ambos.      

Os educadores avaliaram de forma positiva a oficina. Também surpreenderam-se 

com a facilidade entendimento dos alunos com relação à temática. Mais que surpresos ficaram 

satisfeitos. O momento foi rico e demonstrou a sensibilidade do grupo com relação ao assunto 

debatido. Para os participantes da oficina, construir uma Cultura de Paz requer dotar os 

indivíduos de uma nova compreensão acerca da paz, vinculando-a aos princípios dos direitos 

humanos. Que esse entendimento não só modifique o pensamento das pessoas, mais que as 

conduzam a realização de práticas promotoras da paz. 

 

4.3.  Núcleo AZC Barra do Ceará: Educando Para a Paz com Valores Humanos na Roda 

de Capoeira  

 

Mestre Lula e os Instrutores Nenê, Renath, Jackson e Baianinha, responsáveis por 

esse núcleo propuseram-se a realizar a Oficina Educando Para a Paz com Valores Humanos 



111 
 

na Roda de Capoeira, voltada não somente para os seus alunos como também para os 

educadores da AZC.   

 

                                  
Foto 11– Oficina Educação em Valores na Roda de Capoeira –– Núcleo Barra do Ceará (2014) 

 

O objetivo do grupo com essa iniciativa foi resgatar valores intrínsecos nesse 

jogo, como respeito, cooperação, humildade e bom humor, que trazidos para a sua prática 

diária colaboram para que se estabeleça no meio capoeirista uma cultura de não-violência,  

que supere a cultura da violência existente nas rodas de capoeira, e que acaba reforçando o 

contexto geral  na atualidade. Os educadores escolheram esses valores por acharem 

fundamentais na prática educacional da capoeira e por perceberem que raramente são 

utilizados no seu ensino-aprendizagem.  

O encontro contou com a participação de trinta alunos do Núcleo AZC Barra do 

Ceará e dezoito educadores da instituição, que vivenciaram as demonstrações práticas de 

alguns fundamentos e tradições da capoeira. Foi uma oportunidade de dialogar, expondo suas 

dúvidas e inquietações acerca dos temas enfocados. O ambiente para a oficina não podia ser  

outro senão a roda de capoeira, que é o momento máximo da aula 

A roda constitui-se de um círculo no qual se agrupa a bateria, formada por três 

berimbaus, um pandeiro e um atabaque. Os tocadores se revezam para animar o ambiente. Os 

demais participantes respondem ao coro, de acordo com a cantiga e o toque de berimbau. 

Batem palmas e se mobilizam, dois a dois, nesse espaço, para jogar capoeira. 



112 
 

Os educadores iniciaram a oficina com a bateria tocando normalmente. Dois 

capoeiristas se posicionaram na “boca da roda”, em frente aos instrumentos, local de saída 

para o início do jogo. No final de cada jogo realizado pelas diversas duplas que se revezam 

dentro da roda, foram postos em pauta um ponto para discussão, relativo aos valores 

humanos.  

O primeiro tema debatido foi o respeito.  O capoeirista que conhece esse 

fundamento sabe que só pode sair para jogar quando é autorizado por quem está comandando 

a roda, que geralmente fica tocando um dos berimbaus. A roda de capoeira é regida por esse 

princípio. Respeito para entrar e sair da roda, para se posicionar dentro dela e diante dos 

companheiros de aprendizado. Nas palavras de alguns alunos “sem respeito, a roda vira 

bagunça” (Canelão) e “cada um faz o que quer, já que não existe ordem” (Instrutor Tico); “na 

roda de capoeira e na roda da vida, respeito é fundamental para uma boa convivência” 

(Instrutora Dgata). 

O aluno deve respeito ao seu Mestre ou a quem faça, no momento, o papel de 

professor, principalmente por ser um individuo que recebeu saberes e se propõe a partilhá-los 

(GEEVERGHESE, 2013). Também se deve respeito aos capoeiristas mais antigos, cuja 

graduação é mais elevada, ou pelo seu tempo de capoeira, e pela bagagem de conhecimento 

que acumula ao longo dos anos.  Essa hierarquia natural pode ser sintetizada com os versos da 

cantiga de domínio público: “sou discípulo que aprende, sou mestre que dou lição”, que 

expressa a filosofia do aprendizado da capoeira: “Quem sabe mais, mesmo que um pouco, 

ensina quem sabe menos” (COSTA, 1993, p.87). Essa filosofia proporciona maior integração 

e solidariedade entre os componentes do grupo, ajudando-os a se desenvolverem melhor 

socialmente, tanto no meio capoeirista, como fora dele (COSTA, 1993). 

O respeito à diversidade também deve ser lembrado para quem se propõe a 

aprender capoeira, pois nem todos os alunos estão no mesmo nível. Nos treinos ou nas rodas 

não existem separações entre iniciantes e avançados, sendo responsabilidade do mestre 

ensinar e incentivar seus alunos mais adiantados a jogarem de acordo com as condições do 

companheiro com quem está se exercitando. O respeito à diversidade, inclusive, conduz o 

aluno mais experiente a auxiliar o iniciante a desenvolver-se tecnicamente (GEEVERGHESE, 

2013), possibilitando o fluir da harmonia na diversidade (MACUL, 2008). Embora exista esse 

fundamento, nem sempre ele é seguido. Assim, não são poucas as experiências negativas 

relacionadas à falta de respeito quanto às diferenças vividas na roda de capoeira: 

 



113 
 

Minha primeira experiência na roda não foi boa. Fui jogar com um cara que já era 

um capoeirista mais desenvolvido, quando entramos ele cresceu para cima de mim. 

Era pernada atrás de pernada. Parece que ele não se deu conta que eu mal sabia o 

beabá da capoeira. Passei muito tempo sem entrar na roda novamente. Fiquei 

cabreiro (Instrutor Fabiano). 

 

Quando peguei minha primeira graduação, o mestre que me batizou “arrepiou” em 

cima de mim. Menino, parecia que ele queria me desmontar. E eu estava recebendo 

só a primeira graduação, e tinha apenas 11 anos. Imaginei  como seriam  as outras 

que viriam – pensei enquanto tentava me safar do meu “padrinho” de capoeira 

(Canelão). 

 

 

 

A falta de respeito à diversidade não é observada somente com aprendizes, mas 

também naqueles que conquistaram um nível mais elevado de graduação. Segundo Silva 

(2007), o respeito ao jogo do outro deve ser um dos primeiros ensinamentos transmitidos. 

Geeverghese (2013) ao considerar o aspecto dialógico da capoeira afirma que só pode haver 

um jogo entre dois capoeiristas se houver respeito às diferenças entre os participantes da roda. 

Segundo a autora, “sempre é preciso respeitar e „escutar‟ o jogo do outro antes de responder a 

ele” (GEEVERGHESE, 2013, p. 82). A beleza maior de uma roda de capoeira reside na 

reunião de vários capoeiristas “com estilos tão distintos se respeitando e criando uma 

intersecção capaz de unir suas manifestações” (MACUL 2008, p. 68). 

Cooperação foi o segundo ponto enfocado pelos educadores. Eles solicitaram aos 

participantes que dessem início à roda de capoeira. Imediatamente os instrumentos foram 

tocados, seguidos de um cântico. Dois jogadores se agacharam ao pé do berimbau e 

receberam a autorização para ocupar o centro da roda e jogar, enquanto o restante do grupo 

batia palmas e respondia ao coro. Em determinado momento, sem que se percebesse, a bateria 

parou de tocar. De imediato, todos foram parando as atividades, sem compreender o que 

estava acontecendo.  Os educadores perguntaram por que haviam parado, obtendo por 

unanimidade o consenso de que “sem os instrumentos a capoeira não era capoeira”. Mestre 

Lula perguntou então se ao invés da bateria parar ninguém batesse palmas ou cantasse, ou 

mesmo se houvesse música sem jogo como eles se sentiriam. As respostas foram similares: 

“A capoeira só estaria completa com todos esses elementos juntos”.  

Nas palavras de Geeverghese (2013, p. 65) “a roda é um universo à parte, onde 

todos os elementos da capoeira se agregam harmonicamente de modo que ela não está 

completa se faltar qualquer elemento”. A roda de capoeira é, pois, essencialmente coletiva 

(FERREIRA; LIMA; LOPES; DINIZ, 2012).  O espaço construído através da cooperação de 

pessoas que identificam-se com a música, os movimentos, com a história e com toda uma 

estrutura específica da capoeira, onde o indivíduo deixa de estar só, para fazer parte de um 



114 
 

grupo (RODRIGUES, 2003).  A cooperação é incentivada na medida em que os alunos 

percebem que todos são importantes e necessitam participar para que a roda se desenvolva 

satisfatoriamente, pois “este conjunto sincronizado e atuante é que faz a roda ter um bom 

desenvolvimento” (SOUZA; OLIVEIRA, 2001). Conforme Macul (2008, p. 68): 

 

A missão de cada um é  desenvolver o cuidado com o outro.  Na capoeira, há que se 

desenvolver a cooperação, pois como iríamos tocar, cantar, jogar, bater palmas e 

formar uma roda sozinhos? É preciso ser solidário, para não acabar solitário! 

Precisamos cooperar conosco mesmos, com os outros e com o universo! 

 

 

A humildade, o terceiro valor discutido pelos educadores, é de suprema 

importância, pois todos, apesar da hierarquia vigente na capoeira, são iguais como seres 

humanos. Ninguém sabe tudo, até mesmo quando atinge o grau máximo de mestre. É como 

dizia Mestre Pastinha (1889 – 1981): “A capoeira teve início, mas seu fim é inconcebível ao 

mais sábio dos mestres”.  Esse pensamento é retratado na fala de alguns participantes da 

oficina: 

 

 O jogo de capoeira é imprevisível, todos estão sujeitos a cair, mesmo aquele que 

atingiu um alto nível técnico. Um dia estou inspirado, noutro não. É o que acontece 

em todo esporte; é preciso ter humildade para aceitar nossas deficiências, que não 

sabemos ou podemos tudo (Instrutor Duende). 

 

Não tem capoeirista que saiba tudo. Todo dia se criam novas técnicas de golpes e 

contragolpes, novos movimentos. A capoeira não está completa, cresce todo dia 

(Professor Bagre). 

 

 

Sousa (2006, p. 88) ao se referir à humildade, enfatiza que esse valor é uma das 

maiores alavancas na evolução do capoeirista, e alerta que as rodas ou eventos de capoeira são 

espaços em que muitos iniciantes comparecem para observar e aprender, receptivos às 

palavras e movimentos  que vão influenciar no seu aprendizado como capoeirista, assim como 

na sua formação humana.  Por isso mesmo, não se deve tomar atitudes eivadas de orgulho nas 

rodas de capoeira ou onde quer que se encontre (SOUSA, 2000), principalmente se colocando 

como detentor do saber, conforme os versos da cantiga de Mestre Poloca: 

 

 

Menino seja humilde 

E louve seu camarada 

Quem disser que sabe tudo 

É porque não sabe nada. 

 



115 
 

Alguns alunos manifestaram-se afirmando que o orgulho tem conduzido inúmeros 

capoeiristas promissores, inclusive mestres, a se apagarem, afastando do seu convívio  aqueles 

que inicialmente se diziam seus discípulos. Nas reflexões de Sousa (2006, p. 54) “será pela 

humildade, perseverança no bem de servir conscienciosamente ao ideal capoeirístico” que o 

capoeirista terá reconhecimento e crescerá em todos os sentidos, principalmente como ser 

humano. 

O bom humor foi o quarto valor mencionado e discutido. De acordo com  os 

educadores  ao entrar na roda  o capoeirista não sabe ao certo o que irá acontecer. Ele corre o 

risco de ser surpreendido pela sua falta de habilidade e destreza, ou mesmo pela ausência de 

valores do outro jogador. Pode cair ou se machucar. O bom humor constante é fundamental 

dentro e fora das rodas de capoeira. Ao ser atingido por um golpe, se o praticante não 

mantiver o bom humor, perde o controle emocional, o autodomínio tão necessário tanto na 

roda, como fora dela, no cotidiano. E o mais utilizado quando não se conserva o bom humor é 

a violência. O capoeirista passa então a agir dentro da roda como um “capitão-do-mato”, 

esquecendo que a capoeira foi criada para a defesa. Violentos são alguns de seus praticantes, 

como diz Toni Vargas, nos versos de uma de suas cantigas:  

   

A violência é uma falta de recurso                                                                                                                                

É quando o homem esquece o uso                                                                                                                        

De todo o seu potencial.                                                                                                                                   

Fica longe de Deus, da tradição, da capoeira,                                                                                               

Fecha o coração, só faz besteira                                                                                                                     

Acaba se dando mal.                                                                                                                                           

Calma, calma rapaz                                                                                                                                  

Capoeira é de negro, não de capataz,                                                                                                            

Calma, calma rapaz                                                                                                                                     

Capoeira é amor, harmonia e paz. 

 

Segundo alguns participantes da oficina, a violência tem “tirado a beleza das rodas 

de capoeira” (Alexandre), pois “não há quem goste de ser saco de pancadas de ninguém” 

(Jessica). Relatam que existe uma necessidade de conscientização para a paz no meio 

capoeirista, “para que nas rodas se possa jogar com alegria, cada um mostrando seu 

aprendizado, sem precisar machucar ou derrubar” (Instrutor Robério). 

O comportamento violento de alguns capoeiristas pode ter origem em três fatores, 

como constatou Jaqueira (2005) em seus estudos: na característica da personalidade do 

indivíduo; na filosofia do grupo em que está inserido, e na orientação dos que estão lhe 



116 
 

ensinando. Sousa (2000, p. 45) comenta sobre a necessidade de conscientização dos 

capoeiristas mais novos, caso contrário, a capoeira deixará de servir como terapia salutar para 

o corpo e a mente para tornar-se um esporte de pancadaria, ocasionando graves problemas de 

ordem física e psicológica para o praticante. Sendo assim, amplia-se em muito a 

responsabilidade dos educadores, desde que a violência pode começar bem antes da roda, na 

reprodução da sua conduta pelos educandos.   

Um dos aspectos da capoeira que mais chama atenção para sua prática é a 

ludicidade. O lúdico no jogo da capoeira favorece as manifestações das emoções construtivas. 

Nessa linha de pensamento Macul (2008, p. 70) afirma a importância do bom humor para o 

capoeirista:  

 
 O “alto astral” deve ser um importante objetivo a ser cumprido nos encontros da 

capoeira. Perceba que quando entramos em contato com os nossos sentimentos, 

facilmente detectamos se estamos bem ou mal. O coração pode simbolizar uma 

bússola humana onde o norte é sempre o amor. 

 

                   

                   A capoeira traz em si elementos que colocam o capoeirista em condição de 

competitividade, entendendo aqui como competitividade, a capacidade de dar as respostas 

certas aos vários diálogos corporais travados dentro da roda de capoeira.  Não existe assim a 

necessidade de usar a violência, mas as técnicas precisas de saídas e entradas de golpes, 

aliadas ao princípio da malícia. 

                   A malícia na capoeira não deve ser entendida no seu sentido usual, de ser 

maldoso, mas no sentido do praticante perceber o mal, as reais intenções do seu “oponente” e 

por ele não ser atingido. Segundo Nestor Capoeira (1992), a malícia, sabedoria e visão 

próprias do capoeirista, vêm em menor ou maior grau, para todos os praticantes, através de 

vários diálogos corporais travados dentro das rodas de capoeira. É o momento “em que o 

jogador desmascara e vê a personalidade deste e daquele indivíduo” (CAPOEIRA, 1992, p. 

130).  Macul (2008, p. 71) concebe a malícia intensamente relacionada com a intuição, “a 

capacidade de antever uma situação de perigo ou não, estando pronto para responder na hora 

do seu acontecimento”. 

Segundo Mestre Pastinha, esse é um dos fundamentos mais valiosos da capoeira, 

pois “o capoeirista sabe, a maldade existe”. Na malícia está intrínseca a necessidade de 

estarmos atentos ao que se passa ao nosso redor: “a capoeira nos convoca à presença (estado 

de plena atenção ao momento, a não estar de bobeira, desatento ou despreparado), um 

ensinamento muito útil nas rodas da capoeira e da vida” (MACUL, 2008, p. 60). Esse 



117 
 

fundamento remete à percepção da capoeira na sua dimensão intangível. Nesse sentido Macul 

(2008) se refere ao discurso de vários mestres, onde é possível perceber a importância da 

“energia sutil no universo da capoeira”, quando mencionam sobre a mandinga, a 

malandragem, quando falam dos rituais e do próprio jogo da capoeira, elementos em que  se 

pode reconhecer essa dimensão na capoeira e sua verdadeira essência. 

Muitos capoeiristas se perdem na opção da violência. No entanto, Nestor Capoeira 

(1992) alerta que o mau uso do conhecimento da capoeira não é algo inerente à esta, e sim ao 

próprio praticante.  O autor sugere que a prática da capoeira traz em si elementos preciosos 

para a constituição de uma filosofia de vida que acaba interferindo, de forma benéfica, nas 

atitudes do capoeirista, na vida particular e coletiva, pois com o tempo, com o processo de 

aprendizado, com os diferentes jogos realizados o aluno vai modificando sua maneira de ser, 

seu modo de agir com os outros indivíduos, transformando seu relacionamento com o mundo 

e a sociedade. No entanto, o capoeirista pode ou não eleger na capoeira o que de melhor 

possui para sua formação humana. A preferência por valores positivos ou negativos e as 

consequências advindas dessas escolhas, são prerrogativas e responsabilidades individuais de 

cada jogador (CAPOEIRA, 1992).    

Os educadores do Núcleo AZC Barra do Ceará compreenderam que a 

revitalização dos aspectos trabalhados durante a oficina são elementos constitutivos de uma 

educação em valores, que terá como consequência direta a educação para a paz.   Segundo 

Matos e Castro (2012, p. 56) “o estudo e a prática dos valores humanos é algo que se faz 

urgente” em uma sociedade cada vez mais consumista e individualista. Seguindo a 

perspectiva de “paz positiva” (JARES, 2007) os valores podem ser compreendidos como 

princípios éticos que perpassam os bons modos, incluindo o senso de igualdade e justiça 

social, adaptados conforme as necessidades da sociedade vigente (MATOS; NASCIMENTO, 

2010). Podem ser modificados, especialmente reaprendidos, através de um processo de 

questionamentos, por meio da escola ou na sociedade, desde que exista um comprometimento 

em prol da paz e da justiça.  Por isso mesmo, uma pedagogia em formação de valores vai 

além de uma aprendizagem mecânica, fundamentando-se na reflexão, em que o educando é 

convidado a debater e avaliar os valores que vigoram na sociedade. Nas palavras de Matos e 

Nascimento (2010, p.32). 

 

Não se trata, portanto, de ensinar o bem e o mal, mas de propiciar discussões sobre 

os mecanismos utilizados cotidianamente, de acordo com valorações implícitas da 

cultura vigente (como a competitividade e o consumismo), que por vezes visam 



118 
 

distanciar o ensino escolar da aprendizagem crítica e espiritual, essenciais ao que 

definimos como formação humana. 

 

 

É bom recordar que a educação em valores não se limita apenas a escola formal. 

Pode ocorrer em todos os locais que se comprometam com a disseminação de uma cultura de 

paz. Sendo assim, as escolas de capoeira são lugares de construção de uma cultura de paz, 

como pudemos perceber através dessa experiência realizada no Núcleo AZC Barra do Ceará.   

Os alunos participaram da oficina com interesse, e terminaram o momento 

expressando suas opiniões sobre os valores vivenciados na roda de capoeira e a relação destes 

com a paz: Alguns recortes de falas interessantes: 

 

Procurar viver esses valores é dar oportunidade para uma melhor convivência com 

as pessoas, com mais amor ao próximo e a nós mesmos, isso gera a paz não é? 

(Professor Nenê). 

 

A capoeira consegue unir os povos do mundo em torno de uma roda. Imagine se os 

capoeiristas tivessem consciência dos valores que ela traz na sua prática. Imagine 

como o “poder” de união, de amizade aumentaria e ajudaria o mundo a viver em paz 

(Instrutora Dgata).   

 

 É mais fácil aprender com aquilo que se gosta. A capoeira, pelos valores que ensina, 

pode ajudar as pessoas a gostarem mais uma das outras, se tornarem mais amigas 

(Instrutor Naldo). 

 

 

Incentivar o despertar e o desenvolvimento de valores humanos é promover 

também a afetividade nas relações interpessoais. A educação para a paz começa justamente na 

construção de relações afetivas. “A educação é um ato de amor” conforme ensina Freire 

(2003, p. 158). “Se esta dimensão afetiva aproxima as gerações, existe alguma estratégia 

melhor que o amor para aproximá-las”? (JARES, 2003, p. 12). 

A Oficina Educando Para a Paz com Valores Humanos na Roda de Capoeira 

realizou-se de forma dinâmica e proveitosa, entremeando jogos, informações e discussões, em 

que os próprios elementos da prática da capoeira foram aproveitados na educação para a paz. 

Creio que a iniciativa dos educadores do Núcleo AZC Barra do Ceará constituiu-se em um 

rico momento para educadores e educandos, que levarão muitos elementos para reflexão e 

prática, mediante o desejo de cada um em vivenciar valores e assumir o papel de agentes 

multiplicadores da paz em seus ambientes de trabalho e convivência.   

 

 

 



119 
 

4.4.  Núcleo AZC Canindezinho: Cultura de Paz e Meio Ambiente – A Carta da Terra 

 

                  O Canindezinho abriga em seu território grande parte do Rio Maranguapinho e é 

perceptível a falta de entendimento da população com relação à necessidade de cuidar do 

meio ambiente. Essa importante fonte hídrica vem sendo prejudicada ano após ano, 

constituindo-se hoje de águas sujas onde são jogados objetos de toda espécie, que aceleram 

ainda mais sua degradação. Além deste fato, outras situações são averiguadas, como acúmulo 

de lixo nas ruas, depredação dos espaços sociais, entre outros. Preocupado com essas 

questões, o Professor Macarrão resolveu realizar nos anos de 2011, 2012, 2013 e 2014  o 

“Capoeira Com Vida”, evento em que além do batizado de troca de cordas de seus alunos, há 

um enfoque para as questões ambientais com a realização de trilhas e visitas a espaços 

naturais que precisam ser preservados. Na fala do Professor Macarrão  observei  que a 

Formação em Cultura de Paz possibilitou uma compreensão mais ampliada sobre os temas  

paz e meio ambiente, passando a vê-los como interligados entre si: 

 

 
Nossa! A gente já trabalhava com Cultura de Paz, mas ninguém sabia disso. Só 

através da formação é que vim  perceber que a paz tem essa ligação direta com  o 

cuidado do meio ambiente, entre outras coisas.  

 

 

Aproveitando essa iniciativa, os educadores do Núcleo Canindezinho resolveram 

ampliar as ações do referido evento, com a realização da Oficina Cultura de Paz e Meio 

Ambiente: A Carta da Terra, tendo por objetivo proporcionar aos seus alunos o entendimento 

da Cultura de Paz, e a conscientização de que não existirá paz sem a devida atenção e zelo 

pelo mundo em que moramos.  

A Carta da Terra, aprovada no ano 2000 pela Organização das Nações Unidas 

para a Educação, a Ciência e a Cultura – UNESCO é uma declaração universal de princípios 

éticos que busca inspirar os povos para a responsabilidade compartilhada voltada para o bem 

estar da humanidade. Visa, portanto, a construção de uma sociedade global justa, sustentável e 

pacífica. É um convite à ação.  

A oficina foi iniciada com uma dinâmica de integração. Logo após os educadores 

passaram um vídeo de sensibilização para a temática que seria discutida, onde foram exibidas 

imagens de devastação ambiental, com algumas de suas consequências. Durante esse 

momento foi possível perceber a preocupação dos alunos com relação à falta de cuidado com 

o meio ambiente, através de alguns comentários que iam fazendo na medida em que as 



120 
 

imagens se sucediam.  Na sequência, foram lançados alguns questionamentos no intuito de 

conduzi-los a tecer suas reflexões e iniciar algumas discussões: O que vocês acharam do 

vídeo? É possível a paz nesse contexto de destruição ambiental?  

Para o grupo, de forma geral, a questão ambiental na atualidade é crucial para a 

sobrevivência do planeta. A fala de um dos integrantes do grupo revela a inquietação dos 

jovens, que recebem na atualidade como legado um meio ambiente em desequilíbrio, 

ocasionado pelas ambições desmedidas do homem, deixando transparecer nas entrelinhas a 

sua indignação pelo fato da juventude ser atualmente o maior alvo dos problemas sociais, 

políticos e ambientais que vem se acumulando desde o desenvolvimento do capitalismo: 

 

 
Será que os homens  pensam que quando acabar os recursos naturais eles vão  poder 

comer dinheiro?  A herança que os  jovens recebem  hoje é um  mundo ameaçado de 

extinção, onde o coração humano foi corrompido pela ambição,  pelo capitalismo 

selvagem  (Picachu).  

 

 

O jovem ainda faz referência ao papel que a juventude tem na transformação 

destes padrões que tem promovido guerras, fome, misérias e devastação ambiental: 

“recebemos como herança o mundo tal qual está hoje, cabe a nós tentar mudar tudo isso, ou 

não teremos nem mesmo um futuro”. 

Com relação a participação juvenil em causas ambientais Cruz (2009) recorda que 

esse movimento político é recente, tendo começado em 1980, quando o movimento 

ambientalista foi se consolidando e a juventude foi, então, deparando-se com os desafios de 

atuar nesse setor.  Desde então foram crescendo as iniciativas governamentais e não 

governamentais centradas na conscientização dos jovens quanto às questões ambientais, 

incentivando o protagonismo juvenil nessa área.  

Sobre esse assunto, Matos (2006) aponta para a necessidade de que essas ações da 

juventude possam emergir, demonstrando que os jovens se preocupam e se mobilizam para 

cuidar do mundo em que habitam. Essa iniciativa também serve para desmistificar a visão da 

sociedade com relação aos jovens, “uma visão que prioriza relacionar as juventudes a uma 

imagem de „imobilidade‟, de „causadores de problemas‟, de „desajustes e violências‟”, 

conforme Matos (2006, p. 87). 

É assim que os alunos da AZC Canindezinho não conceberam a paz sem ações, 

como também não conseguiram visualizá-la sem vínculos com os cuidados devidos com o 

meio ambiente: 

 



121 
 

Falar que há paz quando o mundo está vivendo nos limites de suas reservas naturais, 

quando a própria vida periga deixar de existir, é adormecer a consciência para a 

responsabilidade do esforço de começar a mudar, para pelo menos amenizar as 

consequências da nossa falta de respeito por nós e por todo o planeta.    Precisamos 

agir rápido e sem descanso se queremos viver a paz (Cobrinha).  

 

Só o reconhecimento de que estamos vivendo momentos de uma crise planetária 

não é suficiente para mudar a situação; são necessárias a efetivação de iniciativas, projetos e 

experiências, que colaborem para o surgimento de novos valores que tenham como alvo o 

cuidado com nossa casa, a Terra (CRUZ, 2009). A paz também perpassa no mesmo viés. Não 

basta só o desejo da paz. “Só com ação é que a paz se faz” (Chimbinha).  

No pensamento de Cruz (2009) ressurge a proposição da aquisição de valores 

como necessária para um ser humano mais harmônico, mas cooperativo consigo, com aqueles 

com os quais compartilha a existência, e com o meio ambiente que o abriga: “um ser humano 

mais amoroso, sensível, cuidadoso e gentil com a Terra, com sua espécie e as demais 

espécies” (NASCIMENTO, 2006, p.59).  

Essa mesma necessidade é apontada pelos alunos da AZC Canindezinho quando 

falam de Cultura de Paz. Para o grupo, a realidade de uma cultura voltada para a paz também 

só será possível com o empenho de todas as sociedades, com a mudança para novas posturas 

que possam proporcionar aos indivíduos a quebra do egocentrismo, a construção de uma 

consciência de coletividade, à vivência de valores que colaborem para o bem estar individual 

e coletivo e para uma convivência mais salutar e agradável: 

 

Cultura de paz? Só quando vencermos o maior problema; O egoísmo. Pela lógica 

egoísta, para que nos preocupar  em  não sujar o planeta se amanhã não vamos estar 

aqui para sofrer as consequências? Mas se pensamos que teremos filhos e netos, se 

pensamos nas gerações futuras e nos importarmos com elas, aí sim, teremos 

consciência que somos responsáveis pelo meio em que vivemos... Uma consciência 

coletiva (Dentinho). 

 

Toda a sociedade tem de se empenhar em mudanças, seja no pensamento, nos 

sentimentos, para que possamos agir, a partir de agora de forma diferente, levando 

em conta que „estamos no mesmo barco‟. Isso mesmo, se ele afundar, todo mundo 

vai junto. Se começarmos a mudar nossas atitudes, sendo mais tolerantes, mais 

sinceros, mais amigos  com as pessoas, a vida será bem melhor. Só assim teremos 

essa nova cultura baseada na paz (Chinês). 

        

 

No cerne desses pontos de vista acredito nas relações humanas como ponto central 

a ser trabalhado, não só para uma melhor convivência entre os indivíduos, como também 

entre estes e o meio ambiente em que vivem, assim como compreendo ser este aspecto de 



122 
 

fundamental importância para a construção de uma Cultura de Paz. Em Chacon (2004) 

encontro elementos para fundamentar minhas concepções, quando chama a atenção para a 

interligação dos problemas enfrentados pelos habitantes da Terra, acrescentando que a 

discussão sobre estes deve ter como foco as relações entre os seres humanos e destes com o 

meio ambiente. Para Matos e Nascimento (2008, p. 66), na ótica da Cultura de Paz o ser 

humano é visto de forma integral, “onde todos os aspectos do seu ser de relação são 

compreendidos de forma interligada”. Segundo as autoras esse é um aspecto que também é 

encontrado nas bases de uma educação para paz. 

Por esse motivo, pela interligação entre tudo e todos, que  Cultura de Paz na 

construção coletiva desse conceito pelos alunos  da AZC Núcleo Canindezinho, engloba 

inegavelmente o meio ambiente e as questões que lhe são peculiares, de preservação e 

autosustentação: 

 

 

Cultura de paz envolve o respeito e o cuidado consigo e com o outro, ou seja, o 

respeito com a vida humana,  baseado na igualdade e justiça. Envolve o respeito e 

o cuidado com a terra e os recursos naturais que ela nos oferta para viver.  

 

        

  O conceito foi estabelecido após a apresentação dos slides sobre a Carta da 

Terra, conteúdo contendo de forma clara os dezesseis princípios do referido documento, 

aglutinados nos seguintes módulos, que de início deixam transparecer seu entrosamento 

perfeito com as balizas de uma cultura de paz: 

 

I – Respeitar e cuidar da vida da comunidade; 

II – Integridade ecológica; 

III – Justiça social e econômica; 

IV – Democracia, não-violência e paz. 

 

 Apropriar-se do conteúdo da Carta da Terra é ação  indispensável para  os 

militantes da área ambiental, e mais ainda, para todos os que se engajam  nos movimentos da 

paz. Creio que os educadores da AZC Núcleo Canindezinho  foram felizes ao escolher esse 

documento como foco de estudo, pois conseguiram ampliar a visão dos seus alunos com 

relação às questões ambientais, inserindo-as no grande movimento mundial para o 

estabelecimento de uma cultura da não-violência, pela paz e para a paz. 



123 
 

 Após a exibição dos slides, alguns alunos externaram suas inquietações a respeito 

da necessidade de animar a comunidade e até mesmo a sociedade para participarem mais 

nessas questões ambientais, “afinal a responsabilidade pelo cuidado da Terra é de todo 

mundo” (Cenourinha). Esse era o quarto ano em que o grupo trabalhava com a temática do 

meio ambiente, mas limitava-se a passeios ecológicos, realização de trilhas, com enfoques 

para algumas reflexões direcionadas a degradação do meio ambiente. Tudo restrito aos 

componentes do grupo. “Precisamos fazer algo mais concreto, que sensibilize mais pessoas, 

tirando-as da inércia e trazendo-as para a prática e isso vale para todos nós também” 

(Luluzinha).  

Nesse fluxo e refluxo de mentes inquietas pensando, surgiram propostas de se 

iniciar uma campanha de educação ambiental. No entanto, alguns alunos lembraram que 

agora o projeto do grupo havia se ampliado, não se restringindo somente à área ambiental: 

“passamos agora a levantar a bandeira da paz, ou melhor, da cultura de paz” (Anderson). 

Washington salta no meio da roda exibindo alguns movimentos de capoeira, enquanto cantava 

animadamente os versos de uma cantiga: ê meu berimbau, vai tocando dim dim dim, pedindo 

paz!” 

O restante da turma começou a bater palmas e cantar, acompanhando-o na sua 

maneira de dizer que agora também trabalhava em prol de uma cultura de paz. Foi um 

momento de descontração e riso, do qual, como observadora não pude me furtar a participar. 

Era necessário, portanto, criar estratégias concretas que envolvessem a temática do meio 

ambiente, vinculada à construção da paz. Sair da inércia nesse caso, é refletir  no que cada um 

pode fazer para unir o desejo de paz a ações que possam colaborar para concretizá-las 

efetivamente (GUIMARÃES, 2006). 

Os educadores iniciaram então outro momento, falando um pouco sobre a 

proposta da construção do fanzine pelo grupo. Com esse material informativo, confeccionado 

com elementos baseados no entendimento que os alunos haviam adquirido na oficina sobre 

meio ambiente e cultura de paz, o grupo poderia iniciar uma campanha mais ampliada, que 

com tempo e persistência dos componentes em continuar trabalhando a temática, se 

constituiria em uma campanha para uma educação para a paz.  

A proposta foi aceita pelo grupo. Os educadores forneceram materiais como 

folhas de papel ofício, tesouras, tubos de cola, um computador e impressora caso fosse 

necessário realizar alguma pesquisa. Antes de começar a tarefa, os alunos conversaram um 

pouco sobre o que iriam produzir. As discussões culminaram com algumas diretrizes para o 



124 
 

conteúdo do fanzine e para seu formato: seria composto de uma só folha de papel ofício, 

levaria o nome de Em Paz Com o Meio Ambiente e todas as informações e imagens seriam em 

preto e branco. Isso facilitaria a reprodução, pois conforme a proposta, o fanzine seria 

entregue a todas as pessoas presentes no “IV Capoeira Com Vida”, evento promovido por este 

núcleo da AZC. Mais que isso, os alunos resolveram distribui-lo por toda a comunidade do 

Canindezinho. Em seu interior, o material traria informações centradas em três temas: 

educação para a paz, educação ambiental e alguns princípios da Carta da Terra. Para o grupo 

essas temáticas eram fundamentais para o início de uma campanha cujo objetivo maior é 

animar e envolver o maior número de pessoas na edificação de uma cultura de paz. 

 

 

                                   
Foto 12 – Núcleo AZC Canindezinho – Distribuição do fanzine “Em paz com o meio ambiente” – (2014)      

                                                            

Três meses depois da realização dessa oficina, em um dia de domingo, por volta 

das 9h00m, tive a grata satisfação de ter minha atenção voltada para o som de berimbaus e 

pandeiros no portão de entrada da minha residência. Isso mesmo, educadores e educandos da 

AZC Canindezinho estavam dando continuidade aos seus projetos. De acordo com o que 

haviam estabelecido, esse era o dia escolhido para o início da campanha pela paz.  Divididos 

em quatro subgrupos, cada um contando com um carro de apoio, portando instrumentos de 

capoeira, os alunos entregaram nas casas, que foram possíveis ser visitadas nesse dia, além 

dos fanzines, mudas de pitangueiras, acerolas e laranjeiras. 



125 
 

Na abertura do “IV Capoeira Com Vida”, os educadores exibiram um vídeo de 

sensibilização para a temática da paz, explicando sobre a necessidade do envolvimento de 

toda a sociedade em tudo que se referisse à melhoria da vida no planeta, dando ênfase aos 

princípios da Carta da Terra sintetizados no respeito e cuidado pela vida; proteção, 

preservação e restauração da natureza; defesa dos direitos humanos e promoção da cultura da 

não-violência, como passos importantes para uma o estabelecimento de uma nova cultura, 

onde a paz tão sonhada por todos possa sair do plano das aspirações para a sua concretude. Os 

educadores informaram sobre a entrega do material, explicando como ele surgiu, realçando, 

sobretudo, que seu conteúdo apontava para sugestões de atitudes que deviam ser colocadas 

em prática no cotidiano de todos: “cada um de nós se comprometendo a realizar um pouco, 

dando o exemplo, em breve viveremos a paz no mundo” (Instrutora Chaveirinho). 

 

4.5 Núcleo AZC Jardim Iracema: Resolução de Conflitos –  Buscando Alternativas 

Construtivas 

 

    

                Segundo os Instrutores Fabiano, Regiane e Naldo, um dos problemas corriqueiros 

averiguados no dia a dia, nesse núcleo de ensino-aprendizado da capoeira, são os conflitos 

que se gestam no interior das famílias. É comum chegar o aluno ou aluna adolescente 

queixando-se, principalmente, das discussões constantes com os pais.  

 

Outro dia, uma aluna chegou chorando, dizendo que queria morar noutra casa, ter 

outra mãe, porque a dela só sabia era gritar e xingar com ela (Instrutora Regiane). 

É costumeiro esse tipo de problema, briga em casa, filhos com os pais. A gente 

procura  conversar com os alunos quando chegam com esse tipo de problema, que 

não é nada fácil resolver, fica um pouco difícil prá nós  (Instrutor Fabiano). 

 

Por isso resolveram focar a ação do núcleo na realização da Oficina Resolução 

Não-Violenta de Conflitos, voltada para seus alunos e pais.  

A mediação, conforme Gessi e Medeiros (2013), “é um mecanismo eficaz em 

favor de uma cultura de paz”, configurando-se “como uma das principais instâncias de 

mudança da realidade impactada pelas convivências conflituosas”. 

A oficina teve um primeiro momento lúdico, em que pais e filhos assistiram ao 

teatro de bonecos, em que a peça, encenada com a colaboração de alguns educadores da AZC, 

retratava o cotidiano de uma família. Três momentos específicos foram apresentados durante 



126 
 

o esquete teatral, intercalados com a intervenção dos Instrutores Fabiano, Regiane e Naldo, 

que dirigiam-se aos alunos e pais presentes, incentivando-os a participar do momento com 

suas opiniões.  

 

                    
 Foto 13 – Núcleo AZC Jardim Iracema – Oficina Resolução de Conflitos – Buscando Alternativas 

Construtivas (2014) 

 

 

Inicialmente, os atores retrataram um conflito na família Cardoso originado a 

partir do momento em que os pais, Josué e Célia, estabeleceram para seus filhos, Jorge e 

Carla, um horário de estudo em casa, que se estendia de 14h00m às 17h00m. Os filhos não 

concordaram com essa proposta, justificando que estavam  na escola a manhã inteira e a tarde 

queriam  mais tempo livre para brincadeiras e o uso do computador. Não havia entendimento 

entre os familiares, cada um falava sem escutar o outro, expressando suas vontades. Nesse 

ponto, houve uma pausa na encenação e os educadores convidaram os presentes a refletir no 

que haviam assistido naquele momento, e baseado no que viram, expressassem suas ideias 

sobre o conceito de conflito. Neste ponto foi possível perceber, na fala de algumas mães, que 

não havia uma clareza sobre o significado do conflito, que foi na maioria das contribuições 

dos participantes confundido com “brigas”, “confusão” e “violência”, como pode ser visto 

abaixo: 

 

 



127 
 

Cada um quer uma coisa diferente. Os pais querem uma coisa, os filhos outra, então  

vem a confusão,  as brigas, ou seja o conflito... Daí surge até coisa pior... (Mãe do 

Moleque). 

 

Acho que a diferença de opinião causa a discórdia, daí surgem as brigas e a 

violência. Conflito  prá mim é isso (Mãe do Borracha). 

 

Acredito que o conflito é a confusão que acontece entre as pessoas. Às vezes vem 

pela falta de entendimento, falta respeito pela opinião alheia; isso acaba gerando a 

discussão, a chateação. Da confusão pode ter briga e algumas vezes alguém pode 

sair machucado (Mãe da Gigi). 

  

 

 

Pesquisando vários dicionários, a definição de conflito, de forma geral, versa em 

torno de “desordem, altercação, choque, embate, luta, oposição, disputa”. Tais considerações 

podem levar a essa falta de entendimento em torno desse conceito, que passa a ser visto como 

algo extremamente negativo que precisa ser eliminado, conforme as palavras de alguns alunos 

participantes da oficina:    

 

A coisa pior que pode acontecer na casa da gente e em todo lugar é conflito, é uma 

coisa muito ruim que precisa acabar (Picapau). 

O conflito não traz nada de bom, só traz sofrimento (Bailarina). 

Conflito acaba com a paz das pessoas, não é para existir entre ninguém 

(Moranguinho). 

 

Nesse ponto da oficina os educadores perguntaram: “As pessoas são todas 

iguais”? Diante da resposta negativa, aproveitaram para falar que o conflito, nada mais é que a 

oposição de interesse, ideias ou sentimentos (GUIMARÃES, 2006), uma incompatibilidade 

entre pessoas ou grupos, “uma contradição entre objetivos” (GALTUNG, 2006, p. 18), 

conforme visto na peça teatral.  

Nessa perspectiva, o conflito representa apenas uma “disfunção que trás consigo 

diferenças e divergências” (JARES, 2007, p. 35), e, portanto deve ser concebido como um 

processo “natural, necessário e potencialmente positivo” (JARES, 2002, p. 134), um elemento 

essencialmente criativo nas relações humanas, motivador de mudanças na sociedade 

(ARENAL, 1989). O mesmo pensamento é observado em Jares (2007, p. 36) ao afirmar que o 

conflito, ao ser enfocado positivamente, “pode se tornar um fator de desenvolvimento pessoal, 

social e educativo”. 



128 
 

É indispensável, para o surgimento de uma cultura de paz, desfazer a concepção 

negativa do conflito, enfatizando-o com uma percepção positiva, uma vez que conflitos fazem 

parte da convivência, sendo impossível evitá-los nos relacionamentos humanos. Porém, 

quando administrados de forma construtiva, impulsionam a aprendizagem e proporcionam as 

mudanças imprescindíveis ao crescimento individual e coletivo dos indivíduos. Nas palavras 

de Galtung (1978, p. 486): 

 

(...) o conflito pode ser enfocado basicamente como uma das forças motivadoras de 

nossa existência, como uma causa, um concomitante e uma consequência da 

mudança, como um elemento necessário para avida social, como o ar para a vida 

humana. 

 

 

Mas para isto é necessário, ao invés de remover os conflitos, reconhecê-los, pois 

são apenas dificuldades momentâneas, passíveis de serem solucionadas (LEDARACH, 1985). 

E como resolver então os conflitos? Seguindo a pergunta feita pelos educadores, começa o 

segundo ato do teatro de bonecos. Desta vez a cena principia com a chegada da vizinha 

Francy na casa da família Cardoso. Havia ficado de vir ensinar uma receita de bolo para 

Célia. A vizinha é colocada a par do que está ocorrendo e percebendo o desentendimento pede 

calma a todos. É então convidada a ajudar na solução do empasse familiar. Ou seja, Francy 

passa a agir como mediadora na questão, que chega a termo com pais e filhos entrando em 

consenso acerca do horário de estudo, que ficou definido para acontecer de 14h00m às 

15h30m. Haveria momentos de estudos, conforme era desejo dos pais, mas sobraria tempo 

para o lazer, de acordo o desejo dos filhos. Estes reconheceram a necessidade de estudar um 

pouco mais, da mesma forma que os pais reconheceram que os filhos precisavam de 

momentos lúdicos e de descanso. Caso não houvesse a mediação da vizinha, talvez o conflito 

não tivesse sido solucionado.   

Terminado o segundo ato, os educadores abriram o espaço para que os 

participantes expressassem suas opiniões e sentimentos sobre o que assistiram: 

 

Não pareceu tão difícil entrarem num acordo, bastou conversarem com a ajuda da 

vizinha (Mãe do Ligeirinho).  

Acho que precisamos ter um pouco mais de diálogo uns com os outros, para resolver 

nossas pendengas (Mãe do Viola). 

Conversando é que se entende, mesmo que seja com a ajuda de alguém (Vermelho). 

Acho que tudo se resolve se a gente quiser com uma boa conversa (Formiga). 

 



129 
 

Isso mesmo, os conflitos podem ser resolvidos através do diálogo (MATOS, 

NASCIMENTO e ALMEIDA MATOS, 2013), excluindo-se soluções centradas na agressão, 

seja física ou verbal.   Os educadores explicaram que o caso da família Cardoso foi 

solucionado pacificamente através do consenso indireto ou mediação, onde é imprescindível a 

participação de uma terceira pessoa, ou seja, o mediador, que auxilia na negociação do acordo 

entre as partes envolvidas no conflito (GUIMARÃES, 2006).   

O mediador não exerce aí a função de arbitragem ou muito menos impõe por meio 

da coerção uma solução ao conflito. Desempenha o papel de facilitador, auxiliando as partes a 

estabelecerem a comunicação e a buscar a resolução para a questão conflituosa que vivenciam 

(TORREGO, 2003). Sendo assim, as responsabilidades das decisões que deverão ser tomadas 

são distribuídas igualmente entre as partes envolvidas. O mediador simplesmente gerencia e 

modera o processo, estabelecendo as regras das negociações, viabilizando o canal de 

comunicação, para que as partes cheguem a um consenso, sobre o melhor a fazer ante as 

dificuldades que se apresentam, chegando assim ao término pacífico do problema 

(GUIMARÃES, 2006). A mediação constitui-se, pois, em processo construtivo, em que todos 

os envolvidos ganham (TORREGO, 2003).    

Os estudos de Guimarães (2006) demonstram os passos fundamentais para se 

chegar ao consenso indireto. Destaca, em primeiro plano, que antes de ocorrer a mediação 

propriamente dita, ocorre um momento chamado pré-mediação, em que condições como 

lugar, momentos, metodologia do trabalho são definidos. Um segundo momento ocorre 

através da abertura das negociações, em que as partes envolvidas se identificam e o mediador 

estabelece algumas normas básicas, para que o processo se desenvolva a contento e alcance o 

fim desejado. Em seguida a esse passo, inicia-se o processo de escuta ativa, quando caberá ao 

mediador zelar para que o diálogo flua livre de ofensas e provocações, intervindo quando for 

necessário com algum questionamento, que proporcione o desenvolvimento de um debate 

lógico e produtivo.  O quarto passo deste processo visa o delineamento do acordo, para em 

seguida em um quinto e último momento, acontecer o ajuste final, que deverá ser redigido de 

forma clara e compreensível.  

Guimarães (2006) ainda esclarece que em algumas ocorrências, as partes 

conflituosas refletem sobre o problema e tomam decisões comuns e mutuamente aceitáveis, 

sem necessitar de um mediador, ou seja, chegariam a um consenso direto.  Nesse caso, é 

preciso que os envolvidos no conflito desejem com sinceridade encontrar uma solução para a 



130 
 

questão, ao invés de querer derrotar ou subjugar a outra parte: “trata-se, não de impor um 

ponto de vista, mas de chegar a um terceiro termo” (GUIMARÃES, p. 88, 2006).  

Os educadores repassaram essas informações sobre o processo de mediação e em 

seguida explicaram sobre o consenso direto, dando ênfase mais uma vez a importância do 

diálogo em todo processo de resolução não-violenta de conflitos. Conforme Guimarães (2006, 

p. 87):  

 

(...) a característica desse processo é a participação  das partes envolvidas, como  

sujeitos competentes, mediante o uso  da ação comunicativa,  embora possa ser feita 

de forma direta ou indireta.  

 

Baseado nessa afirmativa Guimarães (2006, p. 87) apresenta os seguintes 

elementos, como essenciais para a resolução pacífica de conflitos: 

 

a) A possibilidade de cada parte expor seus sentimentos. 

Nesse primeiro passo é importante, assegurar que a mediação não se realize 

apenas com a descrição do problema feita por uma das partes envolvidas, mas  ambas as 

partes devem se manifestar, demonstrando interesse em discutir a situação para encontrarem 

uma solução satisfatória (GUIMARÁES, 2006, OLIVEIRA, 2007).  

b) Uma avaliação racional do processo. 

É o momento de externar pontos de vistas e sentimentos com relação à dificuldade 

em questão.  Nesta fase o mediador deve estar atento para os sentimentos e preocupações 

expressos pelos intervenientes, para através de questionamentos, auxiliá-los a ter uma melhor 

compreensão sobre o problema (TORREGO, 2003; OLIVEIRA, 2007).  A meta principal 

dessa etapa é ajudar, para que as partes envolvidas, se conscientizem do significado 

emocional do conflito em cada uma delas (JARES, 2002; OLIVEIRA, 2007). 

c) O empenho na busca das soluções para o conflito. 

Nesta etapa, os participantes do conflito apresentam suas propostas para 

solucionar o problema. É o momento de pensar no futuro, de acordo com Jares (2000). Aqui 

calam-se as críticas e todos os esforços são direcionados para surgirem o máximo de ideais 

possíveis. Em caso de dificuldades complexas, é importante realçar os assuntos mais simples 

e secundários, pois dessa forma, segundo Torrego (2003), os envolvidos ficam com a sensação 

de que estão caminhando no processo, dissipando a sensação de obstáculos ou impotência, o 

que poderia vir a desestimulá-los na busca pela resolução do problema. Este autor ainda 



131 
 

acrescenta que essa estratégia contribui para atenuar possíveis hostilidades, além de permitir 

maior entre todos. 

É importante para quem deseje trabalhar na construção de uma cultura de paz 

estar atento para que o diálogo se torne um hábito saudável, evitando assim que pequenas 

dificuldades se distendam, transformando-se em situações graves que possam conduzir a um 

final as vezes trágico. O diálogo também serve para dirimir questões mal entendidas devido a 

uma falha na comunicação, ou até mesmo a má percepção do foi dito ou visto.  Ou seja, evita-

se um conflito real.  

Os educadores lembraram que o conflito apresentado no teatro de bonecos ocorreu 

em uma família. Que as soluções chegaram a partir do momento em que o conflito foi 

reconhecido, e mediante o ambiente criado para a resolução dos problemas. O momento era 

de levar conosco esse aprendizado, para que em nossos lares se estabelecesse uma 

convivência pacífica e harmônica, a partir do diálogo e da vontade verdadeira de superar os 

conflitos, de se construir a paz no  ambiente doméstico. 

Recordo que a temática da oficina foi motivada pelos constantes conflitos 

familiares relatados aos educadores pelos alunos, que vez por outra, compareciam a aula de 

capoeira, lamentando-se pelas ocorrências conflituosas em seus lares.  Sobre as aprendizagens 

necessárias ao cotidiano, algumas mães se posicionaram: 

 

Na verdade, a peça retrata em parte o que se vive no dia a dia. Falo no meu caso. 

Não é fácil viver em paz. Mas agora sei que se pode conversar, esclarecer e 

solucionar (Mãe do Caboré).  

 

Eita! Lá em casa é um verdadeiro Deus nos acuda, de tanto conflito. Pai com filho, 

filho com pai, irmão com irmão e até eu entro no rolo.  Mas acho que vou começar a 

ser a mediadora da paz! Disposição para conversar muito eu tenho (Mãe do 

Canarinho). 

 

 

Alguns alunos também se manifestaram sobre o assunto:  

 

 

Eu acho que preciso aprender a  ter mais paciência e saber ouvir mais minha mãe e 

meu pai e eles também precisam da mesma coisa, né mãe? A gente também precisa  

conversar mais (Lourinho). 

 

Não sei porque as famílias não sabem conversar. É só grito, parece que todo mundo 

é surdo. Ninguém escuta ninguém, só sua opinião é que está certa e de mais 

ninguém. É preciso aprender a escutar e a falar (Tininha). 

 

 

 



132 
 

A mãe de Tininha estava presente, e com certeza ouviu as palavras da filha, mas 

não quis se pronunciar. Foi possível perceber pelas manifestações de alguns participantes que 

não só o diálogo deve ter lugar  entre o grupo  familiar, como também o ato de escutar, pois 

só se pode chegar a um consenso quando sabemos o que outro pensa e sente. Creio que, de 

forma geral, um relevante aprendizado ficou para ser refletido e colocado em prática: o 

diálogo é um ótimo recurso para superar conflitos. Não só em nossos lares, mas em outros 

espaços e instâncias, abrangendo todo e qualquer contexto de convivência capaz de produzir 

discordâncias e dissonâncias.  

Após a fala de Tininha, os educadores incentivaram  o grupo a  juntar-se nessa    

causa de promover a construção da paz, através de ações cotidianas. Em seguida, lançaram os 

seguintes questionamentos: E  o que tem a ver resolução não-violenta de conflitos com a 

construção da uma cultura de paz? Que recursos temos ao nosso alcance para mediar 

conflitos, conduzindo-os para soluções pacíficas?  Essas perguntas foram realizadas pelos 

educadores como um ponto, rumo à finalização da oficina. Solicitaram que o grupo pensasse 

um pouco a respeito disso. As perguntas tinham a finalidade de fortalecer a aprendizagem 

com relação ao que foi exposto durante o teatro de bonecos, e as informações repassadas 

durante as discussões em torno do tema trabalhado. Mas as respostas não deveriam vir através 

do uso da fala simplesmente. Os educadores separaram as pessoas em três subgrupos, 

formados de 5 alunos, com seus respectivos responsáveis. Os grupos receberam o nome de 

toques de capoeira: Angola, Iúna e Cavalaria. Lançaram então um desafio: as respostas aos 

questionamentos deveriam vir em forma de cantiga de capoeira.   Poderiam usar instrumentos 

na hora de cantar, pois as músicas seriam apresentadas aos outros participantes.  Para as mães 

o desafio seria maior: não entendiam nada sobre música de capoeira, mas foi uma forma de 

aproximar filhos capoeiristas de suas genitoras, através de um trabalho em comum.  

Com a ajuda dos educadores, cada grupo fez sua composição que foram cantadas 

ao som de berimbaus. Nas cantigas o conflito, visto como algo decorrente da diferença de 

opiniões entre os indivíduos, encontra sua superação através do diálogo, apontado como 

caminho para se encontrar soluções pacíficas diante das situações conflituosas, como pode ser 

visto abaixo: 

 

Na roda de capoeira eu prezo por união, 

Violência não tem vez, só muita conversação, 

Respeito às diferenças, cada um tem sua visão, 

Prá acabar com o conflito essa é a solução. 

(Grupo Iúna) 



133 
 

O bom capoeira sabe, não existe nada igual, 

Nem bicho, nem planta ou gente, isso é fenomenal. 

Cada um é cada um, saber disso é ciência, 

Sinal de boa vontade e de muita inteligência. 

Quando a discórdia chegar, entre logo em ação, 

Conversando se entende, se preserva a união. 

O bom capoeira sabe, disso tudo e muito mais 

Na vida só vale a pena, se viver bem e na paz.                                                                                              

(Grupo Angola) 

 

Olha o balanço do mar, olha o balanço do trem,                                                                                                

Na roda de capoeira, perna vai e perna vem.                                                                           

Olha o balanço do mar, olha o balanço do trem,                                                                          

E na roda dessa vida não queira mal a ninguém.                                                                   

Olha o balanço do mar, olha o balanço do trem                                                                                                                       

Conversando se entende e a paz chega também.                                                                                                                                                                      

(Grupo Cavalaria) 

 

 Versos simples que apontam para o entendimento da ação comunicativa, como 

fator essencial para a superação dos conflitos que por ventura venham a surgir, no cotidiano 

da convivência humana.  Essa era a meta que os educadores queriam alcançar na realização 

desta oficina. Iniciaram o plantio. Esperam que existam os frutos. Também é o meu desejo. 

Quanto mais pessoas engajadas na construção da paz, mais rápido será realidade. Creio que se 

cada um fizer a parte que está ao seu alcance, começando por si mesmo, sendo exemplo ativo 

na vida hodierna, seja em pequenas como em grandes ações, em breve viveremos em uma 

cultura onde a paz seja uma vivência diária. 

 

4.6 Capoeira pela Paz: ampliando as parcerias  

 

 Ao final do processo formativo, os educadores da AZC, optaram por realizar as 

Oficinas da Paz que acompanhamos e transcrevemos, tecendo algumas considerações, como 

visto nos pontos anteriores a este. Cada oficina foi planejada com temas diferenciados, 

segundo a realidade dos alunos de cada núcleo de ensino da instituição. Porém, o grupo de 

educadores, desejando dar um passo a mais, resolveu realizar uma ação geral, envolvendo 

toda a AZC e outros grupos de capoeira da cidade de Fortaleza. Seria uma forma de inserir a 

temática da Cultura de Paz no meio capoeirista.  

 A oportunidade de uma ação de grande porte surgiu através da Rede de 

Desenvolvimento Econômico e Sustentável da Capoeira no Ceará, formada com a parceria de 



134 
 

11 grupos de capoeira, entre as quais se encontra a AZC (Mestre Lula e Mestra Carla) e os 

seguintes grupos: Centro Cultural Capoeira água de Beber (Mestre Rato e Mestre Peninha);  

Escola de Capoeira (Contramestre Olímpio); Capoeira em Movimento (Mestre Auricélio); 

Acapoeira (Mestre Maisena); União Capoeira (Mestre Marrom); Luz Viva (Mestre Aramola); 

Capoeira brasil (Mestre Paulão); Nação Brasileira (Mestre Envergado); Equipe Cultural de 

Capoeira (Mestre Piolho) e Grupo Confiança Brasil Capoeira (Mestre Dourado). 

 

                      
Foto 14 – Capoeira pela Paz –Aterro Praia de Iracema  (2013) 

 

A Rede Desenvolvimento Econômico e Sustentável da Capoeira no Ceará atua na 

integração dos grupos estimulando a criatividade e despertando os talentos, facilitando assim, 

o oferecimento de produtos e serviços oriundos do mundo da capoeira, tais como: camisas, 

uniformes, instrumentos, oficinas, shows, aulas.  Engajando-se no movimento pela paz, 

passou a realizar a campanha “Capoeira pela Paz”, que se repetiram nos anos de 2013, 2014 e 

2015, sempre nos meses de novembro, visando sensibilizar os capoeiristas para a 

transformação da cultura de violência em uma Cultura de Paz. No período destinado à 

chamada dos capoeiristas para participarem da campanha, a Rede Desenvolvimento 

Econômico e Sustentável da Capoeira no Ceará realizou alguns debates, rodas de conversa, 

palestras enfocando as possibilidades da capoeira em educar para a paz, convocando os seus 

praticantes e simpatizantes para se engajarem nessa tarefa. A culminância do evento, nos três 



135 
 

anos de realização, ocorreu no Aterro da Praia de Iracema, reunindo capoeiristas de diversos 

grupos cearenses.     

 

 

                            
Foto 15 – Capoeira pela Paz – Aterro Praia de Iracema – (2014) 

     
                  Segundo Mestra Carla, membro da Comissão Organizadora da Rede: 

 

Os valores humanos estão se perdendo. Precisamos buscar melhorias para nossas 

vidas, estimulando e trabalhando por uma cultura de paz. A Rede abraçou essa 

proposta por uma necessidade. Dentro da cultura de paz temos que ter a preocupação 

em conter a violência em todos os aspectos em que ela se apresente. A sociedade 

não pode continuar a compreender a violência como se fosse algo natural.  Essa 

consciência tem que ser trabalhada para a gente multiplicar  a proposta da paz. 

 

A colaboração da AZC para intensificar os esforços pela paz começou a partir da 

aceitação de seus educadores em participar da Formação em Cultura de Paz. Sua contribuição 

ampliou-se quando inseriu na Rede de Desenvolvimento Econômico e Sustentável da 

Capoeira no Ceará a proposta da educação para a paz, incentivando outras iniciativas e 

manifestações em favor dessa causa.  

É nesse sentido que Guimarães (2006, p. 17), ao falar do projeto da paz, lembra da 

necessidade de estimular as pessoas e grupos a defender e trabalhar nesse projeto, pois a paz 



136 
 

não é “algo acabado  ou um objeto do qual tomamos posse, mas um acontecimento e um 

processo” que exige o engajamento e a participação coletiva, para a construção das estruturas 

da paz que farão ruir as estruturas da violência. É um processo interativo, onde a ação 

organizada e planejada deve incidir em todas as instâncias da sociedade, incluindo-as numa 

ampla visão de paz. 

Ciente de que a paz é um processo que demanda esforço em sua promoção, 

amadureci a ideia, durante o desenvolvimento desse estudo, de retomar minhas atividades 

pedagógicas em capoeira, com o intuito de explorá-la em seus aspectos educacionais, 

principalmente, nos que se relacionam com uma educação para a paz.  E assim o fiz, criando 

em abril de 2015, o Grupo Capoeira Muzambê – GCM, sobre o qual falo no item 

subsequente. 

 

4.7. Grupo Capoeira Muzambê: a semente da formação 

 

                 Ao iniciar essa pesquisa, deixei claro que estava afastada do ensino da capoeira, 

para dedicar-me a outros aspectos de minha vida. Inexplicável falar dos vínculos  criados na 

prática de algo tão rico, que envolve tantos elementos: música, filosofia de vida, esporte, jogo 

atlético, história. Sou imensamente grata pela oportunidade de estar realizando  esse trabalho. 

Lembro, como se fosse hoje, de um encontro muito especial com minha orientadora Kelma 

Matos. Passei a semana inteira na expectativa desse momento, onde iria definir o meu objeto 

de estudo. Entrei no curso de doutorado com um projeto, mas senti a necessidade de mudá-lo, 

direcionando-o para algo que me daria mais prazer em estudar.  

Quando fui solicitada a falar sobre o que gostaria de pesquisar, o coração disparou 

demonstrando meu receio acerca da receptividade do tema, mas respondi: “formação de 

educadores de capoeira em Cultura de Paz”. A resposta, expressa com um sorriso nos lábios 

da minha orientadora, com entonação de voz demonstrando a confiança no que dizia, jamais 

esquecerei: “vai ficar um lindo trabalho”! Não preciso dizer que saí desse encontro quase 

estourando de alegria. Lembrei as palavras de Freire (1996, p.160): “a alegria não chega 

apenas no encontro do achado, mas faz parte do processo de busca. E ensinar e aprender não 

pode dar-se fora da procura, fora da beleza e da alegria”. 

Fiquei feliz não só pelo retorno da capoeira em minha vida, de forma mais 

presente, mas pelo fato de estar colaborando para a construção da paz. Meu estudo não ficaria 

somente nas estantes da biblioteca universitária para ser consultado por outras pessoas quando 



137 
 

houvesse necessidade. Ele estaria sempre vivo e atuante enquanto os educadores da AZC 

estivessem levando adiante a proposta de ensinar capoeira educando para a paz. Através das 

iniciativas de outras pessoas que aos poucos fossem se engajando nesse projeto.  É minha 

colaboração na transformação do mundo e utilizo do que disponho no momento, do que 

conheço e do que sei fazer: educar através da capoeira.  Assim procedo, porque creio 

firmemente, nessas palavras:  

 

(...)  não estou no mundo para simplesmente a ele me adaptar, mas para transformá-

lo; se não é possível mudá-lo sem um certo sonho ou projeto de mundo, devo usar 

toda possibilidade que tenha para não apenas falar de minha utopia, mas participar 

de práticas com ela coerentes  (FREIRE,2000, p. 33).  

 

 

O mais importante para mim, no entanto, foi o desejo de retornar ao ensino da 

capoeira, tomando como diretriz pedagógica a educação para a paz, utilizando todas as 

possibilidades dessa arte afro-brasileira, ainda pouco explorada nesse aspecto educativo.  Foi 

um sonho realizado, envolvendo aspectos tão relevantes na minha existência. Como Freire 

(1988, p.25) penso que “é impossível existir sem sonhos”, pois “a vida na sua totalidade me 

ensinou como grande lição que é impossível assumi-la sem risco”. 

Materializando meu desejo de educar para a paz, criei o Grupo Capoeira 

Muzambê – GCM , que funciona no Centro Espírita Lar de Francisco – CELARF, situado  na 

região do Grande Bom Jardim, em Fortaleza, Ceará e onde sou coordenadora. Participam das 

aulas 45 crianças e adolescentes, de ambos os sexos, com idade variando entre 6 e 13 anos, 

que fazem parte também do programa de educação infanto-juvenil da instituição.  

Ensinar capoeira educando para a paz em um centro espírita foi um risco que 

assumi e um sonho concretizado, pois o conceito que tenho da paz vai além de pensamentos e 

produções de documentos teóricos. Lógico que estes são necessários, pois embasam, 

sensibilizando e despertando ideias, tornando-as possíveis de serem realizadas. Entretanto, 

precisamos de ações que, de fato, proporcionem mudanças nas realidades das famílias, das 

escolas, das comunidades, em todos os lugares, inclusive nas instituições que tratam da 

educação espiritual dos indivíduos. A paz é fruto, sobretudo, da ação global e local, 

interligadas e independentes. “Assim, somos todos convidados a efetivar uma cultura de paz 

em nosso entorno” (FARIA, 2008, p.4) 

As aulas de capoeira estão centradas na prática de vários movimentos e floreios, 

mescladas com o ensino teórico dos fundamentos, tradições e historicidade, dessa arte afro-

brasileira, assim como o desenvolvimento de valores humanos na roda de capoeira, 



138 
 

componente integrante e essencial propiciador de uma educação para a paz.  O 

desenvolvimento da musicalidade também faz parte da formação do capoeirista, 

proporcionando aos alunos o contato com os instrumentos peculiares à capoeira: berimbaus, 

pandeiros, atabaques, caxixis e agogôs. A construção de instrumentos também é um momento 

previsto dentro da dinâmica de ensino do grupo, além da aprendizagem de danças que fazem 

parte do contexto da capoeira, como maculêlê, afoxé e samba de roda. As aulas são 

ministradas as quartas e sextas feiras por mim, no horário de 18h00m às 19h00m e aos  

sábados  de 8h00m às 9h30m, por  Mestre Amaral. 

 

 

                                       
Foto 16 – Aula no Grupo Capoeira Muzambê (GCM) – Mestre Amaral (2015) 
            

 Mais uma escola de capoeira! Mais um espaço onde crianças, jovens e adultos 

terão a possibilidade de entrar em contato com a cultura e a história do povo.  Mais do que 

isso! Um lugar de form(ação) de cidadãos educados para a paz.  Multiplicar espaços de 

formação das novas gerações é intensificar os esforços de paz. É ampliar as alternativas na 

busca da solução para o problema da violência social que aflige a humanidade inteira 

(GUIMARÃES, 2006). 

 No capítulo seguinte, a partir da realidade pesquisada, volto minha atenção para a 

escola de capoeira e suas possibilidades de favorecer o processo de desenvolvimento de uma 

cultura de paz, a partir da instauração dos círculos de cultura de paz, inspirados nos círculos 

de cultura de Paulo Freire (1983).  



139 
 

5. A ESCOLA DE CAPOEIRA AZC COMO LUGAR DE CONSTRUÇÃO DA PAZ  

 

Entrar na roda tem ciência e tem saber,                                                                                        

Só usa força quem não soube conhecer                                                                                     

Os fundamentos dessa luta sem igual,                                                                                   

Toda mandinga da angola ou regional. 

 

A capoeira não combina com opressão 

Pois foi criada arma de libertação 

Antes do corpo se sua inteligência  

Sabedoria é prova de eficiência. 

 

Mas essa arte que possui tanta riqueza,                                                                          

Cuidemos logo, está perdendo sua beleza,  

  Quando na roda se esquece a vadiação,                                                                               

Parte prá briga, não tem brincadeira não. 
É prá pensar nos versos dessa canção                                                                                            

 

Bom capoeira também tem bom coração.                                                                          

Bom capoeira não é o que bate mais,                                                                                         

 É  o que na roda joga bem, joga na paz. 

Tem capoeira eu quero é mais                                                                                             

Quero mais, quero mais, quero mais;                                                                                    

Jogo bonito é assim que se faz,                                                                                             

Sem violência eu sou da paz. 

(Capoeira, sou da paz – Mestra Vanda) 

 

Esse capítulo trata da escola de capoeira e suas possiblidades de funcionar como 

espaço educativo para a paz. Apresento aqui a experiência dos educadores da AZC com a  

proposta metodológica dos círculos de cultura de paz, em que mestres e alunos se reuniram e 

expressaram suas opiniões sobre o tema comum da paz, refletindo e organizando ações que 

para torná-la concreta. Também trago apontamentos sobre a importância do diálogo na 

construção da paz e da formação ofertada aos educadores da AZC, que vem de encontro à 

necessidade de ampliação e desenvolvimento do projeto que visa à construção de uma cultura 

na qual os indivíduos tenham envolvimento e comprometimento com o bem de todos.  

 

5.1. Círculos de cultura de paz da AZC: organizando os caminhos 

 

 

 



140 
 

                                      
Foto 17 – Círculo de cultura de paz da AZC – Núcleo Barra do Ceará ( 2014) 
 

                        A escola de capoeira geralmente tem sua sede própria. É onde o Mestre recebe 

seus alunos para repassar seus conhecimentos práticos e teóricos. Porém, alguns alunos mais 

graduados, podem receber a autorização para ministrar aulas, sempre com o acompanhamento 

de seu Mestre. Essas aulas funcionarão em outros espaços, como escolas do ensino formal, 

clubes, academias de ginástica.  

 Independente de onde aconteçam, sempre será possível encontrar no piso do 

salão onde funcionam as aulas, um círculo pintado com mais ou menos três metros de 

diâmetro onde ocorre a roda de capoeira. No lugar onde a bateria se posicionará para tocar os 

berimbaus, pandeiros e atabaques, pode ser visto estampado o Símbolo de Salomão, também 

chamado de Estrela de Davi, que funciona no imaginário dos capoeiristas, como objeto de 

proteção para os jogadores durante os jogos que serão realizados. Nas paredes, algumas 

decorações com materiais e fotos relacionados à capoeira. 

Os alunos vão chegando e formando pequenos grupos, onde individualmente 

começam a mostrar uns para os outros, golpes e movimentos que realizam com mais 

habilidade, ocasião em que aproveitam para aprimorá-los, caso estejam com alguma 

deficiência. Aqueles que ainda não conseguem executá-los, observam e tentam colocá-los em 

prática. 

Em certo momento, o mestre posiciona-se em um dos lados do salão e todos 

compreendem que é hora de iniciar a aula. Os alunos se distribuem em filas, acocoram-se e ao 



141 
 

comando do mestre todos juntam pronunciam o “salve”, seguido do nome do grupo. É mais 

um ritual em que mediante uma saudação inicial dirigida aos antigos capoeiristas, pede-se  

licença aos que vieram antes, para começar a aula.  

Após o treino de golpes e movimentações, ocorre a roda de capoeira, espaço em 

que os alunos têm a possibilidade de exercitar o que vêm aprendendo diariamente. É a hora 

dos corpos travarem diálogos, através de perguntas e respostas simbolizadas pelos vários 

movimentos aplicados durante o jogo. Roda encerrada e o mestre finaliza essa etapa para 

iniciar outra. É o momento em que  a conversa gira em torno de algum aspecto histórico da 

capoeira, ou sobre seus fundamentos, ou até mesmo a respeito de algum herói capoeirista. O 

objetivo aqui é deixar na mente dos alunos alguns pontos importantes para a reflexão, com a 

finalidade de que o conhecimento gerado possa vir a servir como meio de crescimento para 

todos.  

Na maioria das escolas de capoeira essa será a dinâmica encontrada no cotidiano 

pedagógico dos seus praticantes. É bem diferenciado do dia a dia da escola formal, mas 

relembro ancorada em Freire (1996, p. 44) da importância das experiências informais para a 

realização do aprendizado:  

 

 

Se tivesse claro para nós que foi  aprendendo que aprendemos  ser possível ensinar,  

teríamos entendido com facilidade a importância das experiências informais nas 

ruas, nas praças, no trabalho, nas salas de aula das escolas, nos pátios dos recreios, 

em que vários  gestos dos alunos, de pessoal administrativo, de pessoal docente se 

cruzam cheio de significados. 

 

 Dessa maneira é que a experiência informal, vivenciada na escola de capoeira é 

uma experiência válida e muito rica para o aprendizado de alunos e mestres, de quem ensina e 

de quem aprende. É através da capoeira com todo o seu universo recheado de símbolos, 

rituais, gestos corporais, musicalidade, seus conteúdos histórico-culturais e sociais que seus 

praticantes fazem a “leitura do mundo” para compreenderem melhor a realidade, e chegar a 

importantes conclusões sobre o mundo e os aspectos que o compõem (PERKOV, 2012).  

Pautada na ideia de que “vida” e “aprendizagem” se confundem, concordo com a 

afirmativa de que o conhecimento se desenvolve e se amplia durante a vida em todos os 

lugares e com a colaboração de inúmeros mestres (STRECK, 2008). A capoeira faz parte da 

minha existência há muitos anos, assim como da vida de inúmeras pessoas. Dessa forma é que  

a roda da capoeira, para nós seus  adeptos, representa   a roda da vida. 



142 
 

A roda de capoeira, segundo Perkov (2012, p. 23), “é o lugar onde, através do 

corpo, surge a escola de capoeira, fruto do conhecimento empírico e das experiências 

vividas”. O autor acrescenta: “a escola de capoeira teve sua origem num estado de natureza, e 

desse estado de natureza foram extraídos os elementos que formaram seus saberes, pilares da 

„nossa capoeira-arte-luta” (PERKOV, 2012, p. 24).   

Perkov (2012) recorda que a capoeira teve seu surgimento vinculado a lógica da 

apropriação e da violência, permanecendo por muito tempo, e consequentemente, negada a 

sua prática. Seus avanços no decorrer do tempo, foram significativos, embora muito precise 

ser feito em termos de efetivação de políticas públicas que possibilite a exploração de todo 

seu potencial artístico, desportivo, cultural e educativo.   

No capítulo II desse estudo, refiz os passos da capoeira, desde sua origem até o 

momento atual, reconstruindo a trajetória dessa escola, com o intuito de conduzir o 

entendimento do processo histórico não como determinação, mas como possibilidade 

(FREIRE, 1996, p.), baseada no ideal que acalento de ampliar os esforços para a construção 

de uma sociedade em que todos possam viver a paz, a fraternidade e justiça.  

Os estudos de Perkov (2012, p. 26) apontam nas práticas contemporâneas da 

capoeira diversos tipos de experiências educativas, dos quais dois modelos se sobressaem 

contraditoriamente: por um lado, uma escola problematizadora e propiciadora de 

transformação e por outro, uma escola reprodutora e adaptadora ao sistema capitalista.  

Escolhi o primeiro modelo: a escola de capoeira em que seus integrantes possam 

dialogar e encontrar soluções para os problemas que ocorrem no cotidiano do meio 

capoeirista, e para, além disso, pois como frisei anteriormente, a capoeira faz parte da vida, e 

como tal, deve prestar sua colaboração em todos os setores da sociedade.  

Seguindo esse pensamento e a programação estabelecida, os educadores, após a 

realização das oficinas em seus núcleos de ensino, partiram para a fase seguinte de suas ações 

como disseminadores da paz: implantar os círculos de cultura de paz na AZC. Assim, na 

tradicional conversa que finaliza a roda, foram introduzidos e debatidos assuntos pertinentes à 

paz nas escolas de capoeira ou ao universo capoeirista. A intenção seria, depois de algum 

tempo, com a receptividade dos alunos com relação ao círculo de cultura de paz, inserir 

assuntos relacionados à paz na vida de forma geral.  Conforme já anunciei, a inspiração para 

essa tarefa veio dos círculos de cultura de Freire (1983) e das concepções de Guimarães 

(2004, 2006). 



143 
 

É necessário recordar que a elaboração dos círculos de cultura se deu em meio aos 

trabalhos desenvolvidos no Movimento de Cultura Popular (MCP), da Universidade Federal 

de Pernambuco, coordenado por Paulo Freire, na década de 60. Esse autor desenvolveu sua 

proposta de educação popular, baseado na concepção do homem como um ser histórico e 

cultural. Assim, propôs a formação dos círculos de cultura como instrumento de expressão, 

aprendizagem e participação; espaço em que é possível a interação da cultura popular, a 

produção e obtenção de conhecimento, a partir da ação dialógica estabelecida entre 

educadores e educandos. Para além da alfabetização, essa proposta intenciona o 

desenvolvimento de atitudes de ação-reflexão.  

Tem como metodologia principal o diálogo, reunindo pessoas do povo e um 

coordenador em círculo, na tarefa da conquista da linguagem, a partir do debate de uma 

palavra geradora. O processo dialógico permite aos participantes expressarem seus 

sentimentos e opiniões de si, dos outros e do mundo, potencializando o compromisso que 

assumem, de ao desvelar um tema, apreendê-lo em sua essência, rompendo com sua aparência 

enganosa, na intenção de construírem caminhos comuns para dar conta de suas dificuldades 

(FREIRE, 1983).  

Para alcançar esse objetivo, o círculo de cultura desenvolve-se de forma 

simplificada, por meio de três etapas que se interrelacionam: 

a) Etapa da investigação: nessa fase ocorre a busca por temas ou palavras 

geradoras extraídas do universo cotidiano dos participantes. Através dos temas geradores os 

indivíduos podem desvelar os níveis de compreensão de sua própria realidade, inserindo-a em 

contextos mais abrangentes. 

b)  Etapa da tematização: aqui os temas geradores são codificados e 

descodificados. A codificação é a representação de uma situação da vida dos participantes e 

tem relação com a palavra geradora, com o tema que se quer estudar. Na decodificação são 

formulados os entendimentos sobre a temática em questão. É o momento em que os sujeitos 

tomam consciência do mundo vivido.  

c) Etapa da problematização: com novos conhecimentos, os educandos são 

inspirados pelos educadores a superar uma visão mágica e acrítica do mundo, permutando-a 

por uma visão crítica, uma postura mais conscientizada, partindo para a transformação do 

contexto vivido.    

A revisão dessas etapas, deixa claro, que a educação concebida nos círculos de 

cultura, apresenta-se comprometida com um ideal de humanização e transformação do sujeito, 



144 
 

com o intuito do homem deixar de ser espectador no mundo, assumindo as suas possibilidades 

“como um ser criador e recriador, que através do trabalho vai alterando a realidade (FREIRE, 

1979, p. 132). 

Loureiro e Franco (2012, p. 12) salientam que o círculo de cultura de Freire 

(1983) é uma proposta metodológica, atualmente compreendida sob designações e 

intensidades distintas em espaços educativos formais ou não formais, geralmente “como fonte 

primária de inspiração (explicitada ou não) para efetivar ações coletivas e de promoção de 

educação entre diversos sujeitos”.  

Para Guimarães (2006) os círculos de cultura podem contribuir num processo de 

educação para a paz, seja através do acento participativo, dialógico e democrático que essa 

metodologia traz em seu cerne, seja pela probabilidade de dar à educação para a paz 

visibilidade e concretude. O autor acrescenta que os círculos de cultura possibilitam a reunião 

de pessoas em torno da preocupação comum pela paz, apontando  para a humanidade a tarefa 

de realizá-la. Nesse sentido, Guimarães (2006, p. 17-18) apresenta a proposta de recriar os 

círculos de cultura de Paulo Freire (1983) em círculos de cultura de paz, espaço em que os 

sujeitos, não só se empenharão em debater suas concepções e percepções sobre  a paz, mas 

onde também  vão pensar  e organizar ações para sua efetivação:  

 

Os círculos de cultura de paz apresentam-se assim, como uma possibilidade de 

conduzir a educação para a paz, dentro e fora do meio escolar. Nas escolas, reunindo 

estudantes e professores no protagonismo pela paz. Fora delas, articulando a 

comunidade como um todo, ou mesmo, segmentos específicos, como grupos 

organizados. 

 

                 Seguindo essa sugestão, os círculos de cultura de paz da AZC passariam a 

funcionar no término da roda de capoeira. Seria o lugar em que os participantes, independente 

da posição, se mestre, educador ou aluno, pudessem dialogar, aprender e ensinar novas 

formas, solidárias e coletivas, de pensar e agir no mundo na construção da paz.   Interessante 

reforçar que a iniciativa dos círculos de cultura na roda de capoeira, na visão de Perkov (2012, 

p. 26) também possibilita aos alunos a “fazer e refazer a leitura do mundo, de forma criativa, 

pela via corporal”, através dos vários jogos.  

Também é importante frisar que o itinerário dos círculos de cultura de Freire 

(1983) e as ideias de Guimarães (2006) serviram como inspiração para a elaboração dos 

círculos de cultura de paz na AZC, sendo adaptados para a realidade da roda de capoeira e 

para o objetivo perseguido pelos educadores, de gerar conhecimento, reflexão e ação 



145 
 

transformadora relacionadas aos temas geradores vinculados ao ideário da paz dentro da 

instituição.   

Buscando atingir esses objetivos, os educadores estabeleceram durante o processo 

formativo, na oficina Multiplicando os Círculos de Cultura de Paz, alguns aspectos a serem 

observados nos círculos de cultura de paz da AZC:  

 

1) O facilitador do processo, no caso o mestre ou o educador do núcleo, pode 

expressar suas opiniões e sentimentos da mesma maneira que os outros 

participantes. Esse item apresenta um diferencial dos círculos de cultura de Freire 

(1983). Nestes, não existe alguém que ensina,  mas um coordenador que busca 

propiciar as condições adequadas para o desenvolvimento da metodologia, 

fornecendo aos participantes as informações solicitadas, procurando não intervir 

no diálogo. 

2) O primeiro  tema gerador no qual seriam centradas as  discussões seria sugerido 

pelos educadores. Os demais temas seriam escolhidos pelos alunos no final de 

cada círculo de cultura de paz da AZC, sempre relacionados à capoeira e a paz. 

3) Três etapas compõem os círculos de cultura de paz da AZC, com denominações 

similares as fases dos círculos de cultura de Freire (1983), mas com finalidades 

simplificadas e específicas para a roda de capoeira:  

a) Etapa de investigação: o tema gerador é apresentado e os educadores 

incentivam os alunos a expressarem suas ideias e sentimentos referentes às palavras geradores 

que deram origem ao tema em questão. 

b) Etapa da tematização: são selecionados três alunos para descreverem situações 

vivenciadas no cotidiano dos núcleos da AZC, por eles ou por outros educandos, que se 

relacionem com o tema gerador (codificação). Em seguida, o grupo se pronuncia sobre esses 

casos ou pode acrescentar outras ocorrências.  É a hora de se reconhecerem nas situações 

expostas.  De desvelar a realidade que estava oculta. É hora de romper com o silencio ou a 

indiferença. Aqui educadores e alunos podem colaborar com suas próprias experiências, 

percepções e sentimentos ou outras informações que ajudem na compreensão dessa realidade 

e na elaboração do entendimento com relação ao tema em questão (decodificação).     



146 
 

c) Etapa da problematização: com as informações adquiridas através das situações 

expostas, mais conscientes sobre a realidade da instituição e de seus membros com relação ao 

assunto estudado, com uma visão mais crítica, educadores e alunos são impulsionados a 

refletir em ações transformadoras do contexto vivido e convidados a pô-las em prática.   

Foi acertado que os círculos de cultura de paz seriam realizados mensalmente nos 

diversos núcleos de ensino da instituição. Os educadores também definiram o primeiro tema 

gerador: ações de paz na AZC. Os alunos foram previamente informados sobre o uso desse 

importante instrumento de aprendizagem, sobre as etapas que lhe compõe e suas finalidades.  

Foi montado um calendário para realização dos círculos de cultura de paz, para que 

ocorressem um de cada vez, evitando assim o choque de horários, permitindo que os 

educadores pudessem participar das atividades nos demais espaços da AZC. 

Acompanhei esses momentos iniciais da implantação do círculo de cultura de paz, 

e julgo ser esta a fase mais importante para fortalecer as possiblidades da AZC, como uma 

escola que enseja o desenvolvimento de uma Cultura de Paz, e também por ter proporcionado 

a visibilidade da capoeira  como instrumento educativo, pouco explorado ainda pelos seus 

adeptos, estudiosos e órgãos voltados para a educação. Calcada nessa justificativa, apresento 

em seguida, as percepções e descobertas ocorridas durante a realização dos primeiros círculos 

de cultura da AZC.     

 

5. 2 Círculos de Cultura de Paz da AZC: percepções e descobertas 

 

                  Inicio esse ponto informando que os círculos de cultura direcionados para o tema 

gerador “ações para a paz na AZC” ocorreram nos seguintes núcleos: Barra do Ceará, 

Canindezinho, Esperança, Bom Jardim e Jardim Iracema.  Os alunos foram previamente 

informados sobre a metodologia que iria ser empregada, objetivando avançarem em suas 

tarefas de disseminadores da paz.    Estive presente em todos eles, juntamente com Mestre 

Lula e Mestra Carla, que fizeram questão de acompanhar o começo desse processo nos 

espaços de ensino da instituição.  

Essa primeira fase, relacionada à investigação, ocorreu de forma diferenciada do 

itinerário dos círculos de cultura, conforme anunciado anteriormente.  Aqui o tema gerador foi 

sugerido pelos educadores.  O objetivo é aprofundar o assunto em pauta.  

Deixo claro que assim ocorreu, somente para que um primeiro passo fosse dado 

na concretização dos círculos de cultura de paz. Os educadores não possuíam experiência com 



147 
 

essa metodologia e decidiram iniciar dessa forma, mas estavam cientes do seguinte enunciado 

de Freire (1983, p. 118): 

 

 
Os temas geradores não são um programa a ser doado para o povo ou um “roteiro de 

pesquisa do universo temático a partir de pontos prefixados pelos investigadores que 

se julgam a si mesmos os sujeitos exclusivos da investigação”. A investigação da 

temática é a investigação do próprio pensar do povo. Investigação essa que não pode 

ser feita sem o povo, como sujeito de seu pensar. Se não fosse assim, ela estaria 

reduzida a esquemas rígidos, “ao fazer do povo objeto passivo de sua ação 

investigadora”. 

  

 

 

Em todos os círculos de cultura, realizados após a finalização dos jogos na roda de 

capoeira, os educadores iniciaram a etapa da investigação comentando sobre a necessidade de 

refletirmos e agirmos em favor da paz.   Solicitaram que os alunos trouxessem à mente os 

conhecimentos adquiridos nas oficinas, que fizeram parte das ações realizadas por eles, logo 

depois do processo formativo, para inserirem na AZC a temática “cultura da paz”. Alguns 

recortes de fala:  

 

“Chegamos nas oficinas com algumas ideias sobre paz, conflito, educação para a 

paz, entre outras. Com as discussões e reflexões nossa visão se ampliou e passamos 

a ter novos conceitos. Vimos que a paz não é só tranquilidade. O conflito existe 

porque somos seres diferentes e podem ser resolvidos com o diálogo, de forma 

positiva e pacífica. A AZC hoje é uma escola que se propõe a educar para a paz. 

Comecemos então  nos nossos espaços de ensino a nos mobilizar para a paz. Por isso 

vamos pensar em conjunto sobre esse tema “ações para a paz na AZC” e juntos 

encontrar soluções para alguma dificuldade que exista e nos impeça viver a paz em 

nossa escola de capoeira (Mestra Carla).     

 

A paz, de acordo com o que aprendemos, exige ação da nossa parte. Exige primeiro 

pensarmos na paz que queremos, de que forma eu contribuo ou não contribuo para 

que ela seja realidade. Exige a consciência de cada um, para percebermos, aqui 

dentro da AZC o que falta para a vivência da paz (Mestre Lula).   

 

 

                 Dessa forma, os alunos foram incentivados a recordarem e a expressarem suas 

ideias e sentimentos referentes às palavras geradores: paz, AZC e ação: 

 

Paz eu já sei que é muito mais que calma e tranquilidade. Tem um sentido mais 

profundo, envolvendo o bem estar de todas as pessoas. Assim também tem que se na 

AZC (Alemão). 

 

Sem esforço, sem trabalho, sem ação a paz não pode existir. Na AZC todo mundo 

deve ser responsável pela vivência da paz (Guardião). 

 

Acho que ainda não vivemos a paz na AZC.  Mas precisamos ter consciência do que 

queremos e como podemos viver essa paz, do que falta para ela existir e fazer com 

que seja realidade (Instrutora Chaveirinho).  



148 
 

         Sobre o tema gerador Freire (1983, p. 05) esclarece: 

 

Um mínimo de palavras, com a máxima polivalência fonêmica, é o ponto de 

partida para a conquista do universo vocabular. Essas palavras, oriundas do 

próprio universo vocabular do alfabetizando, uma vez transfiguradas pela crítica, a 

ele retornam em ação transformadora do mundo. 

 

Embora não tenha sido realizada de acordo com o modelo freiriano, a primeira 

etapa do círculo de cultura de paz da AZC não se restringiu a uma simples coleta de dados, 

mas funcionou como um momento em que os alunos foram estimulados a sentir, refletir e 

aprofundar o tema gerador, para terem uma melhor  condição de interagir  na próxima fase  do 

processo. Nessa ocasião os educadores também puderam ampliar o conhecimento acerca de 

seus grupos/classes, a respeito de suas visões sobre a temática, suas dificuldades para 

exprimirem ideias e sentimentos e a profundidade dos saberes dos que se manifestaram 

através da ação comunicativa.  

No passo seguinte, na etapa da tematização, os alunos foram convidados a 

codificar e descodificar o tema gerador. Foram, portanto, incentivados em primeira instância, 

a descrever situações vividas por eles ou presenciadas nos núcleos da AZC, relacionadas com 

o tema gerador, e posteriormente, a reconhecerem-se nelas. Do Núcleo AZC Barra do Ceará 

trago esse interessante relato: 

 

Muitas vezes saí do treino muito chateado. Não consegui fazer um movimento de 

capoeira.  Alguns colegas riram de mim enquanto tentava realizar  esse movimento. 

Escutei quando me diziam que meu apelido era bem apropriado: Baleia. Sou 

gordinho sim. Mas várias pessoas também são.  Eu não gosto desse apelido. Já basta 

o que eu sofro no meu colégio, na minha vizinhança e ainda por cima aqui. Eu nunca 

quis fazer nenhum esporte por causa do meu peso. Vim aprender capoeira num sei 

nem explicar por que. Ela tem algo especial. Mas  penso em sair  cada vez que, 

mesmo por brincadeira tiram sarro de mim, ou  quando sair desafiado por alguns 

colegas a fazer um movimento que não dá pra realizar por causa do peso e 

principalmente por causa do meu apelido. Eu não sou gordo por que quero, mas 

porque tenho problemas hormonais. Acho que não dá para ter paz aqui, pelo menos 

pra mim, enquanto tem pessoas que fazem questão de te deixar pra baixo, de te 

apontar teu defeito. Sei que é uma tradição na capoeira se escolher o apelido por 

alguma característica do aluno. Mas acho que os mestres podiam perguntar se 

gostamos ou não do apelido, se queremos ele. Nunca falei sobre isso. Mas tem 

tempo para tudo. Se é a paz que queremos construir aqui, eu digo que ela só será 

possível se a gente se colocar no lugar do outro, para saber se é bom determinadas  

brincadeiras, se eu ia gostar de receber o que eu faço e digo para  os outros e dos 

outros (Adriano Baleia).    

       

 

O relato desse aluno mexeu com os presentes.  Primeiro, por que participavam 

dela diretamente, quando, mesmo sem intenção, com palavras ou atos, menosprezavam a sua 



149 
 

forma física, deixando-o desconfortável durante a realização das aulas ou das rodas. Segundo, 

por que, embora não vivessem o mesmo problema desse aluno, começaram a reconhecer que 

existiam outras situações similares a essa. A questão do apelido foi para uns um ponto de 

identificação dentro da problemática: 

 

 
Bom era mesmo escolher. Tens uns apelidos feinhos... tive que me acostumar com 

o meu. Mas se eu pudesse trocar eu trocava (Espanador). 

 

Eu concordo com essa ideia do Mestre perguntar nossa opinião sobre o apelido. Eu 

gosto do meu, mas tenho pelo menos três amigos que detestam os deles (Faísca). 

 

Não é brincadeira ter o apelido de Chiqueirinho. Tudo porque eu demorava a lavar 

meu abadá e treinava com ele sujo Tem gente que fica gozando, aí me chama de 

sujismundo, pano de chão (Chiquerinho).  

 

                  

Outros, embora se sentissem confortáveis com seus apelidos, também 

concordaram que não gostariam de serem conhecidos pelo o resto da vida, por uma alcunha 

que lhes causasse constrangimento.  Foi possível perceber que os apelidos eram vistos, por 

alguns alunos, como fator depreciativo, e que os mestres tinham que ter cuidado ao escolhê-

los.  

Alguns educandos, estimulados pelos educadores, posicionaram-se sobre a 

questão dos comentários que foram endereçados a Adriano: 

 

 Eu já passei por isso... Foi logo quando entrei aqui.  Não pude participar de um  

evento de capoeira. Não tinha como pagar. Lá em casa as coisas não estavam boas. 

Restrição de despesas. Meu pai estava desempregado. Eu havia combinado com 

vocês que iria. Era meu primeiro evento. Mas não dava.  Disse depois que não iria, 

mas não falei o motivo. Fiquei envergonhando, com medo, sei lá.  Escutei depois 

muita chateação, comentários de que eu não fui porque não queria me misturar...  

Que era metido a mauricinho... Não se juntava com pobre... Vocês achavam que eu 

era rico, só porque morava perto do North Shoping. E que não queria andar com 

vocês  por conta de status.  As pessoas não sabem da nossa vida, não nos conhece 

direito e aí saem falando coisas que estão longe de ser verdade (Alexandre). 

 

            

Mais alguns alunos manifestaram-se sobre esse assunto. Frequentemente faziam 

comentários sobre os colegas, sem a preocupação de saber se condiziam com a verdade. 

Novas situações semelhantes foram apresentadas. Educadores e educandos puderam, ao 

compartilharem suas experiências e seus saberes particulares, ao exporem seus sentimentos e 

percepções relacionados ao assunto em pauta, ao lerem e interpretarem a realidade de forma 

crítica, colaborar para o entendimento do tema debatido (decodificação): a falta de 



150 
 

conhecimento sobre o outro, a falta de respeito com relação às diferenças e as limitações dos 

companheiros era um obstáculo para a construção da paz dentro da AZC. Isso incluía a todos 

os membros da instituição, seja qual fosse à posição ocupada: se mestre ou discípulo. Esta 

etapa possibilitou aos participantes tomarem consciência de uma realidade vivida, que ainda 

estava oculta, mas agora passava a ser conhecida. É importante lembrar que a conscientização 

“prepara os homens, no plano da ação, para a luta contra os obstáculos a sua humanização” 

(FREIRE, 1983, p. 134).  

Na etapa da problematização, após o aclaramento das situações, as reflexões 

foram conduzidas para as ações transformadoras do contexto vivido. O que fazer para 

obtermos um maior conhecimento dos companheiros de ideal capoeirista? O que fazer para 

que houvesse mais respeito e mais compreensão diante das limitações e das diferenças entre 

os membros da AZC?  

Dentre as ações sugeridas, uma foi eleita por unanimidade para ser a primeira a 

ser posta em prática: a existência de momentos em que mestres, professores e alunos 

“pudessem se conhecer melhor”, para “estreitar os laços afetivos”, afinal de contas “quando 

conhecemos melhor o outro fica mais fácil nos relacionarmos” (Professor Macarrão).  Essa 

opção surgiu em decorrência dos diálogos ocorridos nos círculos de cultura de paz, que 

possibilitaram aos participantes perceberem, de um modo mais profundo, “o mundo interior” 

dos companheiros: 

 

Foi como se tirássemos parcialmente a capa que escondia nosso verdadeiro eu; mas 

ainda temos muita coisa para revelar (Instrutora Chaveirinho).  

 

Compreendo agora certas atitudes de alguns alunos. Não é bom tirar conclusões de 

acordo com nosso ponto de vista, sem saber a realidade dos fatos, ignorando as 

dificuldades  alheias  (Professor Macarrão). 

 

 

 

As situações surgidas nos demais núcleos da AZC tinham também conotação com 

a questão dos relacionamentos, de modo que essa proposta foi acatada por todos os núcleos.  

Nas palavras de Mestre Lula: “conhecer melhor o outro possibilita relações mais equilibradas 

e consequentemente mais pacíficas”. 

Nessa perspectiva é que Guimarães (2004, p. 17) centraliza as relações humanas 

no cerne mesmo do processo educativo, como conteúdo de aprendizagem imprescindível, pois 

“a educação para a paz começa construindo relações harmônicas entre os membros da 

comunidade educativa”.  Apontando para esse rumo a AZC começou a realizar encontros 



151 
 

mensais com seus integrantes, para reforçar e fortalecer os vínculos entre eles. “ajudar a 

construir relações mais saudáveis e transformar aquelas que não estão harmonizadas é 

caminho para uma educação para a paz” (Mestra Carla).  

A implantação de um serviço de mediação de conflitos foi outra opção apontada 

pelos educadores e alunos da instituição. Mestra Carla chamou para si essa responsabilidade 

de organizar e iniciar o trabalho: “acredito que já venho realizando a mediação, quando 

chamo para o diálogo os que estão envolvidos em algum conflito. Com a formação pude me 

situar melhor como mediadora. Agora é só oficializar e colocar em prática o aprendizado”.  

Após a realização do primeiro círculo de cultura de paz da AZC, os educadores se 

reuniram para discutir e refletir sobre a experiência que haviam vivido. Acompanhei esse 

momento. De forma geral, todos se sentiram intimamente satisfeitos com essa vivência, que 

possibilitou-lhes conhecer um pouco mais seus alunos, seus medos, seus desejos; as 

dificuldades de alguns para se expressarem, manifestarem seus sentimentos.  Puderam 

perceber a realidade das relações nos bastidores dos núcleos de ensino: “não eram só flores, 

mas existem alguns espinhos para serem trabalhados” (Instrutor Renath). Com isso, os 

educadores passaram a compreender melhor algumas atitudes de seus alunos, chamando-os 

para diálogo sempre que necessário, antes de tomar alguma decisão impensada e fundada 

apenas em seus pontos de vistas. 

Outros assuntos mobilizaram os debates nos círculos de cultura de paz na AZC: 

paz na roda de capoeira; paz entre os grupos de capoeira; capoeira, sociedade e paz.  

Acompanhei alguns núcleos de ensino da instituição até o segundo tema gerador.  Apesar da 

falta de experiência com a metodologia, das adaptações realizadas para que a proposta 

pudesse acontecer no ambiente da roda de capoeira, em meio as dificuldades e limitações dos 

envolvidos, posso falar que os círculos de cultura de paz da AZC, proporcionaram aos 

participantes uma rica exposição de ideias sobre o mundo em que se movimentam e sobre 

suas ações nesse mundo, capaz de transformá-lo.  

 Posso afirmar que o círculo de cultura de paz da AZC funcionou como um lugar 

de construção coletiva de conhecimento, onde todos tinham a palavra, constituída de sentido, 

de consciência, possibilitando aos educadores e aos educandos, pensar, julgar e transformar o 

contexto vivido: “ao dizer sua palavra, pois, o homem assume conscientemente sua essencial 

condição humana” (FREIRE, 1983, p. 07).  

Em março de 2016 retornei a sede da AZC, com o intuito de averiguar como se 

encontravam os trabalhos da instituição direcionados para uma cultura de paz.   A instituição 



152 
 

funciona atualmente como uma ONG, atuando não só com a educação para  a paz em seu 

núcleos de ensino, mas abraçando outras causas e atividades que colaboram para a promoção 

de uma Cultura de Paz na sociedade.  

Nesse sentido, criaram o Coletivo de Mulheres da AZC, onde são discutidos 

assuntos referentes à violência contra a mulher, respaldados por psicólogos, advogados, 

assistentes sociais. Ampliaram as ações relativas à preservação do meio ambiente, através de 

palestras e distribuição de material informativo. Realizam encontros temáticos vinculados a 

questão do preconceito racial, incentivando a participação de alunos e educadores em eventos 

ligados ao tema. Na área da saúde realizam campanhas para prevenção e esclarecimento sobre 

câncer de mama e de próstata e algumas endemias como a Zikavírus. E por ultimo, promovem 

a campanha AZC Capoeira nas Praças, ocasião em que ocupam esses espaços públicos para 

interagirem com as pessoas, através de aulas   de capoeira, musicalidade e dança-afro. 

No dia de minha visita, encontrei Mestra Carla terminando uma mediação de 

conflito. O serviço ainda existe, fato que me deixou muito feliz. Os círculos de cultura de paz, 

logo depois do quarto tema gerador, passaram a ser realizados trimestralmente e depois foram 

extintos. Como as aulas funcionam no período da noite, ficou praticamente inviável a 

manutenção dos encontros: 

 

 

Ficou difícil manter essa regularidade. Temos muitos alunos que precisam pegar 

transporte para casa, ou mesmo que residem em áreas de risco, onde o índice de 

violência é alto. Começamos a receber reclamação de alguns pais por causa do 

horário. Os alunos começaram a justificar que não poderiam participar por que 

terminava tarde. Isso não invalida nosso esforço. Nem anula a experiência positiva 

que tivemos (Mestra Carla). 

  

 

           Para ilustrar a relevância da realização dos círculos de cultura de paz na instituição 

Mestra Carla relata: 

 

Após a participação nessa experiência temos observado mais respeito e união entre 

todos. Há uma maior preocupação com os outros. Cuidado, é a palavra certa. 

Quando alguém falta, procuramos saber o que houve, se aconteceu algum problema. 

Alguns educadores recebem pedidos de ajuda de alunos, quando percebem que o 

colega não está bem. Posso dizer que mestres e demais educadores  e alunos estão 

mais próximos, mais afetuosos. Estamos mais sensibilizados com as dificuldades 

dos outros, afinal todos passamos por problemas, que podem inclusive ser 

semelhantes aos nossos.    

 

 

 

De acordo com a observação dos educadores, segundo Mestra Carla, os círculos 

de cultura de paz proporcionaram mudanças de atitudes como as citadas anteriormente. 



153 
 

Consequentemente, diminuíram as brincadeiras que acabavam depreciando os colegas, o 

desrespeito, os apelidos estão sendo mais comedidos. Houve melhora no relacionamento, 

embora ainda surjam ocasiões em que essas situações se apresentam. “O trabalho continua. 

Apenas começamos essa tarefa de educar e nos educar para a paz” (Mestra Carla). 

O importante é que essa experiência deixou como saldo positivo uma certeza: 

inserida em um contexto de educação popular, a escola de capoeira é um lugar possível de 

construção da paz. Sua prática pedagógica, bem conduzida, envolve a transmissão de saberes 

que se articulam no âmbito da cultura, com base na dialogicidade, na memória, na 

ancestralidade, na oralidade, na ritualidade e na sua história como arma de resistência cultural.  

As lutas pela liberação e aceitação da capoeira, fizeram parte de um processo que 

visava, sobretudo, a emancipação de seus atores, com o reconhecimento de seus direitos e 

reconhecimento da importância de seus saberes para os povos que os julgavam subalternos.  

Portanto, antes de qualquer coisa, a capoeira é uma escola de resistência, que continua até 

hoje a buscar um lugar de respeito na sociedade (PERKOV, 2012). Resistencia à violência, 

segundo Macul (2008). E é sempre válido recordar que a violência se manifesta em várias 

expressões. 

Ao longo de sua trajetória histórica, sobretudo, durante a fase da marginalização, 

seus praticantes estiveram trabalhando ativamente para a sua preservação e perpetuação, ao 

mesmo tempo em que buscavam, juntamente com as camadas sociais excluídas, expressar-se 

e existir como seres humanos, procurando conquistar o direito de viver dignamente.  

É recorrendo aos anais da história do Brasil (AREIAS, 1983), ao protagonismo 

social dos negros para a sua libertação, às aspirações do povo brasileiro em busca de dias 

melhores ao longo desses anos, em que a capoeira mesclou-se de quantas formas  fossem 

necessárias para sobreviver às perseguições que lhe foram empreendidas, é que suponho 

encontrar os elementos que propiciem aos seus praticantes condições que favoreçam a 

compreensão da cidadania, no sentido de participação social, que conduzam os indivíduos a se 

engajarem socialmente para promoção da justiça, da solidariedade e da  fraternidade 

(RODRIGUES, 2003).  

Educar para a cidadania é educar para a paz. Não há paz sem participação social, 

sem reinvindicações, sem disposição para a conquista e a edificação de uma vida digna, em 

que a justiça e a igualdade sejam uma realidade para todos.   A paz é construída no cotidiano 

das sociedades, e não se torna realidade sem empenho e trabalho dos indivíduos. Nas palavras 

de Freire (1986) proferidas em Paris, durante o recebimento do prêmio da Educação para a 



154 
 

Paz oferecido pela Organização das Nações Unidas para Educação, Ciência e Cultura – 

UNESCO: 

 

(...) a paz implica lutar por ela. A paz se cria, e se constrói na e pela superação de 

realidades sociais perversas; a paz se cria, se constrói na construção incessante da 

justiça social. Por isso, não creio em nenhum esforço chamado de educação para a 

paz que, em lugar de desvelar o mundo das injustiças o torna opaco e tenta miopizar 

suas vítimas. 

  

 

 

 Finalizo dando ênfase ao desafio de fazer perceptíveis as possibilidades da escola 

de capoeira, como lugar de construção de uma cultura de paz. Desafio aceito por vários 

sujeitos: pesquisadora, orientadora, educadores e educandos da AZC. Trilhar caminhos que 

conduzam a paz é tarefa de todos que acreditam que ela está ao alcance. A jornada, embora 

longa, começa com o primeiro passo. 

             A seguir, apresento algumas considerações sobre a relevância do diálogo no trabalho 

de educação para a paz. 

 

5.3 O exercício da ação dialógica: dialogando para a paz 

 

                   Nessa tarefa, de colaborar no processo educativo para a paz, o diálogo, como deve 

ter ficado perceptível, é compreendido como elemento fundamental. “Com a palavra o 

homem se faz homem. Ao dizer a sua palavra, pois, o homem assume conscientemente sua 

essencial condição humana” (FREIRE, 1983, p. 13). Se o sujeito não “diz sua palavra”, não 

transmite suas ideias, sentimentos, sua visão sobre a paz, senão tiver espaços que lhe 

proporcione isso, como assumirá “o ato responsável” de  educar-se  e educar para a paz? 

Falo aqui do diálogo não como mero instrumento metodológico, mas como um 

“encontro em que se solidarizam o refletir e o agir de seus sujeitos, endereçados ao mundo a 

ser transformado e humanizado” (FREIRE, 1996, p. 79). Nessa concepção, o diálogo não 

pode se resumir a simples troca de ideias ou ao ato de “depositar ideias” de um sujeito para 

outro. Pode ser visto no sentido de complementariedade, de enriquecimento, pois na 

exposição de ideias há crescimento das partes envolvidas, sejam estas diferentes ou similares.  

Dialogando, expondo seus pensamentos e sentimentos nos círculos de cultura de 

paz, os educadores da AZC puderam perceber nuances sobre seus alunos que antes não 

estavam claras, não podiam ser vistas, pois necessitavam dessa troca direta do diálogo que 

mediatiza uma nova visão do outro, dos objetos, da vida, em um processo de construir e 



155 
 

reconstruir, de transformar a si e ao mundo. Segundo Guimarães (2009, p. 179): “a palavra, 

mais que um sopro de voz, é a forma pela qual nos inserimos no mundo e pela qual 

participamos dele”. 

Para esse autor a linguagem possui a dimensão de unificar as pessoas, ajudando-as 

a criar laços de empatia, até mesmo com aqueles que se colocam na condição de nossos 

desafetos: “diz-se que é impossível falar com um inimigo, porque, quando conseguimos, ele 

deixa de ser um inimigo e passa a ser um interlocutor” (GUIMARÃES, 2009, p. 180). Nesse 

sentido é que a violência máxima para o ser humano é a exclusão da possibilidade de dizer a 

sua palavra, a negação do direito de falar. O exercício da palavra conduz ao reconhecimento 

do outro, ao acolhimento e a hospitalidade, de forma que ao entrar em conversação com o 

outro, estamos, mesmo sem a consciência disso, proporcionando a ocorrência da paz. 

                   No item seguinte, deixo claro o que penso sobre o valor de minha iniciativa, 

quando optei em realizar a Formação em Cultura de Paz com os educadores da AZC. 

  

5.3.1 Relevância da formação: a possibilidade da paz funda-se na habilidade humana 

 

A escola de capoeira, na minha visão, e conforme é possível averiguar nesse 

estudo, é um espaço onde a paz pode ser ensinada.  Lógico que não falo de qualquer escola de 

capoeira, muito menos de todas as pessoas que ministram aulas, pois é preciso critério antes 

de matricular ou permitirmos que nossos filhos se matriculem. Segundo Costa (1993, p. 88) o 

ideal é que os mestres ou professores que estão à frente do ensino da capoeira pertençam “a 

uma escola que tenha tradição, cujo mestre também tenha tido um mestre, cuja ética seja 

reconhecida e sabida” que seja fiel, principalmente a esses “princípios”. Sejam principalmente 

compromissados com a educação para a paz e utilizem os elementos que a capoeira traz em si 

e que a vinculam com a construção de uma cultura de paz, como no caso do desenvolvimento 

dos valores humanos na roda de capoeira.  

Baseando-me nessas premissas, nos diversos encontros com os educadores da 

AZC, no que vi e acompanhei durante o desenvolvimento desse trabalho recordo a pergunta 

que dinamizou essa pesquisa: em que medida a formação em cultura de paz pode contribuir na 

prática profissional dos educadores da AZC com relação a promoção de uma educação para a 

paz em seus respectivos núcleos de ensino? Posso responder que sem essa formação não teria 

sido possível aos educadores iniciarem essa nova trajetória em seus fazeres pedagógicos. 



156 
 

Fundamento-me mais uma vez nas palavras de Guimarães (2004, p. 14) para assim 

posicionar-me:  

 
 

 A possibilidade da paz funda-se na habilidade humana não apenas para agir, mas 

para agir em concerto, constituindo-se uma das mais decisivas experiências 

humanas. É preciso capacitar as pessoas para que desenvolvam seu potencial de ação 

e mudança (...) em vista de um maior engajamento na causa da paz. 

 

            

                  Segundo Guimarães (2006) é possível perceber na sociedade contemporânea uma 

grande demanda por pessoas capacitadas em educação e cultura de paz, que possam contribuir 

para a construção de politicas públicas voltadas à superação de todas as violências. Estes 

sujeitos teriam mais facilidades em constituir grupos e espaços capazes de influenciar a 

sociedade para mover-se em torno das propostas por uma cultura de paz. Daí a relevância das 

formações voltadas para o ideário da paz.  

Nosso intuito com a formação dos educadores da AZC foi ampliar o quadro de 

pessoas comprometidas com uma educação para a paz.  Consciente de que prestei minha 

colaboração na AZC, desliguei-me de seu quadro de afiliados no início de 2015, com a 

certeza que fiz o melhor e que os educadores deram o melhor de si para essa nova empreitada. 

Plantei as primeiras sementes. Acompanhei a primeira colheita, observando os educadores 

que passaram pela formação, atuarem como educadores para a paz em seus núcleos de ensino, 

plantando as suas próprias sementes. Que a colheita seja farta. Que perseverem na tarefa 

abraçada de contribuir para o estabelecimento de uma cultura de paz.   

Outra seara me espera o plantio: o Grupo Capoeira Muzambê – GCM. Através 

dessa nova escola, pretendo estender as ações formativas para a paz para outros grupos de 

capoeira do Estado do Ceará. Amplio assim o meu sonho de viver a paz. O sonho aqui não 

deve ser entendido como fuga da realidade, mas “projetar”, “delinear‟, “estruturar‟, “sob os 

todos os ângulos possíveis, a sociedade em que a não-violência estruture o comportamento 

das pessoas e instituições” (GUIMARÃES, 2006, p. 25).  

 

 

 

 

 



157 
 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Desejamos a Paz! Uma paz construída com, voz, com justiça social, espiritualidade, 

arte, lazer, prazer e cordialidade. Uma paz que nos faça mais humanos, e, portanto, 

mais educados e educadores (Kelma Matos). 

 

Inúmeras vezes meus olhos percorreram as páginas aqui grafadas revendo o seu 

conteúdo, conduzindo-me a relembrar os momentos vividos que tiveram como consequência 

cada experiência aqui apresentada. Emociona-me, sobretudo, a lembrança dos encontros de 

formação onde estivemos, formadora e formandos, acrescendo nossa bagagem de 

conhecimentos e sentimentos.  

Muitas mentes e coração estiveram unidos nessa tarefa de compor esse estudo, 

fazendo com que a caminhada para o seu desenvolvimento e concretude se enriquecesse de 

vozes, ideias, palavras, emoções, diálogos, construções e desconstruções, proporcionando a 

todos os envolvidos reflexões valiosas que se consubstanciaram em aprendizagens diversas 

que de forma geral, se apresentam como roteiros seguros para ampliar os esforços na 

construção de uma cultura de paz.  

Destaco entre estas, a ressignificação do conceito de paz, antes abordado em um 

sentido negativo, traduzindo-se em ausência de guerras e de conflitos, em passividade e 

permissividade, passando a ser visto em uma concepção positiva, em que a prática do diálogo 

na relação entre as pessoas é utilizada para solucionar conflitos; onde é adotada uma postura 

democrática diante da vida, que implica em uma dinâmica de cooperação planejada e  

constante movimento de instalação da justiça, através da efetivação dos direitos humanos 

(JARES, 2007, 2002; GUIMARÃES, 2006, 2004).  

O conflito, por sua vez, passou a ter uma nova compreensão pautada na 

positividade, começando a ser visto pelo grupo em formação como um fenômeno próprio da 

convivência humana, suscetível de ser conduzido de modo a integrar os indivíduos por meio 

do diálogo, seja através da mediação ou por consenso direto, onde os envolvidos, não 

necessitam de uma terceira pessoa para facilitar a busca de soluções pacíficas para situação  

(GUIMARÃES, 2006). Nessa perspectiva, concebe-se uma dimensão educativa do conflito, 

em vista da utilização e do desenvolvimento de métodos democráticos de superação das 

desavenças, sejam individuais ou coletivas, evitando-se resoluções violentas de conflitos.  



158 
 

Seguindo a trajetória do processo formativo, vi a proposta pedagógica da 

educação para a paz ser apontada pelos sujeitos da pesquisa como caminho fundamental para 

fomentar a formação de gerações orientadas por valores como respeito, cooperação, 

solidariedade, amor, entre outras, inserindo o desenvolvimento de valores humanos como 

proposta educativa passível de colaborar para que os indivíduos, diante da realidade complexa 

e conflituosa em que vivemos, possam ter atitudes mais harmonizadas, pautadas na não-

violência (JARES, 2007; MATOS, CASTRO, NASIMENTO, 2010). 

Em outro momento, os educandos passaram à posição de formadores, cada um em 

seu local de ensino, na condição do jardineiro que começa semeadura em seu campo de 

trabalho.  E assim fizeram! Mais uma vez a noção de paz passou por uma reconceituação, 

possibilitando aos alunos dos núcleos da AZC falarem sobre a paz que eles queriam para si e 

para o mundo. A paz aqui passou a ser concebida de forma coletiva, envolvendo o cuidado 

com os seres humanos, e com a Terra inteira, lembrando as ideias de Boff (1999) que 

enfatizam o cuidado como dimensão essencial do ser humano, que não pode ser suprimido da 

vida social, pois a essência da vida humana, segundo o autor,  encontra-se, mas basicamente 

nesse aspecto, do que propriamente na inteligência, na liberdade ou criatividade. A paz, no 

entendimento dos alunos dos núcleos da AZC, despontou intimamente vinculada à 

participação na sociedade, ao exercício de atitudes e ações promotoras da justiça social e da 

igualdade, direcionada a efetivação e desenvolvimentos dos direitos humanos.              

Nessa etapa, através das várias oficinas realizadas pelos educandos em seus locais 

de ensino, vários conceitos ligados à cultura de paz foram discutidos, revistos, renovados, 

trazendo aos alunos dos núcleos da AZC reflexões sobre as conquistas que já realizamos e as 

que ainda necessitamos adquirir na busca e disseminação da paz. 

Os círculos de cultura de paz, realizados ao término das rodas de capoeira nos 

vários núcleos da AZC, possibilitaram aos educadores uma percepção mais aprofundada dos 

seus alunos, desvelando suas aspirações e os aspectos a serem trabalhados, para melhorarem 

seu desenvolvimento como capoeirista e como seres humanos. Em sua prática inicial, os 

círculos de cultura apontaram, por meio da solicitação dos participantes, a necessidade de 

encontros entre educandos e educadores, em que pudessem fortalecer os laços afetivos, como 

passo fundamental para relações mais harmoniosas e consequentemente mais pacíficas e 

equilibradas.   

Nesse sentido Guimarães (2009, p.179) afirma: “o tratamento das relações 

interpessoais ocupa um lugar de destaque na educação para a paz, constituindo-se como um 



159 
 

dos seus pilares”. Para esse autor, não será possível realizarmos as tarefas essenciais da 

humanidade, se não houver esforço de nossa parte para aprendermos a compreender e o outro, 

estabelecendo assim relações de parceria e solidariedade.  

No desenvolvimento desse estudo vi com alegria se confirmar o que intimamente 

previa: a escola de capoeira é um espaço onde é possível se educar para a paz. É necessário o 

engajamento de todos no movimento pela paz, instalando uma cultura que permita combinar 

harmonicamente atitudes individuais e coletivas a favor do bem comum e do desenvolvimento 

humano. “Faz-se necessário projetar alternativas e possibilidades, concentrando-se no 

detalhamento e na caracterização da agenda e do projeto de paz” (GUIMARÃES, 2009, 

p.180). 

Nesse aspecto, a escola de capoeira, cujos educadores em suas práticas 

pedagógicas cotidianas de ensino aprendizagem utilizam elementos constituintes de uma 

educação para a paz, presta sua colaboração para a instauração de uma cultura de paz, 

principalmente no que se relaciona a uma educação em valores humanos, desenvolvidos na 

prática diária desse jogo atlético, como na vivência de seus fundamentos. A proposta de 

educar para a paz na capoeira não trata simplesmente de formar jogadores de capoeira, mas de 

ajudar na formação de seres humanos capazes de lidar com as diferenças, com a alteridade, 

mais tolerantes e livres de preconceito.  

No decorrer desse trabalho de pesquisa, vi, ouvi e senti com o coração cheio de 

esperança o valor de minha iniciativa, quando assumi a organização e condução da Formação 

em Cultura de Paz dos educadores da AZC, seja para gerar conhecimento e alimentar a 

curiosidade que nos move, seja nessa perspectiva de favorecer a paz. Esperança na 

humanidade, na possibilidade de dias melhores, em que de o sonho de hoje, da existência de 

um mundo novo, venha a ser realidade. “Nem tudo está perdido quando há pessoas que 

sonham” (GUIMARÃES, 2004, P. 25). Sendo assim, sigo sonhando e trabalhando para um 

dia viver com plenitude a paz! 

 

 

 

 

 



160 
 

REFERÊNCIAS  

 

ABADE, Lemos Flávia. Lima, YUSKA. A oficina de intervenção psicossocial como 

estratégia de formação e articulação no trabalho com educadoras no contexto da 

pesquisa-ação, 2009. Disponível em: www.abrapso.org.br Acesso em: 12/06/2013. 

 

ALVES-MAZZOTTI, Alda Judite. GEWANDSZNAIDER, F; O método nas Ciências 

Naturais e Exatas. 2
a
 ed. São Paulo: Editora Thomson Learning, 2002. 

 

ARAÚJO, Alceu Maynard. Cultura Popular Brasileira. 3a ed. São Paulo: Melhoramentos, 

1977. 

 

ARENAL, C. La nocion de paz y la educacion para la paz. Seminario sobre formación de 

monitores de educación para la paz. Madrid: Cruz Roja Espanhola, 1989.  

 

ABRAMOVAY, Miriam.   CASTRO, Mary Garcia. Ensino Médio: Múltiplas Vozes. 

Brasília: UNESCO/ MEC, 2003, p. 662. 

 

ANDRE, Marli Eliza. Perspectivas atuais da pesquisa sobre docência. In: CATANI, Denice; 

BUENO, Belmira (orgs.). Docência, memória e gênero. São Paulo: Escrituras Editora, 1997. 

 

AREIAS, Almir das.  O que é a capoeira. Coleção Primeiros Passos. 2ª ed. São Paulo: 

Brasiliense, 1983.  

 

ABRANCHES, Dunshee de. De actas e actos do Governo Provisório.  Rio de Janeiro: 

Imprensa Nacional, 1907.  

 

AMARAL, Braz do. Os grandes mercados de escravos africanos. As tribos importadas: sua 

distribuição regional, fatos da vida do Brasil. Bahia: Tipografia naval, 1941. 

 

AGUIAR, Kátia Faria de, ROCHA, Marisa Lopes.  Pesquisa-intervenção e a produção de 

novas análises. Psicologia: Ciência e Profissão, dez 2003, vol.23, nº4, p.64-73.  

_________________________. Práticas Universitárias e a Formação Sócio-política. Anuário 

do Laboratório de Subjetividade e Política, nº 3/4, 1997, p. 87-102. 

 

ALVES, M. A. A Inversão das vozes: Narrativas sobre o Grande Bom Jardim. Monografia 

apresentada na conclusão do Curso, UECE, 1999. Fortaleza - Ceará 

 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. Obras escolhidas. Trad. Sérgio Paulo 

Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

 

BOFF, Leonardo. Saber cuidar: Ética do humano – compaixão pela Terra. Petrópolis, RJ: 

vozes, 1999. BOULDING, Elise. 

 

BOMBASSARO, Luís Carlos. Educação para a paz: sentidos e dilemas. Revista Educação, 

n. 2, p. 445-451, maio/ago, 2006. Disponível em www.revistaseletronicas.pucrs.br. Acesso: 

15/07/ 2013. 

http://www.abrapso.org.br/


161 
 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação. 3ª Ed. São Paulo: Brasiliense, 1995. 

 

BONFIM, G. C. S. A prática da capoeira na educação física e sua contribuição para a 

aplicação da lei 10.639 no ambiente escolar: a capoeira como meio de inclusão social e da 

cidadania (2012). Disponível em: 

http://congressos.cbce.org.br/index.php/conece/3conece/paper/viewFile/2379/975. Acesso:  

14/02/2015. 

 

BOMFIM, Maria do Carmo Alves do; MATOS, Kelma Socorro Lopes de. (orgs.) 

Juventudes, Cultura de Paz e Violências na Escola. Fortaleza: UFC, 2006. 

 

BOMFIM, Maria do Carmo Alves do. SANTOS, Débora Andreia dos. CONCEIÇÃO, 

Luzineide dos Santos.  Mídia, juventudes educação: perspectivas e implicações. 2009. 

Disponível em: http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinppIV/eixos/11_educacao/midia-

juventudes-e-educacao-perspectivas-e-implicacoes.pdf. Acesso: 18/05/2016. 

 

BLUTEAU, Rafael. Vocabulário Português e Latino. Coimbra: Colégio das Artes, 1712, 

vol. II, pág.129. 

 

COSTA, Reginaldo da Silveira. Capoeira: o caminho do berimbau. Brasília: Thesaurus, 

1993. 

 

CAPOEIRA, Nestor. Capoeira: Os fundamentos da malícia. Rio de Janeiro: Record, 1992.  

 

_______________. Galo já cantou. Rio de Janeiro: Arte, 1985. 

 

_______________. O pequeno manual do jogador de capoeira. São Paulo: Ground, 1981. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara.  Folclore do Brasil. Rio de Janeiro: Fundo de Cultura, 1967. 

 

CUNHA JR., Henrique. Os negros não se deixaram escravizar: temas para as aulas de história 

dos afrodescendentes. Revista Eletrônica Espaço Acadêmico, v. 69, p. 1-10, 2007. 

Disponível em: http://www.espacoacademico.com.br/069/69 

 

CUBERES, Maria Tereza G. (1989) El taller de los talleres. Buenos Aires: Estrada. 

 

CRUZ, Maria Auxiliadora Gadelha. Juventudes e Meio Ambiente: práticas e processos 

educativos de jovens no entorno da Lagoa do Opaia. 2009. 152 f. Tese (Doutorado em 

Educação Brasileira) Faculdade de Educação, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 

2009. 

 

FARIA, Bento de. Código Penal Brasileiro Comentado, v. 1. 3ª ed. Rio de Janeiro: Record, 

1961. 

 

FARIA, Hamilton. Cenários e horizontes da ação global e local. Fórum: Cultura de Paz e 

Pedagogia da Convivência – Ação e Políticas Públicas em 2008. Pontão de Convivência e 

Cultura de Paz do Instituto Pólis. Disponível em: www.soudapaz.org. Acesso em: 13/04/2015 

 

FALCÃO, José Luiz. Cirqueira. Capoeira na Educação Física. In: Sprint Magazine, nº 79, 

Sprint, 1993. 

http://congressos.cbce.org.br/index.php/conece/3conece/paper/viewFile/2379/975
http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinppIV/eixos/11_educacao/midia-juventudes-e-educacao-perspectivas-e-implicacoes.pdf
http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinppIV/eixos/11_educacao/midia-juventudes-e-educacao-perspectivas-e-implicacoes.pdf
http://www.espacoacademico.com.br/069/69
http://www.soudapaz.org/


162 
 

FERREIRA, L.F.S. LIMA, L.A.N. LOPES, DINIZ, I.K dos S. Possibilidades educacionais 

da capoeira na Educação Física escolar (2012). Disponível em: 

http://www.efdeportes.com/efd196/possibilidades-educacionais-da-capoeira.htm. Acesso: 

12/12/2014. 

 

FERENC, Alvanize Valente Fernandes.  MIZUKAMI, Maria da Graça Nicoletti. Formação 

de professores, docência universitária e o aprender a ensinar (2005). Disponível em: 

www.unesp.br. Acesso: 15/08/2013. 

 

FERNANDES, Luane Cassano - A Criança e a Capoeira (2012). Disponível em  

http://berimbrasil.com.br/site/crianca-na-capoeira/. Acesso: 12/09/2014. 

 

FUSARI, José Cerchi CORTESE, Marlene Pedro. Formação de Professores a nível de 2º 

Grau. Cadernos de Pesquisa. São Paulo: Nº 68 p. 70-79. Fev. 1999. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: 

UNESP, 2000, p. 33. 

 

______________. Essa escola chamada vida. São Paulo:Ática, 6ª. Ed., 1988. 

 

______________. Política e educação: ensaios. 6ª ed. São Paulo: Cortez, 2001. (Org. e 

notas de Ana Maria Araújo Freire). 

_____________. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 

Paulo: Paz e Terra, 1996.  

____________. Política e educação. São Paulo: Cortez, 1997. 

 

____________. Educação como prática da liberdade. 17. Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1979. 

___________. Pedagogia do Oprimido. (1983). 13. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983. 

 

___________. O Correio da UNESCO.  Dezembro – 1986, p.46. 

 

___________. Pedagogia da Tolerância. Organização e Notas: Ana Maria Araújo Freire. 

São Paulo: UNESP, 2004. 

 

GERSON, Brasil. História das Ruas do Rio de Janeiro. 5ª ed. Rio de Janeiro: Lacerda 

Editora, 2000. 

 

GUIMARÃES, Marcelo Rezende. Por uma cultura de paz. In: Mundo jovem. Porto Alegre, 

v. 303, p. 19, 01 fev.2000.  

 

GUIMARÃES, _____________. Educação para a paz: sentidos e dilemas. 2 ed –Caxias do 

Sul, RS: Educs, 2011. 

 

_________________________. A Educação para a Paz como exercício da ação comunicativa: 

alternativas para a sociedade e para a educação. Revista Educação, n. 2, p. 329 -368, 

maio/ago, Porto Alegre 2006a. Disponível em www.revistaseletronicas.pucrs.br. Acesso: 

22/06/ 2013. 

http://www.efdeportes.com/efd196/possibilidades-educacionais-da-capoeira.htm
http://www.unesp.br/
http://berimbrasil.com.br/site/crianca-na-capoeira/


163 
 

 ___________________________. Aprender a educar para a paz: Instrumental para 

capacitação de educadores em educação para a paz. Goiás: Rede Paz, 2006. 

__________________________. Um novo mundo é possível: dez boas razões para educar 

para a paz, praticar a tolerância, promover o diálogo inter-religioso, ser solidário, promover os 

direitos humanos. São Leopoldo: Sinodal, 2004. 

 

_________________________. Educação para a paz e novas tecnologias. Caxias do Sul,  v. 

14, n. 3,  p. 167-188, set./dez. 2009. 

 

GALTUNG, J. Violence, Journal  Peace and Peace Eresearch. Journal of Peace Research. 

Vol. 6, 1969,  p. 167-191. 

 

GALTUNG, J. Conlitct a way of life. Essays in peace research. Vol. III, 1978. 

 

GARCIA, Carlos Marcelo. Formação de professores: para uma mudança educativa. Trad. 

Isabel Nascisa. Porto: Porto Editora, 1999. 

 

GEEVERGHESE, Manoj. O valor educativo da capoeira. 2013. Dissertação (Mestrado em 

Educação). Faculdade de Educação da Universidade de Brasília, Brasília, 2013. 
 

GROSSI, Yane de Souza; FERREIRA, Amauri Carlos.  Razão narrativa: significado 

e memória. Revista da Associação Brasileira de História Oral, nº 4, junho de 2001.  

 

GUERRA, Edith Fernandes.  Doces recordações. Brasília –  DF, Edit. Sião Empreendimentos 

Evangélicos, 1991, p. 28 a 38. 

 

HAGE, Maria do Socorro Castro. (2006) Formação de professores: reflexões sobre seu 

saber/fazer. Disponível em: www.faculdadefundetec.com.br.  Acesso: 13/07/2013. 

 

JARES, Xesus Rodrigues. Educar para a paz em tempos difíceis. Tradução de Elizabete de 

Moraes Santana. São: Atenas, 2007. 

 

______________________. Educação para a paz: sua teoria e prática. Tradução de Fátima 

Murad. 2 ed.. Porto Alegre: Artmed, 2002. 

 

_______________________. (2003). A educação para a paz como estratégia  

de aproximação das gerações. Congresso Internacional Co-Educação de Gerações. São 

Paulo /outubro 2003. Disponível em www.sescsp.org.br . Acesso :25/09/2013. 

 

______________________. Educação e conflito. Guia de educação para a convivência. Porto 

(Portugal), Edições ASA, 2004. 

 

JAQUEIRA, A.R.F. Análise dos Fatores de Violência no Contexto da Capoeira Segundo 

os seus Intervenientes - os capoeiristas. Portugal: Faculdade de Ciências do Desporto e 

Educação Física Universidade de Coimbra, 2005. 

 

JORDÃO, Gilberto. O mestre e a escola no período colonial brasileiro. Revista da 

Educação Física/ Maringá: UEM v. 13, n. 1, p. 27-31, 1. sem. 2002. 

 



164 
 

JORDÃO, Emereciano. O Elogio da Tribuna. Secretaria do Interior e Justiça (Arquivo 

Público Estadual, Recife), 1953, p. 02. 

LERACH, J. P. La regulacion del conflito social: um enfoque practico. Dossier 

fotocopiado, Barcelona, 1985. 

  

LIMA Yuska,  ABADE Flávia Lemos. (2009). A oficina de intervenção psicossocial como 

estratégia de formação e articulação no trabalho com educadoras no contexto da 

pesquisa-ação. Disponível em www.abrapso.org.br. Acesso: 15\06\2013. 

 

LOPES, Odailton Potton. A Capoeira na Universidade. 1991. 120 f. Monografia (Graduação 

em Educação) - Universidade Estadual Paulista (UNESP), Rio Claro, 1991. 

 

LOUREIRO, Carlos Frederico B. FRANCO, Jussara Botelho. Aspectos teóricos e 

metodológicos do círculo de cultura de paz em educação ambiental. In: Ambiente e 

Educação; vol. 17, 2012, p. 11-27.  

 

LUDKE, Menga e ANDRË, Marli. E. D. A pesquisa em educação: abordagens qualitativas. 

São Paulo; EPU, 1986. 

MACUL, Marcus Vinicius Santana. Capoeira, luta de resistência à violência. Boletim 

Interfaces da Psicologia da UFRuralRJ - 2º Seminário, p. 50-74, 2008. 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. VIEIRA, Sofia Lerche Vieira O prazer de conhecer. 

Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, UECE, 2001. 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de.  Escola: quando a juventude tece significados. In: 

DAMASCENO, Maria Nobre; MATOS, Kelma Socorro Lopes de; VASCONCELOS, José 

Gerardo (Org.) Trajetórias da juventude. Fortaleza: Editora da UFC, 2001. 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. A Paz Protege: Cultura de Paz, Juventudes e Docentes.  

In: MATOS, Kelma Socorro Lopes de, NONATO JÚNIOR Raimundo (orgs) Cultura de 

Paz, Ética e Espiritualidade. Fortaleza: edições UFC, 2010. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de.  MACEDO, R. M. de A. Educação para a paz: reflexões à 

luz da pedagogia de Paulo Freire. In: MATOS, Kelma Socorro Lopes de, NONATO JÚNIOR 

Raimundo (orgs) Cultura de Paz, Ética e Espiritualidade. Fortaleza: edições UFC, 2010. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. NASCIMENTO, Verônica Salgueiro. (2010). 

Articulando saberes da Educação para a Paz e Educação Ambiental. O anúncio de uma 

nova era. Disponível em: www.desenvolvimento-regional-sustentável.blogspot.com.  Acesso: 

21/09/2013. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. CRUZ, Carlos Alberto Carneiro. SANTOS DA SILVA, 

Francisca Eliana. SILVA, Élida Mônica Soares da. Cultua de Paz e Educação: experiências 

com jovens do Projovem Urbano de Fortaleza. In: Cultura de Paz, Ética e Espiritualidade. 

Fortaleza: edições UFC, 2011. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. CASTRO, Lívia Maia Duarte. Valores humanos e 

afetividade, conceitos importantes para a construção de relações no espaço escolar.  In: 

http://www.abrapso.org.br/


165 
 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de, (org) Cultura de Paz, Ética e Espiritualidade III. 

Fortaleza: edições UFC, 2012. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. CASTRO, Lívia Maia Duarte. Valores humanos no Liceu 

omingos Sávio; Projeto por uma escola de paz.  In: MATOS, Kelma Socorro Lopes de, (org) 

Cultura de Paz, Educação IV. Fortaleza: edições UFC, 2015. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. Juventudes e Cultura de Paz: Diálogos de Esperança. 

Revista Linguagem, Educação e Sociedade, Teresina, ano 12, n. 16, p.65-70, jan./jul. 2007. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. NASCIMENTO, Dário Gomes do. ALMEIDA MATOS, 

Catarina da Graça. (2013). Cultura de Paz e contribuições para a educação e emancipação 

humana. Disponível em: www.editorarealize.com.br. Acesso: 22/07/2013. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. SAMPAIO, Daniela Dias Furlani. Espiritualidade e 

Educação: Meditaçõ pela paz com jovens de Fortaleza. In: In: MATOS, K.S.L. de; JUNIOR, 

R. N. (org) Cultura de Paz, Etica e Espiritualidade. Fortaleza: edições UFC, 2010. 

 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de; MATTOS, Sandra Maria Nascimento. (2006). Formando 

professores reflexivos: instaurando valores humanos. Disponível em: www.aedb.br. Acesso: 

25/06/2013. 

 

MATOS, Kelma Socorro Alves Lopes; CASTRO, Lívia Maria Duarte de; MATOS, Catarina 

da Graça Almeida. Oficinas pedagógicas na formação de professores em cultura de paz 

(2010). Disponível em: http://editorarealiza.com.br/revistas/fiped/trabalhos. Acesso: 

15/05/2014. 

MATOS, Kelma Socorro Alves Lopes. Juventudes e Educação Ambiental: construindo 

cidadania com os coletivos jovens. In: Órgão Gestor da Política Nacional de Educação 

Ambiental. Ministério do Meio Ambiente. Ministério da Educação. Brasília: UNESCO, 

2006, p. 81-87. 

MATOS, Kelma Socorro Lopes de. NASCIMENTO, Verônica Salgueiro. Articulando saberes 

de educação para a paz e educação ambiental In: MATOS, K.S.L. de; JUNIOR, R. N.; 

NASCIMENTO, V. (org) Cultura de Paz: do conhecimento à sabedoria. Fortaleza: edições 

UFC, 2008, p. 64-73. 

 

MELLO, Maria Alba Guedes Machado. (2009). A educação em valores como um 

movimento de renovação pedagógica. Disponível em: www.artigos.com. Acesso em: 

15/052013.  

MELLO Ana Claúdia Collaço, JULIANO, Dilam Beatriz Rocha, COLLAÇO, Gabriel 

Henrique, CASAGRANDE, Jacir Leonir. Metodologia da Pesquisa. Ed. 3. Palhoça: 

UnisulVirtual, 2006. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. Pesquisa Social: teoria, método e criatividade. Ed. 11ª . 

Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 1994, p.21. 

http://www.editorarealize.com.br/
http://editorarealiza.com.br/revistas/fiped/trabalhos


166 
 

MONTESSORI, Maria. A educação e a paz. Tradução Sonia Maria Alvarenga Braga. 

Campinas, SP: Papirus, 2004. 

NASCENTES, Antenor.  Carta a Waldeloir Rego. In: REGO, Waldeloir, Capoeira Angola - 

Ensaio sócio – etnográfico. Salvador: Itapuã, 1968. 

NASCENTES, Antenor. Três Brasileirismos. Revista Brasileira de Fililogia. Livraria 

Acadêmica: Rio de Janeiro, 1955, vol. I, pág. 20. 

___________________. Dícionário da Lingua Portuguesa. Academia Brasileira de 

Letras,  tomo I, 1964. 

OLIVEIRA, Raquel Alexandra Duarte. Resolução de conflitos. Perspectiva dos alunos do 4º 

ano do Conselho de Arruda dos Vinhos. 2007. Dissertação (Mestrado em Administração e 

Gestão Educacional),  Universidade Aberta, Lisboa, 2007.  

PASTINHA, Vicente Ferreira. Capoeira Angola. SALVADOR: Fundação Cultural do 

Estado da Bahia, 1988. 

PERKOV, Paulo Lara. Capoeira: possibilidades de educação emancipatória junto a 

jovens de classes populares? 2012. Dissertação (Mestrado em Educação), UNISINOS, São 

Leopoldo, 2012.   

REGO, Waldeloir. Capoeira Angola – Ensaio sócio – etnográfico. Salvador: Itapuã, 1968. 

______________. Um calendário da Festa Nagô na Bahia. In: Jornal da Bahia, 

SALVADOR, 29/09/1993, 2º caderno, p. 02. 

RENA, Luiz Carlos C. B. Sexualidade e adolescência: as oficinas como prática pedagógica. 

2ª ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

ROHAN, Henrique Beaurepaire.   Reforma da Ortografia Portuguesa. Revista Brasileira, Rio 

de Janeiro, 1879, tomo II, pág. 426. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio ou Da Educação. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  

RODRIGUES, Lúcia Vanda. A capoeira como instrumento de educação para a cidadania. 

2003. 87 f. Monografia (Graduação em Serviço Social) – Centro de Estudos de Ciências 

Sociais Aplicados, Universidade Estadual do Ceará,  Fortaleza, 2003. 

SÁPIRAS, RAMIRO. A arte de viver- São Leopoldo – Ed. Recanto das Letras, 2006. 

SENGHAAS, Dieter. La educación para a paz em um mundo sin paz. Educación, Instituto 

de Colaboración Científica, Tubingem, v. 3, p. 9-80, 1971. 

SOUSA, Manoel Lima de. ABC da Capoeira. Fortaleza-CE: Imaginário Editorial e Gráfica, 

2006. 



167 
 

SAVIANI, DERMEVAL. Formação de professores: aspectos históricos e teóricos do 

problema no contexto brasileiro. Revista Brasileira de Educação, v. 14 n. 40 jan/abr,  2009, 

p. 143-155. 

 

____________________________.  A nova lei da educação (LDB): trajetória, limites e 

perspectivas. 11. ed. Campinas: Autores Associados, 2008, p. 218-221. 

SILVA, Antônio de Morais. Diccionario da Lingua Portugueza. V. I, Lisboa: Oficina 

Simão Thaddeo Ferreira, 1813,  p. 343.  

SILVA, João Manuel Pereira da. História da Fundação do Império. Segundo período do 

Reinado de Pedro I no Brasil. Rio de Janeiro: B. L. Garnier, 1864, p. 289. 

SILVA, Rose Neubauer. Formação de professores no Brasil: um estudo analítico e 

bibliográfico. São Paulo: Fundação Carlos Chagas, REDUC, 1991. 

 

SILVA, Jaqueline Barbosa da. As representações sociais dos professores em classes 

multisseriadas sobre a formação continuada. 2002. Dissertação (Mestrado em Educação), 

Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2002. 

SILVA, Carmem Silvia Bissolli. Curso de pedagogia no Brasil: história e identidade. 2ª 

ed. rev. e ampl. Campinas: Autores Associados, 2003. 

 

SILVA, Jean Adriano Barros da. Importância da capoeira no desenvolvimento da cultura 

corporal na educação infantil. 2003. 41 f.. Monografia ( Especialização em Metodologia do 

Ensino da Educação Física Escolar), Universidade do Estado da Bahia, Salvador,  2003.  

 

SILVA, Gabriela Tunes da. Sobre possibilidades de exercício da ética inter-humana no jogo 

da capoeira. Revista virtual de gestão de iniciativas sociais, número 10, p.9-20. 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, 2007. 

SOARES, Antônio Joaquim de Macedo. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. 2. ed. 

Rio de Janeiro: Instituto Nacional do Livro, 1954, p. 106-107.  

SOARES, Antônio Joaquim de Macedo.  Estudos lexicográficos do dialeto brasileiro, Revista 

Brasileira, Rio de Janeiro 1880, pág. 228-235. 

SOUZA, Sérgio Augusto Rosa de. OLIVEIRA, Amauri A. Bássoli de. Estruturação da 

capoeira como conteúdo da educação física no ensino fundamental e médio. Revista da 

Educação Física/UEM, Maringá, v. 12, n. 2, p. 43-50, 2. sem. 2001. 

 

VIDAL, Diana Gonçalves. O exercício disciplinado do olhar: livros, leituras e práticas de 

formação docente no Instituto de Educação do Distrito Federal (1932-1937). 1995. Tese 

(Doutorado em Educação) - Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, 1995. 

 

VIEIRA, Luiz Renato e  ASSUNÇÃO, Matthias Röhrig. Os Desafios Contemporâneos da 

Capoeira. Disponível em http://dc.itamaraty.gov.br/imagens-e-textos/revista-textos-do-

brasil/portugues/revista14-mat2. Acesso em 20/07/2015. 

http://dc.itamaraty.gov.br/imagens-e-textos/revista-textos-do-brasil/portugues/revista14-mat2
http://dc.itamaraty.gov.br/imagens-e-textos/revista-textos-do-brasil/portugues/revista14-mat2


168 
 

TANURI, Leonor Maria. História da formação de professores. Revista Brasileira de 

Educação, nº 14, mai/jun/jul/ago, 2000, p. 61-88. 

TARDIF, Mauricio. Saberes docentes e formação profissional. Petrópolis: Vozes, 2002. 

TAYLOR Steven;  BODGAN. J. Robert. Introdução ao Método de Pesquisa Qualitativa.  

Nova York: Editora John  Wiley & Sons, 1998. 

TRIVIÑOS, Augusto Silva Nivaldo.  Introdução à Pesquisa em Ciências Sociais. São 

Paulo: Atlas, 1987. 

 TORREGO, J. C. Mediação de Conflitos em Instituições Educativas. Manual para 

Formação de Mediadores. 1ª ed. Porto: Asa 2003. 

 

ZYCH, Valleska; KUHN, Daniela. Capoeira: um despertar para o autoconhecimento. In: 

Encontro Paranaense, Congresso Brasileiro de Psicoterapias Corporais, XVI, XI, 2001. Anais. 

Disponível em: www.centroreichiano.com.br/artigos. Acesso: 21/06/2013. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                      

 

 

 

 

 

 

http://www.centroreichiano.com.br/artigos


169 
 

APÊNDICES 

 

APÊNDICES A – Roteiro de entrevistas/mestres de capoeira                                  

APÊNDICES B – Termo de consentimento livre e esclarecido (maiores de 18 anos)  

APÊNDICES C – Termo de consentimento livre e esclarecido (menores de 18 anos) 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



170 
 

APÊNDICE A – Roteiro de entrevista aplicada a mestres de capoeira 

 

Título da Pesquisa: Se é de paz pode chegar, entrar na roda e jogar: formação na condição de 

educadores da Associação Zumbi Capoeira em cultura de paz.                                

Pesquisadora: Lúcia Vanda Rodrigues Dias                                                                           

Nome da Orientadora: Kelma Socorro Lopes de Matos 

 

1. Nome: 

2. Como é conhecido no meio capoeirista? 

3. Nome do grupo e a filosofia?  

4. O que é capoeira? 

5. Capoeira é educação? 

6. O que é paz? 

7. O que é cultura de paz? 

8. Capoeira e cultura de paz: Possibilidades? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



171 
 

APÊNDICE B – Termo de consentimento livre e esclarecido (maiores de 18 anos) 

 

Título da Pesquisa: Se é de paz pode chegar, entrar na roda e jogar: formação na condição de 

educadores da Associação Zumbi Capoeira em cultura de paz.                                           

Nome da  Pesquisadora: Lúcia Vanda Rodrigues Dias.                                                                 

Nome da  Orientadora: Kelma Socorro Lopes de Matos. 

 

Sob o título “Se é de paz pode chegar, entrar na roda e jogar: formação dos educadores da 

Associação Zumbi Capoeira em cultura de paz”, a pesquisa que culminará na Tese de 

Doutorado, pretende investigar em que medida a formação em cultura de paz pode contribuir 

para as práticas pedagógicas de 20 educadores da Associação Zumbi Capoeira – AZC.   

 

Os dados individualmente obtidos estarão sob sigilo ético, não sendo mencionado os nomes 

dos (das) participantes em nenhuma apresentação oral ou escrita que venha a ser publicada, a 

não ser que o/a autor/autora do depoimento manifeste expressamente seu desejo de ser 

identificado/a. 

 

A participação na pesquisa não oferece nenhum risco ou prejuízo à pessoa entrevistada. Se no 

decorrer da pesquisa o/a participante resolver não mais participar ou cancelar o uso das 

informações prestadas até então, terá toda liberdade de o fazer sem que para isso acarrete 

qualquer consequência.  

 

A pesquisadora é doutoranda do Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade 

Federal do Ceará -UFC e se compromete a esclarecer devida e adequadamente qualquer 

dúvida ou necessidade de informações que o/a participante venha a ter no momento da 

pesquisa, ou posteriormente. 

 

Após ter receber as informações acima e esclarecidas todas as minhas dúvidas acerca da 

investigação, eu _________________________________, RG. nº. __________________ 

concordo em participar da referida pesquisa, autorizando a publicação de  meus depoimentos 

ou falas proferidas, parcial ou integralmente, assim com a publicação de fotografias em que 

eu esteja presente. 

Quanto à minha identificação na pesquisa opto: 

(  )  pela identificação do nome  ou codinome com que sou conhecido no meio capoeirista.  

(    )  pela identificação do nome.  

(    )  pela não identificação e uso de um  codinome. 

Assinatura do participante____________________________________________ 

 

Assinatura do pesquisador_____________________________________________________ 

 

 

 



172 
 

APÊNDICE C – Termo de consentimento livre e esclarecido (menores de 18 anos) 
 

Título da Pesquisa: Se é de paz pode chegar, entrar na roda e jogar: formação na condição de 

educadores da Associação Zumbi Capoeira em cultura de paz.                            

Nome da  Pesquisadora: Lúcia Vanda Rodrigues Dias.                                                                 

Nome da  Orientadora: Kelma Socorro Lopes de Matos. 

 

Sob o título “Se é de paz pode chegar, entrar na roda e jogar: formação dos educadores da 

Associação Zumbi Capoeira em cultura de paz”, a pesquisa que culminará na Tese de 

Doutorado, pretende investigar em que medida a formação em cultura de paz pode contribuir 

para as práticas pedagógicas de 20 educadores da Associação Zumbi Capoeira – AZC, .   

 

Os dados individualmente obtidos estarão sob sigilo ético, não sendo mencionado os nomes 

dos (das) participantes em nenhuma apresentação oral ou escrita que venha a ser publicada, a 

não ser que o/a autor/autora do depoimento manifeste expressamente seu desejo de ser 

identificado/a. 

 

A participação na pesquisa não oferece nenhum risco ou prejuízo à pessoa entrevistada. Se no 

decorrer da pesquisa o/a participante resolver não mais participar ou cancelar o uso das 

informações prestadas até então, terá toda liberdade de o fazer sem que para isso acarrete 

qualquer consequência.  

 

A pesquisadora é doutoranda do Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade 

Federal do Ceará -UFC e se compromete a esclarecer devida e adequadamente qualquer 

dúvida ou necessidade de informações que o/a participante venha a ter no momento da 

pesquisa, ou posteriormente. 

 

Após ter sido informado e esclarecido todas as minhas dúvidas acerca da investigação, eu 

_____________________________________, RG. nº. __________________, representante 

legal de ___________________________________, concordo com sua participação na 

referida pesquisa, autorizando a publicação de seus depoimentos ou falas proferidas, parcial 

ou integralmente, assim como a publicação de fotografias em que esteja presente. 

 

Quanto à minha identificação na pesquisa opto: 

(  )  pela identificação do nome  ou codinome com que sou conhecido no meio capoeirista.  

(    )  pela identificação do nome.  

(    )  pela não identificação e uso de um  codinome. 

 

Assinatura do responsável legal:_________________________________________ 

 

Assinatura do pesquisador:______________________________________________________ 

 

 

 



173 
 

ANEXOS 

 

ANEXO A  – Oficina I: Capoeira, da senzala ao contexto educacional. 

ANEXO B  – Oficina II: Nossa identidade mais profunda, educadores para a paz. 

ANEXO C  – Oficina III: Paz, caminho e meta. 

ANEXO D  – Oficina IV: Não-violência, a referência fundamental. 

ANEXO E  – Oficina V: Conversando sobre violências. 

ANEXO F  –  Oficina VI: Compreendendo as raízes da guerra e implementando uma cultura 

de paz.  

ANEXO G  – Oficina VII: Promovendo direitos humanos. 

ANEXO H  – Oficina VIII: Instrumentalizando a resolução não-violenta de conflitos. 

ANEXO I  –  Oficina IX: Multiplicando círculos de cultura. 

ANEXO J  – Oficina X: Organizando a ação para a paz. 

ANEXO K – Fanzine/ Oficina Cultura de Paz e Meio Ambiente – A Carta da Terra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



174 
 

ANEXO A – OFICINA I – CAPOEIRA, DA SENZALA AO CONTEXTO 

EDUCACIONAL 

 

Objetivo:  

 Aprofundar o conhecimento histórico da capoeira; 

 Identificar os aspectos educacionais da capoeira. 
 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1.  Auto retrato: Pedir para cada participante iniciar um desenho com o tema “Como você se 

vê através de um desenho?”, e depois de 1 minuto passar o seu desenho para o colega ao lado 

e receber o desenho de outro colega para completá-lo. Refletir sobre como estou contribuindo 

com o desenho do meu colega e como estou ajudando-o a cumprir a tarefa. 

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Apresentação dos objetivos da oficina. 

3. Grupos de trabalho: Formam-se quatro grupos de trabalho, cada um recebendo um número 

e um papelógrafo. O facilitador solicita que os grupos que discutam duas perguntas: o que é a 

capoeira? A capoeira é brasileira ou africana? E apresentem posteriormente as respostas 

justamente com as respectivas justificativas para os questionamentos. Forma-se um painel 

com os papelógrafos contendo as respostas. 

 

TERCEIRO MOMENTO: APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

A Capoeira é, hoje, um instrumento educacional, mas nem sempre foi assim. 

Sabe-se que a referida atividade é uma cultura de resistência do negro no Brasil. É praticada 

em diversos pontos do planeta e faz parte do cotidiano de muitas escolas, além de objeto de 

pesquisa em diversas áreas do saber. Essa manifestação afro-brasileira tem algumas 

características educacionais que podem oferecer colaboração para o processo de ensino-

aprendizagem de seus praticantes. Ela pode ser trabalhada em relação com as disciplinas do 

currículo escolar, sobretudo, com a Educação Física. 

Segundo Carlos Eugênio Líbano Soares apud (SILVA, 2003, p. 78) “[...] a 

Capoeira, se nasceu no Brasil, e foi gerada por africanos, então ela é afro-brasileira. Nem 

africana nem brasileira, é afro-brasileira”. Durante muitos anos, em nenhum país desse 

continente ou do mundo encontrava-se prática igual, apenas no Brasil. Essa manifestação 

cultural foi reconhecida como uma forma de expressão e registrada como Patrimônio Cultural 

Brasileiro. A Roda e o ofício dos Mestres foram inscritos nos Livros dos Saberes e das 

Formas de Expressão. É divulgada pelo mundo todo, levando além de si, a cultura nacional, 

pois realiza diversos shows com apresentações de diversas manifestações culturais brasileiras. 

  O capoeirista, antigamente chamado de capoeira, no início de seu aparecimento, 

comenta Rego (1968, p. 291) “[...] foi considerado um marginal, um delinquente, em que a 

sociedade deveria vigiá-lo e as leis penais enquadrá-los e puni-los”(sic). A primeira 

codificação penal brasileira, ou seja, o Código Penal do Império do Brasil, de 1830, trazia a 

figura do Capoeira de maneira implícita no texto contido no capítulo IV que tratava Dos 

vadios e mendigos. Pois na época o capoeirista era visto como um marginal, um vadio. Após 

a abolição do regime escravocrata, a situação não mudou muito, o Código Penal da República 

dos Estados Unidos do Brasil de 1890, deu-lhe tratamento específico no capítulo XII, 

intitulado Dos vadios e Capoeiras. Reis Machado, o famoso Mestre Bimba, nasce quando a 

atividade ainda tinha sua prática proibida. Ele desenvolve a Capoeira Regional com a “[...] 

pretensão de tirar a Capoeira do Código Penal, a fim de que sua prática fosse conhecida por 

todos e não houvesse mais repressão da sociedade” (SILVA, 2003, p. 52). O referido Mestre 



175 
 

fez apresentações para diversas autoridades, entre essas apresentação está uma que fez para 

Getúlio Vargas, em 23 de julho de 1953. Sendo o primeiro capoeirista a se exibir para um 

Presidente da República. 

Em 26 de dezembro de 1972, devido aos esforços dos que o sucederam, essa 

cultura “[...] foi oficializada pela Confederação Brasileira de Pugilismo, [...] foi 

institucionalizada [...] e vinculada ao Comitê Olímpico Brasileiro” (CAMPOS, 2001, p. 46). 

Firmou-se, então, como uma prática esportiva presente em escolas, clubes e academias. O 

processo de aceitação da Capoeira por parte da sociedade se inicia com Mestre Bimba. Sousa 

(2006, p. 27) afirma que “[...] Mestre Bimba foi o primeiro mestre de capoeira a abrir uma 

academia de capoeira, em 1932 [...]” A segunda academia foi aberta por Mestre Pastinha, em 

1941, com o nome de Centro Desportivo de Capoeira Angola. Atualmente, segundo Campos 

(2001, p.47) “[...] o capoeirista é um jogador-estudioso, aquele que pratica a Capoeira e, ao 

mesmo tempo se interessa pela pesquisa, aprofundando e produzindo conhecimentos 

históricos, técnicos e antropológicos”. Não é apenas um jogador, mas é, sobretudo, um 

estudioso de sua cultura que colabora para sua manutenção e divulgação. 

 

4. Introdução do facilitador com apresentação de slides: capoeira, da senzala o contexto 

educacional.  

5. Debate 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

8. Trabalho em pequenos grupos, com papelógrafo:  

a) Capoeira é educação?  

b) Quais os aspectos pedagógicos das capoeira? 

9. Plenário 

10. Pontualizações do facilitador.  

 

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 

11. Em grupos, listar experiências pedagógicas com capoeira.  

12. Plenário 

13. Pontualizações do facilitador. 

 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

14. Socialização das ações. 

15. Avaliação do dia: expor as ideias e as sugestões trazidas pela oficina.  

 

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

16. Música:  

 

MATERIAL NECESSÁRIO: Fita adesiva, papel, lápis, canetas hidrográficas e giz de cera. 

Cópias do material teórico utilizado; papelógrafo; canetas hidrográficas; aparelho de som e 

música.  

 

BIBLIOGRAFIA:  

 

CAMPOS, Hélio. Capoeira na Universidade: Uma Trajetória de Resistência. s/ed., Salvador-

BA: SCT, EDUFBA, 2001.  

SOUSA, Manoel Lima de . ABC da Capoeira.1ªed., Fortaleza, CE: Imaginário Editorial e 

Gráfica, 2006. 



176 
 

REGO, Waldeloir. Capoeira Angola: Ensaio Sócio-Etinográfico. s/ed., Salvador, BA: Editora 

Itapuã, 1968. 

SILVA, José Milton Ferreira da. A Linguagem do Corpo na Capoeira. s/ed., Rio de Janeiro – 

RJ: Sprint, 2003. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



177 
 

ANEXO B – OFICINA II – NOSSA IDENTIDADE MAIS PROFUNDA: 

EDUCADORES PARA A PAZ 

Objetivo:  

 Formar uma comunidade de vida e trabalho, em vista de um maior aproveitamento e 

vivência do curso. 

 Oportunizar uma sistematização e intercâmbio das práticas de educação para a paz 
existente. 

 Introduzir elementos de reflexão acerca das tarefas dos educadores e da educação par a 
paz. 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1.  Nomes adjetivos: Grupo em círculo. Cada um se apresenta dizendo  seu nome em voz 

alta, acrescentando um adjetivo que evoque uma qualidade sua, preferencialmente 

com a mesma letra do nome, justificando a escolha desse adjetivo. 

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Apresentação dos objetivos da oficina. 

3. Carteira de identidade pacifista: O facilitador deve lembrar na ocasião  que  o 

trabalho pela paz e a educação já faz parte da história e da vida de cada um e isso será 

averiguado nesse momento.  Cada participante então receberá uma cédula de 

identidade pacifista que completará com os dados que estão sendo solicitados, 

conforme vemos no modelo abaixo: 

 

Desenho de si mesmo fazendo uma ação 

para  a paz.  

Nome e adjetivo: 

 

Descrever brevemente uma experiência que 

o despertou para a paz. 

 

 

 

 

 

Escrever o nome de um homem ou mulher 

que o influenciam na prática da paz. 

 

 

 

 

 

 

MOMENTO: APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

6. Introdução do facilitador: 

Após a Primeira Guerra Mundial, educadores como Maria Montessori (1870-

1952) e Jean Piaget (1896-1980) começaram a perguntar sobre a possibilidade de a educação 

contribuir para a promoção da paz. Depois da experiência da Segunda Guerra, a proposta foi 

retomada por vários grupos em contextos diferentes. A fundação da UNESCO, em 1948, 

possibilitou o desenvolvimento de iniciativas, respaldadas no conhecido trecho de sua 

constituição: “assim como as guerras nascem nas mentes humanas, é nas mentes humanas que 



178 
 

devem ser erguidas as defesas da paz”. Uma nova disciplina foi criada nos países nórdicos, 

nas décadas de 1950 e 1960 – os estudos da paz – incluindo também a reflexão das 

possibilidades da educação. Na Europa começaram a ser realizadas caravanas educativas da 

educação para paz. Na década de 1960, sob o influxo dos movimentos de não-violência, 

começaram a ser ensaiadas várias propostas de educação pela paz, enquanto na América 

Latina, Paulo Freire (1921-1997) desenvolvia sua educação libertadora. Preparada por essas 

iniciativas a década de 1980 viu a expansão e a consolidação da educação para a paz, com a 

publicação de literatura especializada, o surgimento de associações de educadores, a fundação 

de centros universitários de pesquisa e, sobretudo, a difusão de práticas seja na educação 

formal ou informal, com experiências diversas em áreas como resolução não-violenta de 

conflito, a crítica da violência difundida pela sociedade, capacitação de lideranças para 

atuarem na promoção da paz, etc. Além dessas experiências e iniciativas, deve-se notar que a 

educação para a paz tem se tornado ponto de políticas públicas, locais, nacionais e 

internacionais, passando a ser incluída em convênios, recomendações e declarações, sendo 

fortemente recomendada pela ONU e UNESCO. Mas, a partir desse contexto, o que 

constituiria a identidade de um educador  para a paz? Quem é o educador para a paz? O que 

faz? Por que faz?  

7. Estudo do texto: Educadores para a paz: identidades e caminhos. 

A Campanha Global de Educação para a Paz, lançada em Haia em 1999, na firme 

convicção de que não haverá paz sem educação para a paz, possui dois objetivos básicos. Em 

primeiro lugar, criar reconhecimento público e suporte político para a introdução da Educação 

pela Paz em todas as esferas da educação, incluindo a educação não formal. Em segundo 

lugar, promover a formação de educadores pra que possam implementar a educação para a 

paz. Neste sentido, a Campanha entende que a educação par aa paz se concretiza 

especialmente através de pessoas capacitadas para tal, que são seus construtores e 

responsáveis diretos. Na realidade em que situamo-nos, de conflitos e violência, a formação 

de educadores para a paz é uma contribuição para o patrimônio ético das comunidades onde 

vivemos, assegurando multiplicadores de cultura e educação para a paz.  

Mas o que caracterizaria o educador para a paz? Talvez uma resposta a esta 

pudesse começar a ser pensada através das três grandes áreas de atuação em vista da paz e de 

uma cultura de paz: A pesquisa, a ação e a educação para a paz. A pesquisa trabalha com a 

produção de conhecimento científico em vista da implementação de uma cultura de paz. 

Nesse sentido, o pesquisador para a paz incide sobre os canais e práticas de uma sociedade, 

criticando determinados posicionamentos, propondo outros. Mas a paz necessita, além da 

ciência e da política, um outro instrumental: A educação.  Esta trabalha mais com as 

referências que constituem uma sociedade: Os valores que contam, os centros de interesse, os 

critérios de julgamento, enfim, aquele conjunto de referenciais que orientam as pessoas e 

grupos em suas opções e práticas. Desta maneira, o educador para a paz é aquele que ajuda as 

pessoas e suas organizações no nível de informações e valores.  

Uma das características da educação é sua intencionalidade. O educador é aquele 

que deseja intencionalmente agir e, por isso, organiza o processo educativo. Neste aspecto, o 

educador para a paz é alguém que possui intencionalidade: Quer ajudar as pessoas a refletirem 

sobre a paz, a se posicionarem sobre essa temática, a despertarem sobre essa problemática. É 

claro que a educação está sendo entendida aqui como mais além do ensino, abrangendo tanto 

o aspecto formal como o não formal. Entende-se como educador, não apenas o professor, mas 

todas as pessoas que exercem uma atividade pedagógica intencional e organizada. Neste 

sentido, poderíamos elencar entre as intenções e propósitos da educação par aa paz os 

seguintes itens: 

a) Criar referenciais não-violentos. Trata-se de ajudar as pessoas a se moverem 

no paradigma da cultura de paz, criando e organizando referenciais que se 



179 
 

regulam por este mesmo paradigma, mudando o antigo ditado da paz se queres a 

paz prepara-te para a guerra para se queres a paz, prepara-te para a paz.  

b) Fortalecer conexões comunitárias. Isto é, contribuir para inserir pessoas e 

grupos no quadro global da humanidade que caminha para a paz e fazendo 

repercutir para seu cotidiano aquilo que é a busca das pessoas comprometidas com 

a paz no mundo.  

c) Formar consenso para a paz. A educação para a paz  como um espaço de 

debate, diálogo e negociação para que a humanidade opere um consenso em torno 

da paz, como operou, por exemplo, em torno dos direitos humanos. Como muito 

bem afirmou Joddy Willians, Prêmio Nobel da Paz 1997 por seu trabalho para a 

eliminação de minas terrestres; “A paz já não é uma expressão da vontade dos 

poderosos, mas uma expressão da vontade coletiva de se viver em paz. Todos 

juntos somos uma superpotência”. 

d) Capacitar pessoas para mudanças pela paz. As pessoas desejam a paz, mas na 

maioria das vezes não sabem como contribuir para ela. Daí a necessidade de 

descobrirem seu poder para a paz – a paz não é apenas responsabilidade dos 

governantes da ONU -  e os caminhos de sua contribuição, o que cada um pode 

concretamente fazer em seu ambiente.  

e) Promover justiça e o fim das desigualdades sociais. Mias do que ausência de 

guerra ou de violência, a paz é a presença de justiça, isto é, do quadro onde as 

pessoas, individual e grupalmente, desenvolvam suas potencialidades somáticas e 

mentais.  

f) Oportunizar vivências plurais, para além de preconceitos e estereótipos.   A 

cultura de violência, como construção humana, se fundamenta nos preconceitos e 

estereótipos que produz. O reconhecimento e a crítica a ambos -  e a sua força de 

falsear a realidade -  constituem um passo importante para a solidariedade e 

cidadania mundial. Daí a necessidade das pessoas poderem fazer vivências de 

convivência na diversidade e na pluralidade.  

g) Instrumentalizar para a resolução não-violenta de conflitos. Tradicionalmente 

o conflito costuma ser encarado como algo ruim e negativo. No entanto, o conflito 

não é, em absoluto, obstáculo a uma cultura de paz. Para construir uma cultura de 

paz é preciso mudar atitudes, crenças e comportamentos, até se tornar natural 

resolver os  conflitos de modo não-violento (por meio de acordos) e não de modo 

hostil.  

h) Ajudar a lidar com a agressividade. Há uma diferença entre agressividade e 

violência. A agressividade constitui-se a força vital de cada pessoa, necessária 

para superar os obstáculos e limitações do cotidiano. A sua ausência provoca 

passividade. O importante, então, é trabalhar esta energia de forma construtiva, 

diminuindo o potencial de agressão.  

i) Desenvolver uma crítica à cultura de violência. Trata-se de fortalecer uma 

atitude crítica e esta cultura de violência que nos é imposta, fornecendo 

instrumental para perceber como a violência eo militarismo atuam em diversos 

canais, como por exemplo, nos meios de comunicação, brinquedos e jogos de 

guerra.  

 

Três aspectos parecem constituir a identidade do educador para a paz. Em 

primeiro lugar, um educador para a paz é aquele que age metodologicamente numa unidade 

meios\fins, privilegiando o vivido pelo enunciado. A pedagoga argentina Alicia Fernandez, 

em seu livro “A inteligência aprisionada”, traz o testemunho de uma estudante que denuncia 

sua professora, dizer gritando que ela não deve gritar, negando na prática aquilo que é 



180 
 

afirmado no discurso.  O pacifista norte-americano Abraham Muste insistia em afirmar que “ 

não existia caminho para a paz, a paz é o caminho”, retomando a convicção gandhiana de que 

os meios são embriões dos fins e os fins estão embutidos nos meios.  

Em segundo lugar, um educador para a paz é aquele que anima\organiza\incentiva 

círculo de cultura de paz, agindo comunitariamente. Ele sabe que a paz é mais do que a soma 

de indivíduos em paz; que um indivíduo em paz mais outro indivíduo em paz não nos fornece 

uma comunidade em paz. E que, por essa razão, é necessário trabalhar comunitariamente. 

Nenhuma pessoa, atividade ou nível da sociedade é capaz de planejar e transmitir a paz por si 

só. Tudo está vinculado, tudo se afeta mutuamente. A construção da paz apoia e fortalece 

relações interdependentes necessárias para as mudanças desejadas. 

Finalmente, um educador para a paz é aquele que se insere no grande movimento 

pela paz, participando ativamente de uma ou mais de suas áreas de atuação: Cultura de paz, 

direitos humanos, resolução de conflitos, desarmamento, segurança humana. Ele tem a visão 

de conjunto e de cidadania atuando e articuladamente com as forças de mudança social. Sabe 

que para além das dimensões pessoais e comunitárias, é necessário também intervir no nível 

de políticas públicas. Tem consciência de que não basta apenas cada um fazer sua parte ou 

criar comunidades autênticas de paz, mas que se faz necessário incidir sobre o público, a fim 

de que possamos ter arranjos sociais que favorecem as pessoas e as comunidades na linha de 

uma cultura de paz.  

8. Comentários do grupo: destaques, descobertas e questionamentos. 

9. Pontualizações do facilitador, aprofundando os seguintes aspectos: A compreensão da ação 

educativa como intencional; os diversos objetivos da educação para a paz; as três 

características da identidade dos educadores para a paz:  o primado vivido sobre o enunciado, 

o vínculo comunitário e o vínculo com o movimento social para a paz. 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

11. Trabalho em pequenos grupos, com papelógrafo:  

a) O que é educar para a paz?  

b) Quem é o educador para a paz? 

11. Plenário 

12. Pontualizações do facilitador.  

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 

13. Em pequenos grupos, baseando-se no referencial estudado, traçar práticas e posturas do 

educador para a paz:  

a) no cotidiano; 

b) nos núcleos de ensino: 

c) na sociedade como um todo. 

14. Plenário 

15. Pontualizações do facilitador. 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

16. Socialização das ações. 

17. Avaliação do dia: expor as idéias e as sugestões trazidas pela oficina.  

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

18. Música É bonita demais, de Zé Vicente:  

É bonita é de mais (BIS)  

A mão de conduz a  



181 
 

A bandeira da paz (BIS)  

É a paz verdadeira que  

Vem da justiça, irmão  

É a paz da esperança que nasce  

De dentro do coração (BIS)  

É a paz da verdade, da pura  

Irmandade, do amor  

Paz da comunidade que busca a  

Igualdade ô, ô, ô! (BIS)  

Paz que é graça e presente  

Na vida da gente de fé  

Paz do onipotente, Deus à nossa  

Frente, Javé. (BIS)  

 

MATERIAL NECESSÁRIO: Cópias do material teórico utilizado; papelógrafo; canetas 

hidrográficas; aparelho de som e música.  

 

BIBLIOGRAFIA:  

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. A canção das sete cores: educando para a paz. São Paulo: 

Contexto, 2005.                                                                                              

GUIMARÃES, Marcelo Rezende. Um novo mundo é possível. São Leopoldo: Sinodal, 2004. 

JARES, Xésus. Educação para a paz; sua teoria e sua prática. Madrid: Editorial Popular, 

1999.  

___________. Educar para a verdade e a esperança. Madrid: Editorial Popular, 2005. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



182 
 

ANEXO C – OFICINA III – PAZ, CAMINHO E META 

 

Objetivo:  

 Partilhar as diversas compreensões de paz existentes. 

 Aprofundar e ressignificar o conceito de paz. 

 Identificar práticas de cultura de paz. 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1. O nome da rosa: Cada participante observa quem são seus vizinhos da direita e esquerda. 

Após esse momento o facilitador oferece uma flor a um dos participantes que a oferece o seu 

vizinho da esquerda. Este diz em voz alta: Recebi a flor de ......(diz o nome de quem deu a 

flor),obrigado! Ofereço para.....(diz o nome do vizinho da esquerda) e assim sucessivamente.  

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Apresentação dos objetivos da oficina. 

3. Grupos de trabalho: Formam-se quatro grupos de trabalho, cada um recebendo um número 

e um papelógrafo. O facilitador solicita aos grupos ímpares que escrevam três razões pelas 

quais a afirmativa “se queres a paz, prepara-te para a guerra” é plenamente verdadeira. Aos 

grupos pares solicita três razões pelas quais a afirmativa “se queres a paz, prepara-te para a 

guerra” é plenamente falsa. Após 15mintos, apresenta-se o resultado de cada grupo e 

partilham-se as conclusões advindas da dinâmica. 

 

TERCEIRO MOMENTO: APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

4. Introdução do facilitador: 

A paz é, no contexto atual da humanidade, um grande clamor e uma 

reinvindicação universal. Em vários contextos, seja no campo político ou educacional, ou 

mesmo no cotidiano das pessoas, na família ou na roda de bar, a temática tem emergido como 

central. Aparece especialmente vinculada a fatos da conjuntura internacional, como o atentado 

às torres gêmeas ou às diversas guerras que assolam a humanidade, mas também ligada a 

acontecimentos de nível nacional, como a emergência de novas formas de violência ou a 

aprovação do estatuto do desarmamento. O conceito de cultura de paz adquiriu dimensão 

pública, especialmente quando a Assembleia Geral da ONU proclamou  o Ano 2000 como 

„Ano Internacional Por Uma Cultura de Paz” e a Década 2001-2010 como a “Década 

Internacional Para Uma Cultura De Paz E Não-Violência Para As Crianças Do Mundo”. São 

hoje mitos grupos e organizações dos amis diversos tipos, que proclama a necessidade de 

juntos, como humanidade, substituirmos a cultura de violência vigente por uma cultura de 

paz. Mas o que significa mesmo cultura (ou culturas) de paz? Será apenas o contrário de 

violência? O que queremos dizer quando usamos a palavra paz? 

5. Estudo do texto: Repensando a noção de paz. 

Na ânsia de concretizar a paz, a humanidade corre o risco de idealizar ou 

romantizar a paz, podendo fazer do pacifismo um campo muito propício para discursos fáceis 

e emocionais, ou mesmo um modismo. Daí a importância de superar o conceito de paz como 

ausência de guerra ou de perturbação, evoluindo para uma noção mais positiva, associada às 

experiências humanas, tais como justiça, igualdade, democracia e direitos humanos. A 

concepção de paz apenas como ausência de guerra pode esconder a justificação da violação 

dos direitos humanos, da pobreza e da miséria, uma vez que a violência não se exerce 

unicamente através da agressão física direta ou dos armamentos, mas também através de 

outras formas não perceptíveis, mas não menos perversas. Em vez de considera-la como algo 

para o amanhã, uma espécie de ideal nunca alcançado, podemos pensar na noção de paz como 

agenda de ação, superando certa associação do termo com passividade, tranquilidade ou 



183 
 

mesmo inércia. A paz não é tanto algo acabado ou um objeto do qual detemos a posse – uma 

espécie de mercadoria – mas uma acontecimento e um processo no qual nos engajamos, 

participamos e construímos.  

Embora os meios de comunicação exponham as diversas faces da violência, o fato 

é que estamos vivendo um período  de mito interesse, criatividade e empenho na luta pela paz. 

Em todos os cantos do mundo, protagonizadas por pequenos grupos ou por grandes 

instituições, multiplicam-se iniciativas de variados tipos. Lembremos, em primeiro lugar, os 

que lutam contra toda forma de armamentismo: O movimento pela abolição da armas 

nucleares, a campanha contra as minas terrestres, a rede contra as armas leves, a coalização 

pelo fim das crianças soldados, os esforços pela redução e eliminação das armas químicas e 

biológicas, as campanhas pelo desarmamento, enfim, os que insistem em se contrapor ao 

poderio da indústria bélica e desejam acabar com o escândalo de gastarmos 25 mil dólares por 

segundo em armas. Depois, recordemos os objetores de consciência que, pessoalmente ou em 

grupos, muitos deles em prisões, lutam contra a obrigatoriedade do serviço militar. Não  

esqueçamos os educadores, que nas escolas e fora delas, são protagonistas nos esforços de 

educação para a paz, tais como a década para uma cultura de paz e não-violência, a campanha 

mundial para incluir educação para a paz no currículo escolar, a campanha contra brinquedos 

de guerra e a capacitação dos jovens para atuar pela a paz e resolver conflitos de forma não 

violenta.  Tenhamos presente, também, os que se empenham na resolução de diversas 

situações de conflito no mundo e manifestam solidariedade com o povo do Timor, Chiapas, 

Colômbia, Oriente Médio, etc. Finalmente, a afinidade de movimentos por justiça existentes, 

pelos direitos humanos, em defesa do meio ambiente, pela igualdade dos direitos da mulher, 

em favor dos direitos das crianças, pelos direitos dos povos indígenas, pelo fim da dívida 

externa, contra toda forma de discriminação, por um tribunal internacional, etc. Comentários 

do grupo: destaques, descobertas e questionamentos. 

Assim, a paz é vista como um processo em ação e um grande movimento em 

curso, muito mais do que uma meta a ser alcançada. É um movimento de libertação 

protagonizado pelas mulheres, as minorias étnicas, os grupos que sofreram violações de 

direitos humanos, a classe trabalhadora e os pobres do mundo, que tende a envolver mais 

pessoas, confrontando as estruturas da violência com as estruturas da paz.  as mudanças virão 

com o reconhecimento do atual processo de paz em vigor em toda a sociedade e com a 

profunda consciência da real possibilidade de resolver conflitos de forma não-violenta e evitar 

a guerra.  

O Ocidente, no processo de sua construção do conceito de paz, foi privatizando a 

noção de paz e descartando o seu aspecto social e político, tais como a noção grega da paz -  

onde a deusa da paz, junto com suas imãs a Justiça e Equidade, eram as protetoras das cidades 

– ou no mundo judaico – onde a paz era mante da justiça – passando-se a uma concepção de 

paz entendida como tranquilidade da alma ou ausência de perturbação.  Alguns usos 

populares da palavra paz, como na origem da palavra aponta para uma direção mais coletiva e 

comunitária, como evento de ser-no-mundo, articulando-se a partir do horizonte pacifismo, 

isto é, do engajamento em um movimento organizado, articulado e estruturado em prol da 

paz. Falar em movimento é evocar pessoas em ação, contatos pessoais e grupais. Trata-se, 

fundamentalmente, de estabelecer relações e desenvolver o sentimento de pertença mais do 

que o de posse (como na afirmação “tenho paz em mim”). 

Colocando o conceito de paz no mundo das relações, sejam elas entre pessoas ou 

entre sociedades, é importante pensa-la com a inclusão de elementos que marcam o processo 

social, como conflito, em favor de uma apologia exclusiva do perdão e do amor. O conceito 

de agressividade, desde Freud, vem sendo entendido como força vital de cada pessoa, 

necessária para superar os obstáculos e limitações próprias do cotidiano. É agressividade e 

não a violência que está inscrita na natureza humana, sendo ela necessária para a vida e para a 



184 
 

aprendizagem. Dessa forma podemos estabelecer uma diferença entre agressividade e 

agressão, distinção esta frequentemente esquecida no senso comum ou nos meios de 

comunicação social. Agressividade, portanto, não se opõe à paz. Pelo contrário, é necessária 

para a expressão da vontade de potência  para construir a paz. Neste sentido, o oposto da 

agressividade seria a passividade, a resignação, o conformismo.  

Outro elemento é a compreensão do papel dos conflitos nos relacionamentos 

humanos, superando a concepção, muito forte em nossa cultura, do conflito como algo ruim. 

O conflito deixa de ser encarado como o  oposto da paz ou sinônimo de intolerância ou 

desentendimento: A questão é como se resolvem os conflitos, se por meios violentos ou não-

violentos. Assim, para construir uma cultura de paz faz-se importante aprender a resolver os 

conflitos de modo não violento, isto é, por meio de acordos, e não de modo hostil.  

O temo luta é reconfigurado como forma de criar condições de diálogo e 

estabelecer uma nova relação de forças. Luta não é guerra e nem é necessariamente violenta. 

Gandhi e os movimentos pacifistas do último século demonstraram a possibilidade a 

possibilidade e a eficácia de uma luta não-violenta. Diante da injustiça e da violência, a paz se 

relaciona com uma atitude de enfrentamento, e mesmo de resistência, por meios não-

violentos, para que possamos ir em busca de algo melhor.    

Também a noção de desobediência, na esteira da contribuição dos movimentos 

pacifistas e de não-violência, como contestação de ordem violenta, é incluída nesta noção de 

paz. A violência está vinculada á relação de dominação e submissão. Por isso, a desobediência 

as leis injustas apresenta-se, como Luther King demonstrou, como forma de promover a paz.  

Essa maneira de colocar a paz no coração dos relacionamentos, como forma de 

qualifica-los e de imprimir-lhes um novo rumo, impõe a necessidade de usar o plural, 

transcendendo certo etnocentrismo – quem disse que a paz é branca? – e reconhecendo a 

criatividade inerente nas várias culturas. Os nosso conceitos de paz precisam  levar em 

consideração a importante contribuição dos povos indígenas  e negros na construção de uma 

cultura de paz. Eles cultivam a valorização da vida das pessoas e dão importância à relação 

dos seres humanos com o mundo natural. Nessas culturas, a paz inclui a relação com as forças 

da natureza, com outros animais e com os espíritos dos antepassados.  

7. Pontualizações do facilitador, ressaltando os seguintes aspectos: A ressignificação de uma 

noção de paz como negatividade (ausência de guerras) para uma compreensão de paz como 

positividade de justiça e democracia; a ressignificação de uma noção de paz como um estado, 

para uma compreensão de paz como um acontecimento; a ressignificação de paz como 

unicidade para uma compreensão de paz numa perspectiva multicultural; a ressignificação de 

uma noção de paz como ordem  para uma compreensão de paz como um processo dialógico-

conflitivo, abrangendo conceitos como luta, agressividade, conflito e desobediência; a 

ressignificação de uma noção de paz como subjetividade para uma compreensão de paz como 

intersubjetividade, superando a privatização do conceito imposta pela sociedade ocidental; a 

ressignificação de uma noção de paz como ideal teórico para uma compreensão de paz como 

agenda nacional.  

 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

8. Trabalho em pequenos grupos, com papelógrafo:  

a) O que é  paz para nós?  

b) Como conceituamos agressividade, conflito, luta, força em relação ao conceito de paz? 

9. Plenário 

10. Pontualizações do facilitador.  

 

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 



185 
 

11. Em grupos, a partir do referencial estudado, listar práticas de cultura de paz.  

12. Plenário 

13. Pontualizações do facilitador. 

 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

14. Socialização das ações. 

15. Avaliação do dia: expor as idéias e as sugestões trazidas pela oficina.  

 

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

16. Música Imagine  de John Lennon:  

Imagine there's no heaven 

It's easy if you try 

No hell below us 

Above us only sky 

Imagine all the peoople 

Living for today 

 

Imagine there's no countries 

It isn't hard to do 

Nothing to kill or die for 

And no religion too 

Imagine all the peoople 

Living life in peace 

 

You may say 

I'm a dreamer 

But I'm not the only one 

I hope some day 

You'll join us 

And the world will be as one 

 

Imagine no possessions 

I wonder if you can 

No need for greed or hunger 

A brotherhood of man 

Imagine all the peoople 

Sharing all the world 

 

You may say, 

I'm a dreamer 

But I'm not the only one 

I hope some day 

You'll join us 

And the world will live as one 

 

Imagine – Tradução 

Imagine que não há paraíso 

É fácil se você tentar 

Nenhum inferno abaixo de nós 

Acima de nós apenas o céu 



186 
 

Imagine todas as pessoas 

Vivendo para o hoje 

 

Imagine não existir países 

Não é difícil de fazer 

Nada pelo que matar ou morrer 

E nenhuma religião também 

Imagine todas as pessoas 

Vivendo a vida em paz 

 

Você pode dizer 

Que sou um sonhador 

Mas não sou o único 

Tenho a esperança de que um dia 

Você se juntará a nós 

E o mundo será como um só 

 

Imagine não existir posses 

Me pergunto se você consegue 

Sem necessidade de ganância ou fome 

Uma irmandade do Homem 

Imagine todas as pessoas 

Compartilhando todo o mundo 

 

Você pode dizer 

Que sou um sonhador 

Mas não sou o único 

Tenho a esperança de que um dia 

Você se juntará a nós 

E o mundo viverá como um só 

 

MATERIAL NECESSÁRIO: Uma rosa; Cópias do material teórico utilizado; papelógrafo; 

canetas hidrográficas; aparelho de som e música.  

BIBLIOGRAFIA:  

AGILLERA, Beatriz et alii. Educar para la paz. Madrid: Centro de Investigacion para la Paz, 

(s.d.), p. 13-22.                                                                                          

GALTUNG, Johan. Sobre la paz. Fontamara, 1985. 

GUIMARÃES, Marcelo Rezende. Educação para a paz: sentidos e dilemas. Caxias do Sul: 

EDUCS, 2005, p. 187-206. 

 

 

 

 



187 
 

ANEXO D – OFICINA IV – NÃO-VIOLÊNCIA, A REFERÊNCIA FUNDAMENTAL 

 

Objetivo:  

 Partilhar as diversas compreensões de paz existentes. 

 Aprofundar e ressignificar o conceito de paz. 

 Identificar práticas de cultura de paz. 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1.  Autoconhecimento: O facilitador coloca algumas imagens no chão, no centro de um 

círculo. Cada participante escolherá uma figura, procurando escolher aquela que apresente 

alguma característica relacionada com ele. Depois cada um deverá se apresentar dizendo  qual 

a característica que a figura apresenta e está relacionada com ele.  

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Apresentação dos objetivos da oficina. 

3. Grupos de trabalho: Formam-se quatro grupos de trabalho. O facilitador solicita 

aos grupos que discutam o conceito de não-violência. Após 15mintos, apresenta-se o resultado 

de cada grupo e partilham-se as conclusões advindas da dinâmica. 

 

TERCEIRO MOMENTO: APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

6. Introdução do facilitador: 

O conceito de não-violência tem suas raízes no século XIX, nos grupos 

nacionalistas que descobriram ser a ação não-violenta útil na resistência a um inimigo 

estrangeiro ou a leis alienígenas; nos membros dos sindicatos e de outros radicais da 

sociedade que buscavam um meio de luta, sobretudo greve gerais e boicotes, contra aquilo 

que consideravam um sistema social injusto; no pensamento de personalidades como o 

escritor russo Léon Tolstoi (1828 – 1910) e o americano Henry David Thoeau (1818 – 1862); 

e finalmente, nos adversários do despotismo, como na Rússia. Mas foi no século XX que se 

desenvolveu, especialmente pela contribuição pessoal à história da técnica não-violenta, com 

suas experiências políticas no uso de não-cooperação, desobediência e desafio objetivando 

controlar governantes, alterar políticas governamentais e minar sistemas políticos. A partir 

daí, o movimento de não-violência ganhou expressividade e abrangência, multiplicando-se 

através de vários movimentos, como por exemplo, o combate à segregação racial, a luta pelos 

direitos humanos, a resistência ao militarismo, a busca pela democracia nas sociedades do 

leste europeu, etc. Mas o que significa não-violência? É apenas recusa da violência? 

Confundir-se-ia com passividade? Qual o espaço da mudança na noção de não-violência? E 

da mudança pessoal? 

 

7. Estudo do texto: Não-violência, estratégia de mudança e estilo de vida. 

Embora muitas vezes a frase seja atribuída a Gandhi, foi o pastor americano A. J. 

Muste (1885 – 1967), um dos grandes líderes do pacifismo do século XX, quem afirmou certa 

vez: “Não existe caminho para a paz: A paz é o caminho”. Esta afirmação repetida por 

aqueles que se engajam na luta pela paz, bem expressa um aspecto metodológico central: A 

relação que deve existir entre meios e fins em toda e qualquer atividade pacifista. Isto é, os 

meios são embriões dos fins, como Gandhi costumava repetir, ou os fins estão embutidos nos 

meios. Dessa forma, os únicos meios eficazes e autênticos para a construção da paz são 

aqueles que, por si só, sejam sinais de paz. Entre esses meios, destaca-se como um universo o 

da não-violência.  

Para entender o temo não-violência é necessário considerar a vida e o pensamento 

de Mohandas Karamchand Gandhi (1869 – 1948). Ele desenvolve a concepção de não-



188 
 

violência em três momentos principais; a) Na África do Sul, onde atuou como advogado, 

desde 1893, em defesa dos direitos da minoria indiana com direitos civis extremamente 

limitados; b) Na índia, a partir de 1915, trabalhando em defesa dos intocáveis, a maioria 

pobre, discriminada e considerada impura; c) E a partir de 1919, na luta pela independência da 

Índia da denominação do Império Britânico.  

Nesses contextos, Gandhi concentrou em dois conceitos-chave seu método não-

violento: Ahimsa e satyagraha. A ahimsa é a recusa de toda violência. “A não-violência é o 

meu primeiro artigo de fé, é também o último artigo do meu credo”, dizia ele.  Responder à 

violência  pela violência  é submeter-se à lógica da violência e reforçar o seu poder sobre a 

realidade. A única maneira de resistir é, pois, destruir a sua lógica começando por abster-se de 

reforçá-la.  

Renunciando à violência, Gandhi coloca outra força em seu lugar. A satyagraha. 

Explica ele: “Satya (verdade) implica o amor e agraha (firmeza) serve de sinônimo de força. 

Comecei assim a denominar o movimento indiano de satyagraha e por ele entendia a força 

que nasce da verdade e do amor (...) o seu significado fundamental é a adesão à verdade e, por 

conseguinte, a força verdade.   

As normas de satyagraha de Gandhi podem ser colocadas entre novos 

instrumentos da paz e da justiça. Eis algumas que ele costumava repetir: “Deixe ahimsa guiar 

todos os seus pensamentos e preocupações! Identifique-se com amor com aquele com quem 

você se opõe! Sua luta não deve ser primeiramente contra algo, mas por um objetivo positivo! 

Ofereça ao ser adversário um sinal de verdade! Dê o primeiro passo! Nunca julgue seu 

oponente ou alguém mais duramente que a si mesmo! Não mate! Não força seu oponente, 

ajude-o a mudar seu coração, conquiste-o para o bem! Lute contra a injustiça e a mentira, mas 

nunca contra pessoas! Não leve vantagem da fraqueza do seu adversário! Esteja disposto a 

fazer sacrifícios! Tente entender o ponto de vista  do seu oponente! Seja leal até onde você 

pode! Nunca cometa sabotagem! Considere a covardia tão terrível quanto à violência”! 

Diante da injustiça e da violência, há basicamente três reações: a) passividade; b) 

contra-violência; c) não-violência. 

A não-violência não se identifica com passividade diante da injustiça ou da 

violência; muitas vezes confundem-se pacifismo e passividade. Passividade é um fechamento 

voluntário diante de uma injustiça, uma aceitação tácita da situação que se criou, ao invés de 

assumir a responsabilidade humana de luta contra ela. Entre as razões da passividade 

podemos identificar o medo das consequências de se por à injustiça e a complexidade de 

situações injustas que nos cercam, as quais criam um sentimento de ser fraco e impotente para 

mudar a realidade. Não se devem esconder conflitos, divergências, injustiças e violência, mas 

procurar uma maneira de resolvê-los. A passividade contribui para manter, reforçar e 

aumentar a injustiça.  

A não-violência opõe-se, igualmente, à contra-violência, isto é, atitude de pôr-se à 

injustiça através dos meios violentos. A contra-violência é adotada, muitas vezes, porque se 

desconhece outra  maneira de lutar contra a injustiça. O teólogo luterano Walter Wink criou a 

expressão o mito da violência redentora para expressar esta crença ilusória na possibilidade 

da violência e da guerra como solução para situações de sofrimento injusto. A lógica da 

contra-violência exige sempre o uso de meios mais violentos de pressão ou de destruição do 

que o adversário, o que contribui para a criação, segundo a expressão de Dom Helder Câmara, 

da espiral da violência. Isto pode ser observado tanto nos pequenos conflitos do cotidiano, 

como nas grandes guerras, ou ainda no campo da corrida armamentista, onde cada lado insiste 

em incrementar seu arsenal de armas de dissuasão, investindo bilhões e bilhões de dólares que 

deveriam servir para a vida dos povos. O caminho da contra-violência permite, ainda, que o 

agressor dite os meios da luta. Quando se assumem os meios violentos, deixa-se contaminar 

pelas atitudes e destroem os outros. Qualquer vitória imposta, seja num conflito grande ou 



189 
 

pequeno, impede uma mudança de atitude e é apenas uma vitória artificial. Injustiça e 

violência brotam de novo e, por vezes, com mais força ainda. 

A partir da não-violência ativa, tem-se uma perspectiva totalmente diferente. 

Rejeita-se categoricamente toda passividade e rejeita-se toda violência da mesma forma, 

mesmo que venha apresentando como um meio de lutar contra o que nos oprime. Substitui-se 

a violência pela força da verdade, da justiça e doa mor. A perspectiva da não-violência ativa é 

ver e analisar as injustiças em todas as dimensões; lutar para conquistar a justiça e libertar, 

não apenas suas vítimas, mas também aqueles que são responsáveis pela violência, tanto o 

oprimido como o opressor. Quando se usa a contra-violência o adversário é identificado com 

a injustiça que cometeu e ele é morto para vencer a injustiça; ao contrário, na situação de não 

violência ativa, onde a pessoa ou grupo é separado do mal que fez, luta-se para vencer a 

injustiça, para tornar sua existência impossível, pelas estratégias de não-cooperação. Mas, ao 

mesmo tempo, compromete-se a transformar as atitudes daqueles que são responsáveis. Os 

agressores são incluídos no processo de libertação. Desse modo, promove-se a mudança dos 

conceitos nas mentes das pessoas, criando novas atitudes; é assim que a transformação de uma 

situação e a reconciliação se torna possível.  

A não-violência apresenta-se, ao mesmo tempo, como um caminho que une a 

mudança pessoal e a transformação social. É conhecida a máxima gandhiana “seja você a 

mudança que deseja para o mundo”, chamando a atenção para esta dimensão de mudança 

pessoal que a não-violência traz. Ela é, em primeiro lugar, em estilo de vida. Mas constitui-se 

também numa forma de transformação da sociedade, como se pode observar em tantas 

práticas. Frequentemente acusa-se a não-violência de idealista e utópica. Ora, quem é ilusória 

é a violência, que jamais cumpre o que promete. A não-violência é ela, sim, a parteira da 

história.  

8. Comentários do grupo, destaques, descobertas, questionamentos.  

9. Pontualizações do facilitador salientando os seguintes aspectos: a) As três posturas diante 

da violência e da injustiça: a passividade, a contra-violência e a não-violência; b) as duas 

dimensões da noção de não-violência, como ahimsa e satyagraha, isto é, como recusa da 

violência e como efetivação e uma transformação social; c) a não-violência como caminho 

que reúne mudança pessoal e transformação social. 

 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

10. Trabalho em grupos, com papelógrafo:  

a) O que é não-violência?  

b) Diferença entre passividade, contra-violência e não-violência.  

11. Plenário. 

12. Pontualizações do facilitador.  

 

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 

13. Em grupos, a partir do referencial estudado, escolher uma situação de injustiça e planejar 

uma ação não-violenta para transformá-la.   

14. Plenário 

15. Pontualizações do facilitador. 

 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

16. Espontânea: Ideias e sugestões trazidas pela oficina.  

 

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

17. Música “Maria Maria” de Milton Nascimento. 



190 
 

Maria, Maria, é um dom, uma certa magia 

Uma força que nos alerta 

Uma mulher que merece viver e amar 

Como outra qualquer do planeta 

Maria, maria, é o som, é a cor, é o suor 

É a dose mais forte e lenta 

De uma gente que ri quando deve chorar 

E não vive, apenas aguenta 

 

Mas é preciso ter força, é preciso ter raça 

É preciso ter gana sempre 

Quem traz no corpo a marca 

Maria, Maria, mistura a dor e a alegria 

Mas é preciso ter manha, é preciso ter graça 

É preciso ter sonho sempre 

Quem traz na pele essa marca 

Possui a estranha mania de ter fé na vida 

 

MATERIAL NECESSÁRIO: Lata ou pedaço de pau para fazer barulho; Cópias do material 

teórico utilizado; papelógrafo; canetas hidrográficas; aparelho de som e música.  

 

BIBLIOGRAFIA:  

 

CLARET, Martin. O poder da não-violência. São Paulo: Ed. Martin Claret Ltda. 1996.                                                                                                                       

 

ENCONTRO DOS BISPOS DA AMÉRICA LATINA. A não-violência evangélica, força 

de libertação. São Paulo: Loyola, 1997.                                                    

 

FRAGOSO, Antônio et aliii. A firmeza permanente. São Paulo: Loyola, 1977.  

 

GALTUNG, Johan. O caminho é a meta: Gnadhi hoje. São Paulo: Palas Athena, 2003. 

 

GANDHI, Mahatma. Autobiografia: Minha vida e minhas experiências com a verdade. São 

Paulo: Palas Athena, 1999. 

 

HAING, Bernhard. La no-violencia. Barcelona: Herder, 1989.                                       

 

MACIEL Creuza. Não-violência: Uma estratégia revolucionária. São Paulo: FTD, 1988.                                                                                                                          

 

MULLER, Jean-Marie. O princípio de não-violência: percurso filosófico. Lisboa: Instituto 

Piaget, 1995. 

  

 

 

 

 



191 
 

ANEXO E – OFICINA V – CONVERSANDO SOBRE VIOLÊNCIA 
 

Objetivo:  

 Possibilitar uma reflexão sobre a problemática da violência social. 

 Incentivar a busca coletiva de alternativas à violência.  

DESENVOLVIMENTO: 

 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1.  Espelho, espelho meu: Inicialmente o facilitador desenha com o dedo indicador 

movimentos no ar e todos os participantes imitam seus gestos, ao som de música instrumental. 

Depois em duplas, uma pessoa faz o gesto e a outra imita. Posteriormente, em duplas, fazer os 

gestos com os dedos indicadores juntos ou com a testa colada ou unidos só com o nariz. 

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Apresentação dos objetivos da oficina. 

3. Dinâmica do desenho: Solicitar aos participantes que desenhem uma situação 

de violência no meio escolar que mais lhe preocupa, enquanto se coloca uma música de 

fundo. Possibilitar a socialização. 

4. Partilha dos sentimentos pessoais, descobertas e percepções acerca da temática, 

suscitada pela dinâmica.  

 

TERCEIRO MOMENTO: APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

5. Introdução do facilitador: 

A temática da violência passou a fazer parte da pauta obrigatória das discussões 

atuais dos cidadãos, desde a roda de amigos até as instituições que compõem a sociedade, 

assumindo a proporção de um imenso debate popular. No entanto, não seria exagero falar em 

certo despotismo dos meios de comunicação que nos impõe, sem que se possa debater muito, 

certa percepção da violência, tal como nos alerta o pesquisador francês Jean-Marie Muller: 

“Os meios de comunicação de massa não nos informam sobre as razões e riscos da violência, 

mas sobre a própria violência; não suscitam uma opinião pública, mas uma emoção pública”. 

Neste contexto, o que é mesmo violência? Quais os caminhos para sua prevenção, erradicação 

e alternativa? 

6. Estudo do texto: Violências: Da condenação às alternativas. 

Talvez mesmo mais que a noção de paz, a noção de violência é hoje por demais 

utilizada, exigindo uma reflexão mais profunda. Daí que um primeiro passo para compreendê-

la, para além dos clichês e lugares comuns, é certa limpeza e desbastamentos de campo.  

É sempre importante lembrar que estamos diante de temas complexos, que não se 

esgotam numa primeira análise e abrangem um vasto complexo de causas variáveis; 

Psicológicas, sociais, econômicas, culturais, etc. A tentação sempre a vencer, é a do 

simplismo ou do reducionismo, como por exemplo, simplesmente associar violência com 

segurança. O tudo é violência pode conduzir a uma consideração de que nada é violência ou 

que apenas o crime seja violência, provocando uma unilateralização do conceito e o 

desconhecimento de outras formas de violência, tais como psicológica e simbólica. Também é 

importante superar a emoção. A discussão sobre violência e paz emerge, geralmente, após a 

experiência de algum fato de maior gravidade, como um crime hediondo ou uma tragédia 

comunitária. Criticar este viés emocional e desprender a discussão deste contexto é um dos 

primeiros passos a serem tomados, rumo a uma solução séria e racional para a questão. Um 

outro cuidado a ser tomado, nesta busca de clarear e delimitar o campo em discussão, é de não 

mistificar a violência como um ente. Muitas vezes, os discursos sobre a violência começam 

subjetivando-a, como se fosse uma entidade autônoma ou um princípio de ação, através de 



192 
 

formulações tipo “a violência cresce”, “a violência se alastra”, etc. A violência é um fato 

humano e um atributo da sociedade. Não existe em forma subjetiva, mas sempre adjetiva 

como característica e expressão das relações humanas e sociais. Muitos discursos sobre a 

violência insistem em tratá-la como uma doença ou epidemia ou, então, associá-la como força 

presente na natureza. Nada é mais perigoso do que querer interpretar fatos sociais em termos 

biológicos. Paz e violência não são fenômenos naturais, mas pertencem à esfera das relações 

humanas e sociais, e como tais devem ser tratadas. Aqui, a precisão conceitual pode nos 

ajudar, no sentido de distinguir força, propriedade da natureza, de violência, atributo social. 

Como fato da sociedade, a violência está em relação à forma como se dão os arranjos sociais. 

Limpo o campo, devemos nos perguntar como realmente entender a noção de 

violência. Entre as tantas definições e conceituações que as ciências humanas nos oferecem, 

podemos aprofundar o conceito do estudioso da paz, o norueguês Johan Galtung. Para este 

autor, a violência está presente quando os seres humanos se veem influenciados de tal forma 

que as suas realizações afetivas, somáticas e mentais, encontram-se aquém de suas realizações 

potencias. Esta definição tem a capacidade de englobar vários tipos de violência, deliberada 

ou não deliberada, manifesta ou latente, pessoal ou estrutural, física ou psicológica, com ou 

sem objetivos.  

Para Galtung, há basicamente três manifestações ou níveis de violência: Direta, 

estrutural e cultural. Utilizando-se da metáfora do terremoto, Galtung compara a violência 

direta como o próprio abalo sísmico, visível e claramente identificável nas suas consequências 

e devastação. A violência estrutural é comparada com o deslocamento das placas geológicas 

que causam diretamente um abalo sísmico. E a própria falha geológica, constitutiva da 

estrutura da terra, que está na raiz dos movimentos das placas, corresponderia à violência 

cultural, isto é, aos modelos que estão na raiz das estruturas, atitudes e interações da 

sociedade. 

Diante destes níveis de violência, podemos identificar três enfoques básicos frente 

ao fato social da violência. Um primeiro enfoque poderia ser identificado como o enfoque da 

segurança, vislumbrando a solução para o problema da violência em táticas de força. É um 

enfoque que  se identifica  com o primeiro nível de Galtung, o da violência direta. O positivo 

deste enfoque é que é objetivo, propondo as necessárias reformas para uma aplicação mais 

eficiente da lei e contribuindo para a redução da corrupção e impunidade. Trabalhando o nível 

da violência direta, fornece resultados mais rápidos e contribui para um sentimento de 

segurança e justiça. A crítica a este enfoque é que exatamente trata da violência apenas após 

ter corrida, sem uma perspectiva de prevenção ou de uma campo mais amplo de análise.   

Uma segunda abordagem, que poderíamos chamar de enfoque sócio-econômico, 

considera a violência causada pela estrutura social e pelo modelo econômico que caracterizam 

a sociedade. Trabalha a violência no segundo nível de Galtung, o estrutural. O aspecto a 

ressaltar deste enfoque é a importância atribuída à necessidade das mudanças políticas e 

sócio-econômicas, como horizonte de uma sociedade mais justa e, portanto menos violenta. A 

crítica a ser feita baseia-se na associação, que pode provocar, entre violência e pobreza, 

quando na verdade os estudos apontam a relação existente entre violência e desigualdade. 

Também é um enfoque que, lidando com mudanças complexas e alongo prazo, pode 

ocasionar desânimo e imobilidade. Afinal, quando teríamos esta sociedade justa na qual as 

violências estruturais seriam sanadas? 

Finalmente, um terceiro enfoque, ligado ao terceiro nível de Galtung e á 

transformação da violência cultural, visa mudar o comportamento da população e das 

instituições, inspirando-se na paz como o valor humano definitivo. O que está em jogo não 

são apenas arranjos sociais, mas paradigmas que determinam as relações sociais. Daí a 

importância de detectarmos, coletivamente, os processos culturais de produção de violência. 

Não apenas vivemos numa sociedade violenta, mas, sobretudo, numa cultura violenta, 



193 
 

produzida e, ao mesmo tempo, difundida por inúmeras instâncias da sociedade: Os meios de 

comunicação, a escola, a família, as instituições religiosas, os partidos políticos, os clubes, os 

sindicatos, etc. Há um currículo oculto, baseado no paradigma bélico, que nos educa para a 

violência e que, quaisquer políticas públicas que se pretendam eficazes, não podem 

desconhecer e precisam atuar. O positivo desse enfoque é que enfatiza  a prevenção e a 

promoção ativa de valores universais, tais como a paz, a justiça, a diversidade, o respeito, a 

empatia e a solidariedade. Oferece a oportunidade de permitir às pessoas que se deem conta 

da possibilidade de contribuir para a construção da paz, a partir de suas capacidades, 

habilidades e recursos. Por outro lado, pode permanecer por demais teórico e superficial.  

A sociedade começa a vencer a indiferença e mostra tentativas de reação à 

violência. No entanto, a reação sempre é limitada, porque é a resposta a algo. É preciso 

começar a construir proposições e alternativas. Não basta reagir à violência, mas é preciso 

pensar como construir uma sociedade verdadeiramente pacifista e uma cultura de paz. A pró-

atividade – uma atividade que se projeta para a frente – incluiria, é claro, uma dimensão 

sanativa, de cuidar e atender as vítimas da violência, mas também de uma dimensão 

preventiva, privilegiando, especialmente, o caminho educativo. A violência não pede apenas 

uma condenação, mas alternativas.  

As medidas para o fim da violência e implementação da paz terão alcance muito 

reduzido se permaneceram no campo restrito da resposta à violência e à guerra. Faz-se 

necessário, para se conseguir uma solução eficaz, criar polos positivos de não-violência e paz. 

Há mais de 60 anos, já nos lembrava Gandhi: “A humanidade somente acabará com a 

violência através da não-violência”. Somente a não-violência é a alternativa e a superação da 

violência, uma vez que ela se situa no âmbito totalmente exterior á violência.  

7. Comentários do grupo: destaques, descobertas e questionamentos. 

8. Pontualizações do facilitador, aprofundando os seguintes aspectos:  

a) Os diversos processos que dificultam uma análise profunda da violência: A 

banalização, o viés emocional, a naturalização, a mistura de conceitos, o tudo é violência e 

discriminação, a redução a uma dimensão apenas, etc.; 

b) O conceito de violência de Galtung e sua tríplice manifestação: Violência 

direta, estrutural e cultural; 

c) Os três enfoques comumente empregados na superação da violência e sua necessária 

integração, na busca de uma proposição e alternativa.  

 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

9. Trabalho em pequenos grupos, com papelógrafo:  

a) O que é violência?  

b) Quais os principais caminhos de superação de violência? 

10. Plenário 

11. Pontualizações do facilitador.  

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 

12. Em pequenos grupos, baseando-se no referencial estudado, retomar as situações de 

violência desenhadas no início da oficina e propor ações de prevenção à violência.   

13. Plenário 

14. Pontualizações do facilitador. 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 



194 
 

15. Socialização das ações. 

16. Avaliação do dia: expor as ideias e as sugestões trazidas pela oficina.  

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

17. Música É preciso saber viver, de Roberto Carlos:  

Quem espera que a vida 

Seja feita de ilusão 

Pode até ficar maluco 

Ou viver na solidão 

É preciso ter cuidado 

Prá mais tarde não sofrer 

É preciso saber viver... 

Toda pedra no caminho 

Você pode retirar 

Numa flor que tem espinhos 

Você pode se arranhar 

Se o bem e o mau existem 

Você pode escolher 

É preciso saber viver... 

É preciso saber viver! 

É preciso saber viver! 

É preciso saber viver! 

Saber viver!... 

Toda pedra do caminho 

Você pode retirar 

Numa flor que tem espinhos 

Você pode se arranhar 

Se o bem e o mau existem 

Você pode escolher 

É preciso saber viver... 

É preciso saber viver! 

É preciso saber viver! 

É preciso saber viver! 

Saber viver! Saber viver! 

MATERIAL NECESSÁRIO: Música de fundo; folhas de ofício e giz de cera;  folhas de 

papel madeira; cópias do material teórico; papelógrafo.   

BIBLIOGRAFIA:  

ARENDT, Hannah. Sobre violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994.  

ABRAMOVAY, Miriam. RUA, Maria das Graças. Violência na escola. Brasília: UNESCO, 

2002. 

COLOMBE, Claire et alii. A violência na escola. São Paulo: Summus Editorial, 1989. 



195 
 

DEBARBIEUX, Eric. BLAYA, Catherine. Violência nas escolas e políticas públicas. 

Brasília: UNESCO, 2002. 

____________________________________. Violência nas escolas: dez abordagens 

européias. Brasília: UNESCO, 2002. 

OLIVEIRA, Maria F. GUIMARÃES, Marcelo Rezende. O conceito de violência  em Hanna 

Arendt e sua repercussão na educação. In HELFER, Inácio (org). Pensadores alemães dos 

séculos XIX e XX. Santa Cruz do Sul: EDUNISC, 2000, p. 89-110. 

SANTOS, José Vicente Tavares dos. Violência em tempo de globalização. São Paulo: 

Hucitec,  1999. 

ZALUAR, Alba. Da revolta ao crime S.A. São Paulo: Moderna, 1996. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



196 
 

ANEXO F – OFICINA VI – COMPREENDENDO AS RAÍZES DA GUERRA E 

IMPLEMENTANDO UMA CULTURA DE PAZ 

 

Objetivo:  

 Aprofundar a temática das causas da guerra e da cultura de paz. 

 Contribuir para a construção de um referencial global.  

 Identificar princípios e referências para uma educação em vista de uma cultura 
de paz e de erradicação das causas da guerra e da violência.  

 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1. Álbum de fotos: Cada participante, em duas folhas separadas, desenha uma situação na qual 

teve que enfrentar desafios. Socialização das fotos. Depois se pode fazer um mural onde 

permaneçam as fotos.  

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Memória da oficina anterior e apresentação dos objetivos da oficina atual. 

O facilitador deixa claro que está começando um terceiro módulo de formação, 

onde se aprofunda os quatro referenciais da educação para a paz propostos pela Campanha 

Global de Educação para a Paz: Causas das raízes da guerra e cultura de paz; direitos 

humanos; prevenção, resolução e transformação de conflitos; desarmamento e segurança 

humana.  

3. Dinâmica das fichas: Divisão em grupos. Cada um receberá uma ficha onde deverá 

responder a pergunta: Qual o primeiro passo para uma cultura de paz? As fichas respondidas 

serão redistribuídas entre os membros dos grupos que devem ler a resposta do colega e dar 

sua opinião sobre ela. 

4. Partilha dos sentimentos pessoais, descobertas e percepções acerca da temática, suscitada 

pela dinâmica.  

 

TERCEIRO MOMENTO: APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

5. Introdução do facilitador: 

O primeiro bloco da Agenda de Haia diz respeito às causas raízes da guerra e da 

cultura de paz. Se formos buscar a gênese desse conceito teremos que remontar ao preambulo 

da constituição da UNESCO, em 1946 e sua afirmação de que as mentes humanas constituem-

se o lugar privilegiado de erguer “as defesas da paz”. Na mesma direção, contribuem às 

discussões trazidas pelo Congresso Internacional Sobre a Paz na Mente dos Homens – 

explicitação da intuição presente no documento de constituição – realizado em Yamusukro, 

Costa do Marfim, em 1989 e o 1º Fórum Internacional de Cultura de Paz, em El Salvador, em 

1994. Defendida amplamente pelo presidente da UNESCO na ocasião, o espanhol Frederico 

Mayor, a proposição da cultura de paz ganhou respaldo, quando a Assembleia Geral  das 

Nações Unidas, através da resolução 52/125, de 20 de novembro de 1997, proclamou o Ano 

2000 como “Ano Internacional Por Uma Cultura de Paz” e a Década 2001-2010, como a 

“Década Internacional Para Uma Cultura De Paz E Não-Violência Para As Crianças do 

Mundo (resolução 53/25, de 10 de novembro de 19989). Em outubro de 1999, a mesma 

Assembleia Geral aprova a Declaração E Programa De Açõa Sobre Cultura De Paz. A 

novidade do conceito pede um aprofundamento: o que devemos entender por cultura de paz? 

O que este conceito traz de novo para quem trabalha na educação para a paz? Mas não seria 

um conceito por demais amplo e genérico? Neste caso, como concretizá-lo? 

6. Estudo do texto: “Raízes da guerra e cultura de paz”. 



197 
 

Um primeiro bloco de agenda de ação situa-se em relação às raízes  e causas da 

guerra e cultura de paz. Trata-se de uma intervenção mais no âmbito da cultura, entendendo 

cultura como os valores e visões de mundo que determinam significativos aspectos da 

identidade humana, das relações, dos costumes e das instituições. Cultura é um grupo de 

padrões e modelos historicamente enraizados e socialmente transmitidos, que permeia o 

conhecimento, as crenças e o comportamento d um grupo. A guerra e a violência não são 

fenômenos isolados, mas estruturam as formas de pensar, visões de mundo, instituições sócias 

e relações humanas em todo mundo.  

Podemos identificar três dimensões neste conceito de cultura de paz.  

Primeiramente, a expressão cultura de paz que assinalar que a paz – e me suas noções 

correlatas como violência e guerra – possui a marca do humano e insere-se no âmbito da 

cultura, mas do que a natureza. Talvez um dos maiores obstáculos para a construção de 

alternativas à violência seja a naturalização da violência e da guerra, ou então a própria 

naturalização da paz. Nossa linguagem parece contribuir para isso: dizemos que o vento u o 

mar é violento, atribuindo uma expressão social para fenômenos naturais, ou usamos imagens 

do mundo natural para descrever a violência na sociedade, afirmando que ela é doença, surto, 

epidemia ou onda.  Há igualmente quem sustente que os seres humanos são naturalmente 

pacíficos, enquanto outros afirmam que somos naturalmente violentos. Aparentemente 

contraditórias estas duas posições extremas repousam sobre o mesmo critério: violência, 

guerra e paz são noções naturais.  

Outra perspectiva é entender que estas noções são construções ou invenções 

culturais. São tão culturais como outras que fazem parte da vida dos humanos na face da terra, 

como, por exemplo, comer os alimentos cozidos, constituir família ou realizar julgamentos 

pelos sistemas de jurados. Assim como a guerra é algo inventado pela humanidade – e quem 

disse que guerrear e matar possam ser as únicas formas de resolver conflitos? - também a paz 

é algo a ser construído e articulado. Como não é fruto espontâneo de nenhuma árvore, a paz é 

algo que a humanidade também tem que aprender a criar na busca de novas formas de 

relacionamento – seja entre pessoas ou ente grupos e nações – se quiser escapar do risco de 

destruir a si própria. Em 1986, pesquisadores do mundo inteiro, convocados pela UNESCO, 

lançaram o Manifesto de Sevilha, assinalando claramente posição contrária a “cero número de 

presumidos descobrimentos biológicos que foram utilizados por pessoas, inclusive em nossos 

respectivos âmbitos, para justificar a violência e a guerra,” e, afirmando explicitamente “que a 

biologia não condena a humanidade à guerra”. 

A consequência mais imediata desta naturalização da violência e da guerra é 

libertar-nos de certo determinismo que parece se impor. Se a violência é construída pelos 

humanos, não estamos condenados a ela, nem ela se constitui em uma fatalidade inexorável. 

Ao mesmo tempo, a desnaturalização de nossas representações de violência e paz conduz-nos 

a entendê-las como noções pedagógicas. Se a violência e a paz são entidades culturais, 

portanto são construídas, ensinadas e aprendidas. Se violência e paz têm algo  a ver com 

política, com economia, com organização social, tem também algo a ver com educação e 

pedagogia. 

Uma segunda dimensão que o conceito de cultura de paz parece apontar á para seu 

aspecto estrutural que favorece, possibilita e mesmo impede determinadas interações, seja no 

que diz respeito aos macroprocessos da sociedade, como também em relação aos 

microprocessos socais. Trata-se, portanto, de incidir sobre essas causas mais amplas de 

cultura de violência, influenciando os padrões de comportamento, os critérios e julgar, os 

valores que contam, os centros de interesse, as linhas de pensamento, as fontes inspiradoras e 

os modelos vigentes. Falar em cultura de paz é evocar um conjunto de representação que 

constituem a vida de um povo e que interage com as formas de vida econômica, social, 

politica, como por exemplo, os modelos de desenvolvimento; os modelos educacionais e 



198 
 

culturais; os modelos de relações, tanto entre os  povos como entre as pessoas; o papel e o 

lugar da não-violência e do diálogo na resolução dos problemas humanos. Por exemplo, o fato 

de o mundo gastar por ano 1 trilhão de dólares em despesas militares, ou destinar para cada 

dólar gasto em projetos sociais outros dois mil par armas, é um modelo que exerce influência 

entre nós e que precisa ser transformado. 

Fazendo uma comparação com uma construção onde o arranjo do edifício 

favorece algumas interações e tornam outras difíceis ou impossíveis, uma estrutura para a paz 

pode ser uma estrutura que favoreça os valores da paz, tanto aqueles que contribuem para a 

eliminação da violência como aqueles que desenvolvem justiça social. As estruturas 

estabelecidas através de interações podem ser mantidas ou transformadas por novas 

interações, da mesma forma que interações de paz podem acontecer em uma estrutura 

favorável a ela. Nesta acepção, o conceito de cultura de paz permite-nos superar a tentação 

sempre presente do voluntarismo e do individualismo de cada um fazer apenas a sua parte, 

para pensar estruturas e interações sociais.  

A cultura de paz passa a ser entendida como conjunto de valores, atitudes, 

comportamentos e estilos, baseados em fatores como aqueles citados pela Declaração e 

Programa de Ação Sobre Uma Cultura de Paz, da ONU: o respeito à vida, o fim da violência e 

a promoção da não-violência através da educação, do diálogo e a cooperação; o respeito pleno 

dos princípios de soberania, integridade territorial e independência politica dos Estados; o 

respeito pleno e a promoção de todos os direitos humanos e as liberdades fundamentais; o 

compromisso com a resolução pacífica dos conflitos; os esforços para satisfazer as 

necessidades de desenvolvimento e proteção do meio ambiente e das gerações presentes; o 

respeito e a promoção do direito de desenvolvimento; o respeito e o fomento da igualdade de 

direitos e oportunidades entre homens e mulheres; o respeito e o fomento do direito de todas 

as pessoas à liberdade de expressão, opinião e informação; a adesão aos princípios de 

liberdade, justiça, democracia, tolerância, solidariedade, cooperação, pluralismo, diversidade 

cultural, diálogo e entendimento em todos os níveis da sociedade e entre nações. A paz é 

assim, uma realidade que se desenvolve dentro do ser humano, na mente ou no espírito dos 

homens, porém mediatizada por “valores, atitudes, comportamentos  e estilos de vida”.  

Finalmente uma terceira dimensão carregada pelo próprio conceito de cultura de 

paz reside no seu aspecto histórico e social, entendida como um processo em ação, muito mais 

do que uma meta ou fim a ser alcançado. Muitos constatam a existência de um movimento de 

libertação protagonista pelas mulheres, as minorias étnicas, os grupos que sofrem violações de 

direitos humanos, a classe trabalhadora e os pobres do mundo, que se continuado, envolverá 

mais e mais pessoas, confrontando as estruturas da paz com as estruturas da violência. 

Embora se reconheça que o processo da guerra não pode ser facilmente mudado, as mudanças 

virão com o reconhecimento do atual processo de paz em vigor em toda a sociedade e com a 

profunda consciência do sucesso de resolver conflitos e evitar guerra. Como afirma a 

socióloga Elise Boulding, a cultura de paz tem sido uma cultura escondida, guardada viva nas 

rachaduras de uma sociedade violenta. O que se deseja evidenciar é a emergência de ideias, 

processos socais, ferramentas e mecanismos institucionais que fazem do nosso tempo um 

ponto de transição decisivo, como uma paz possível, inscrita historicamente no horizonte 

humano.  

7. Comentários do grupo: destaques, descobertas e questionamentos. 

8. Pontualizações do facilitador, salientando os seguintes aspectos:  

a) A dimensão cultural das noções de paz, violência e guerra e sua consequente 

desnaturalização; 

b) A cultura de paz como, ao mesmo tempo, estrutura e interação; 



199 
 

c) A dimensão histórica da cultura de paz, mas como processo em curso do que meta a ser 

alcançada.  

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

9. Trabalho em pequenos grupos, com papelógrafo:  

a) Por que cultura de paz?  

b) O que é mesmo cultura de paz?  

c) Para que cultura de paz? 

10. Plenário 

11. Pontualizações do facilitador.  

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 

12. Em pequenos grupos, baseando-se no referencial estudado, planejar uma ação pedagógica 

em vista da difusão de uma cultura de paz no ambiente em que se atua. 

14. Pontualizações do facilitador. 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

15. Socialização das ações. 

16. Avaliação do dia: expor as ideias e as sugestões trazidas pela oficina.  

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

17. Música Eu só peço a Deus,  de Leon Gieco:  

 

Eu só peço a Deus                                                                                                                                  

Que a dor não me seja indiferente                                                                                                          

Que a morte não me encontre um dia                                                                                              

Solitário sem ter feito o que eu queria 

Eu só peço a Deus                                                                                                                                      

Que a dor não me seja indiferente                                                                                                      

Que a morte não me encontre um dia                                                                                            

Solitário sem ter feito o que eu queria 

Eu só peço a Deus                                                                                                                              

Que a injustiça não me seja indiferente                                                                                                            

Pois não posso dar a outra face                                                                                                               

Se já fui machucado brutalmente 

Eu só peço a Deus                                                                                                                                         

Que a guerra não me seja indiferente                                                                                                             

É um monstro grande e pisa forte                                                                                                                  

Toda a pobre inocência dessa gente 



200 
 

Eu só peço a Deus                                                                                                                                

Que a mentira não me seja indiferente                                                                                                 

Se um só traidor tem mais poder que um povo                                                                                                 

Que este povo não esqueça facilmente 

Eu só peço a Deus                                                                                                                             

Que o futuro não me seja indiferente                                                                                                 

Sem ter que fugir desenganando                                                                                                                          

Pra viver uma cultura diferente 

MATERIAL NECESSÁRIO: Aparelho de som e música de fundo; folhas de ofício e giz de 

cera;  folhas de papel madeira; cópias do material teórico; cópias da música; folhas de 

desenho e giz de cera; canetas hidrográficas..   

BIBLIOGRAFIA:  

BOULDING, Elise. Cultures of Peace: the hidden side of history. New York: Siracuse 

University, 2000. 

MILANI, Feizi Masrour; JESUS, Rita de Cassia Dias P. Cultura de Paz: estratégias e mapas e 

bússolas. Salvador: INPAZ, 2003. 

PUREZA, José Manuel. Para uma cultura de paz. Coimbra: Quarteto, 2001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



201 
 

ANEXO G – OFICINA 7 – PROMOVENDO DIREITOS HUMANOS 

 

Objetivo:  

 Aprofundar a temática dos direitos humanos como referencia fundamental da vida e da 

civilização;. 

 Identificar princípios e referências para uma educação sobre e para direitos humanos. 

 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1. A fila do aniversário: Os participantes forma um a grande fila e recebem a tarefa de 

ordenar-se segundo o dia e mês do seu aniversário (de janeiro a dezembro, não importa o ano 

do nascimento). O jogo se passa em silencio. O objetivo é buscar se entender sem palavras, 

mudando de lugar unicamente com um vizinho de cada vez. Durante todo om jogo as pessoas 

permanecem na fila, isto é, não se agrupam (importante para evitar que umas poucas pessoas 

conduzam todo o jogo). Se o grupo for muito grande, podem ser feitas duas filas que 

desenvolvem a tarefa autonomamente.  

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Memória da oficina anterior e apresentação dos objetivos da oficina. 

3. Jornalista por dez minutos: Cada participante tem 10 minutos para preencher a seguinte 

folha: 

 

JORNALISTA POR 10 MINUTOS 

1. O que são direitos humanos? 

 

 

 

2. O que significam os direitos humanos para a comunidade em geral? 

 

 

 

3. Cite alguns dos direitos humanos? 

 

 

 

4. Quais as maiores violações dos direitos humanos? 

 

 

 

 

5. O que a humanidade deveria fazer para avançar nos direitos humanos? 

 

 

 

 

6. Cite pessoas e grupos que você lembra quando se fala em direitos humanos. 

 

 

 



202 
 

 

 

TERCEIRO MOMENTO: APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

4. Introdução do facilitador: 

Um segundo bloco da Agenda de Haia diz respeito aos direitos humanos. No dia 

10 de dezembro de 1948, a Assembleia Geral das Nações Unidas proclamou solenemente a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos, marcando um dos grandes momentos históricos 

– senão o mais significativo – do século XX. À Declaração seguiram-se outras declarações, 

convenções e pactos, que por sua vez, geraram novas práticas, articulações, movimentos, 

enfim, uma nova tomada de posição da humanidade em relação aos direitos humanos, mesmo 

se ainda resta um longo caminho a percorrer.  Hoje, muitos grupos têm lançado diversos 

questionamentos sobre os direitos humanos, sustentados por algumas atitudes e estereótipos, 

tanto no âmbito pessoal como comunitário e até mesmo nacional e internacional. Em primeiro 

lugar vêm o desconhecimento ou a pouca consciência da humanidade me relação aos direitos 

humanos. Individualmente, esse desconhecimento é expresso por uma atitude de indiferença, 

e socialmente, pela sistemática atitude do Estado em garantir a impunidade. Há também a 

abordagem emocional, geralmente diante dos acontecimentos alarmantes ou de crimes 

hediondos. Aqui, em teoria, não se negam os direitos humanos, mas afirma-se que eles não 

são aplicáveis nessa situação, o que é muito mais grave do que seu desconhecimento, porque 

trata da sua revitalização. Neste contexto, é necessário aprofundar a noção de direitos 

humanos e a sua vinculação com a paz. É possível uma paz sem o respeito, a promoção e a 

implementação dos direitos humanos? 

5. Estudo do texto: “Os direitos humanos”.  

Dizer direitos humanos significa referir-se aos direitos fundamentais de toda 

pessoa. Fundamentais porque necessários e indispensáveis à vida: Alguém não consegue 

existir ou não é capaz de se desenvolver plenamente sem esses direitos que nos cabem pelo 

simples fato de sermos pessoas. Todos os seres humanos devem ter garantidas todas as 

mínimas condições para se desenvolverem plenamente, para contribuírem  com a sociedade e 

usufruírem dos benefícios da vida social. Os direitos humanos não são um conjunto de 

princípios abstratos ou alheios ao modo de vida das pessoas, simplesmente porque são os  

humanos! O que nos faz voltar para aquilo que os humanos fazem, esperam, sentem, lutam, 

sofrem, aspiram, etc., de forma que os direitos humanos nada mais são do que a consciência 

que a humanidade tem de si mesma. Eles são, assim, os indicadores concretos de qualidade de 

vida de uma comunidade e de uma sociedade, caminho de superação de muitos males da 

sociedade atual, porque portadores não apenas de uma ética humanista, mas também de uma 

política e um arranjo social em benefício da humanidade. Não existe civilização nem avanço 

cultural sem consciência desses direitos universais, invioláveis  e inalienáveis que nos 

pertencem pelos simples fatos de serem humanos.  

A defesa e a promoção dos direitos humanos resgatam a inalienável dignidade 

humana. Inalienável porque não pode ser vendida ou considerada como valor de troca, mas é 

detentora de um valor em si mesma. A vida humana é tão digna que escapa do critério de 

utilidade – ela não é útil e nem inútil – simplesmente é vida humana, independente das 

contribuições, ou não, que venha a trazer para a comunidade e a sociedade. Mais que 

categorias ou elementos que se acrescem à consciência humana, os direitos humanos são, 

antes de tudo, consequência do fato de que somos sujeitos. A Declaração Universal é bem 

clara: propõe-se  a proclamar e reconhecer – e não conferir – esses direitos inerentes à pessoa 

humana e à sua dignidade. Assim, ninguém pode legitimamente privar alguém desses direitos 

porque significaria violentar a sua dignidade. Assim, ninguém pode legitimamente privar a 

alguém desses  direitos porque significaria violentar a sua dignidade. O desrespeito e as 

violações aos direitos humanos estruturam uma ordem (ou desordem) internacional, gerando 



203 
 

situações dolorosas, que configuram um quadro de infelicidade e irrealização para a grande 

maioria dos habitantes do planeta.  

Para fins didáticos, costuma-se classificar os direitos humanos em três gerações. 

A primeira geração compreende os direitos civis e políticos e as liberdades individuais, 

surgidas na transição da Idade Média para a Moderna e garantidos através de movimentos 

com a Revolução Americana (1776) e a Revolução Francesa (1789). Garantindo o exercício 

das liberdades individuais, são conhecidos como direitos individuais, porque precedem o 

contrato social e garantem a preservação e o reconhecimento de cada pessoa. Nesse âmbito, 

os direitos humanos são portadores de uma ética e de uma utopia para cada pessoa. No quadro 

de uma sociedade massificada, que coisifica as pessoas e as manipula como se fossem 

objetos, os direitos humanos são portadores do ideal emancipatório de pessoas autônomas e 

constituem-se em alternativas à sociedade tecnizante e desumanizadora. 

No final do século XIX e inicio do século XX, depois de reconhecidos os direitos 

civis e políticos, o aparecimento de enormes desigualdades sociais propiciaram o surgimento 

de reinvindicações sociais, os assim chamados direitos de segunda geração, correspondendo 

aos direitos sociais, econômicos e culturais. Esses direitos apontam para o Estado um papel 

fundamental na realização da justiça social. Aqui os direitos humanos tornam-se portadores de 

uma utopia de relações sociais que expulsa toda forma de opressão, de manipulação e de 

exclusão. Configurando uma estrutura social em que os pobres são vistos como sujeitos 

destinatários da ação do Estado, o qual se responsabilizam pelo bem está de todos.  

Nas ultimas décadas, em virtude de uma serie de problemas mundiais, tais com as 

guerras étnicas e as ameaças à preservação do planeta, começou-se a reivindicar uma nova 

serie de direitos, chamados de direitos de terceira geração, tais como o direito ao 

desenvolvimento, à paz e ao meio ambiente saudável. Referem-se mais a grupos humanos –

tais como a família, nação, povos, grupos étnicos e apropria humanidade – e não tanto a 

indivíduos singulares, que, no entanto, são beneficiados. Além de sermos portadores de uma 

plataforma emancipatória para a pessoa e a sociedade, os direitos humanos sinalizam a 

apontam para formas mais abrangentes dos arranjos sociais, os quais, muitas vezes, 

condicionam e influenciam o cotidiano. Trata-se de assegurar as condições fundamentais para 

avida dos indivíduos e da sociedade, tais como o meio ambiente,  a paz e desenvolvimento.  

Caso contrário, a própria existência da humanidade estará ameaçada. Aqui os direitos 

humanos convertem-se em garantia da própria vida da humanidade e do planeta; e sua 

efetivação, em uma questão de sobrevivência de espécie.  

Os direitos humanos são conquistados! Ninguém outorga a ninguém os diretos 

humanos porque eles não se inscrevem na ordem de dons ou benefícios: eles não se articulam 

no espaço da caridade ou da misericórdia, mas fundam-se no âmbito do direito. Não somos 

nem clientes, nem beneficiários dos direitos humanos, mas seus sujeitos e construtores. É 

tarefa de cada ser humano e da humanidade em seu conjunto constituir uma ordem de 

liberdade e de paz. Mais do que um texto ou código cristalizado, do qual se tem que fazer um 

esforço interpretativo para descobrir os seus meandros, os direitos humanos constituem-se 

num dinamismo permanente que anima a humanidade a continuadamente buscar a afirmação 

de si própria. Nesse sentido, os direitos humanos concretizam-se nos movimentos – 

movimentos, porque plurais e diversificados – de direitos humanos e são viabilizados pelo 

trabalho concreto de centenas de milhares de ativistas nos mais diversos recantos do mundo; 

pelas inúmeras associações e organizações que se dedicam à defesa, à promoção e à educação 

em por direitos humanos. Aos tantos pesquisadores que, nas mais diversas áreas, buscam 

aprofundamento teórico sobre essa temática; pelos programas desenvolvidos pelas entidades 

governamentais, seja nacional, seja internacionalmente. A luta pelos direitos humanos  não 

acabará enquanto houver seres humanos. Ela é testemunho desta incrível capacidade humana 



204 
 

de não se deixar prender por dominação de qualquer espécie e de poder resistir a toda e 

qualquer humilhação, na incrível afirmação dos seus humanos e inalienáveis direitos.  

Um dos primeiros considerandos da Declaração Universal dos Direitos Humanos 

de 1948 coloca esses mesmos direitos como fundamento da liberdade, da justiça e da paz. 

Sem direitos humanos não há paz! Muitas vezes entendeu-se a paz como um conceito 

negativo, significando ausência de conflitos bélicos e de guerras. A experiência dos povos 

latino-americanos durante os período de ditadura militar, mostrou que a simples ausência de 

guerra não é garantia da paz e que pode mesmo esconder a violação dos direitos humanos.  

Enquanto os direitos humanos não são respeitados, não há paz verdadeira e a possibilidade de 

convulsões sociais, conflitos estruturais ou enfrentamento armados permanece aberta. Por 

outro lado, as violências e as guerras são fundamentadas no absoluto desprezo dos direitos 

humanos. Quando os meios justificam os fins, tal como acontece em todo uso da violência 

como forma de resolver os conflitos, a dignidade humana como fim em si mesmo já não é 

mais levada em conta. Daí a importância de desenvolvermos uma ideia de paz que transcenda 

o conceito estrito de violência militar, passando a considerar tudo aquilo que impede as 

pessoas de se autorealizarem como seres humanos, seja em consequência de violências diretas 

ou estruturais. Definitivamente, a paz não é algo abstrato ou estático, mas constitui-se em um 

processo dinâmico estritamente vinculado à categoria de direitos humanos. Avança-se na 

construção da paz se – e somente se – fortalecermos a proteção da vida!  

 

6. Comentários do grupo: destaques, descobertas e questionamentos. 

7. Pontualizações do facilitador, ressaltando os seguintes aspectos:  

a) O conceito de direitos humanos, enquanto direitos fundamentais e inalienáveis, ligado à 

qualidade de vida e avanço civilizatório; 

b) Os direitos humanos como conquista dos humanos e não como direitos dardos ou 

outorgados; 

c)  Relação entre direitos humanos e paz. 

 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

8. Trabalho em pequenos grupos, com papelógrafo:  

a) Por que direitos humanos?  

b) O que são mesmos  direitos humanos? 

c) Para que direitos humanos? 

9. Plenário 

10. Pontualizações do facilitador.  

 

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 

11. Em grupos, a partir do referencial estudado, planejar uma ação pedagógica em e para 

direitos humanos no ambiente em que se atua.  

12. Plenário 

13. Pontualizações do facilitador. 

 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

14. Socialização das ações. 

15. Avaliação do dia: expor as ideias e as sugestões trazidas pela oficina.  

 

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

16. Música Los Hermanos  de Atahualpa Yupanque:  



205 
 

Yo tengo tantos Hermanos                                                                                                               

Que no los puedo contar                                                                                                                    

En el valle, la montaña                                                                                                                      

En la pampa y en el mar 

Cada cual con sus trabajos                                                                                                                     

Con sus sueños, cada cual                                                                                                            

Con la esperanza adelante                                                                                                                      

Con los recuerdos detrás                                                                                                                                     

Yo tengo tantos Hermanos                                                                                                                     

Que no los puedo contar 

Gente de mano caliente                                                                                                                       

Por eso de la amistad                                                                                                                              

Con uno lloro, pa llorarlo                                                                                                                   

Con un rezo pa rezar                                                                                                                             

Con un horizonte aberto                                                                                                                    

Que siempre está más allá                                                                                                                    

Y esa fuerza pa buscarlo                                                                                                                       

Con tesón y voluntad 

Cuando parece más cerca                                                                                                                             

Es cuando se aleja más                                                                                                                                     

Yo tengo tantos Hermanos                                                                                                                      

Que no los puedo contar 

Y así seguimos andando                                                                                                                                

Curtidos de soledad                                                                                                                                     

Nos perdemos por el mundo                                                                                                                          

Nos volvemos a encontrar 

Y así nos reconocemos                                                                                                                           

Por el lejano mirar                                                                                                                                  

Por la copla que mordemos                                                                                                                

Semilla de inmensidad 

Y así, seguimos andando                                                                                                                     

Curtidos de soledad                                                                                                                                

Y en nosotros nuestros muertos                                                                                                                    

Pa que nadie quede atrás 

Yo tengo tantos Hermanos                                                                                                                           

Que no los puedo contar                                                                                                                           

Y una novia muy hermosa                                                                                                                    

Que se llama ¡libertad! 

 

MATERIAL NECESSÁRIO: Cópias do material teórico utilizado; papelógrafo; canetas 

hidrográficas; aparelho de som e música.  

 



206 
 

BIBLIOGRAFIA:  

 

BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992.  

GUIMARÃES, Marcelo Rezende. Um novo mundo é possível São Leopoldo: Sinodal, 2004, 

p. 81-96. 

JARES, Xesus. Educacacion y derechos humanos: estratégias didacticas e organizativas. 

Madrid: Editorial Popular, 1999.  

TUVILLA RAYO, Jose. Alguns aspectos teóricos do ensino dos direitos humanos. Revista 

de Educaçãoda AEC, Brasília, v. 19, n. 77, p. 9-35, out./dez. 1990. 

____________________. Educação em direitos humanos: rumo a uma perspectiva global. 

2.ed. Porto Alegre: Artmed, 2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



207 
 

ANEXO H – OFICINA VIII – INSTRUMENTALIZAÇÃO NÃO-VIOLENTA DE 

CONFLITOS 

 

Objetivo:  

 Oportunizar uma nova visão sobre os conflitos na vida humana e sua forma de 

resolução; 

 Instrumentalizar para a prática da resolução não-violenta de conflitos; 

 Identificar princípios e referências para uma educação em e para conflitos. 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1. Técnica da Bolinha: O facilitador divide a turma em dois grupos. Os participantes deverão 

sentar lado alado nas cadeiras colocadas, formando uma fileira com as pernas esticadas e 

unidas. Somente usando as pernas e sem falar com os colegas, o grupo deverá passar a 

bolinha até o final da fileira e depois trazê-la de volta. Num segundo momento os 

participantes poderão realizar a mesma tarefa com a coordenação verbal de algum membro do 

grupo escolhido previamente.  

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Memória da oficina anterior e apresentação dos objetivos da oficina. 

3. Jogos de papeis: Divide-se o grupo pela metade, formando duas linhas opostas. O grupo da 

direita representará o Dr. Patel e o da esquerda o Dr. Smith. O facilitador lembra que cada um 

é um cientista renomado e terá encontro com outro cientista, igualmente  renomado, mas que 

poderá se constituir num obstáculo para sua pesquisa. Cada pessoa tem cinco minutos para 

estudar sua ficha. Depois e um tempo, cada dupla se encontra para a negociação. 

 

Dr.  Smith  

Você é o Dr. Smith, um químico empregado de uma grande corporação multinacional. Você é 

um cientista da divisão que tem a responsabilidade de desenvolver tecnologias para manejar 

os riscos e efeitos ambientais e sanitários do derramamento de petróleo em comunidades 

costeiras.  

Recentemente, houve um grande derramamento em uma comunidade de 50 mil pessoas, em 

uma região conhecida por sua produção agropecuária. De fato, esta região é a despensa de 

país. O petróleo derramado contaminou a água e a terra, ameaçando a próxima temporada de 

plantio e destruindo as reservas de água da comunidade. O presidente do país está 

contemplando  declaração de um estado de emergência e a evacuação da região e já pediu 

reservas de alimentos para seu país ás ONGs e ás organizações internacionais de emergência.  

Sua divisão desenvolveu um produto que é capaz de neutralizar os efeitos danosos 

do petróleo derramado. O produto foi provado previamente em uma comunidade onde o 

petróleo derramado contaminou a terra. Um dos ingredientes fundamentais que se utiliza no 

produto é a casca da banana azul, que é muito rara. Infelizmente, a colheita deste ano de 

banana azul foi muito reduzida devido a uma praga, de forma que apenas foram colhidas 3 mil 

frutas. O produto requer a casca da banana azul: as provas que foram realizadas com as cascas  

outras bananas não deram os mesmos resultados.  

Recentemente você descobriu que R. Rodriguez, um exportador latino-americano 

de frutas, tem 2 mil bananas destas bananas, em boa condição para a venda. As cascas dessas 

2 mil bananas parecem suficientes para produzir a quantidade necessária de produto para 

salvar a próxima colheita e descontaminar as reservas de água.  

Você também descobriu que o Dr. Patel igualmente está buscando comprar essas 

bananas de R. Rodrigues. O Dr. Patel trabalha para uma companhia farmacêutica rival e se 



208 
 

negou em trabalhar em sua divisão em assuntos de grande interesse científico. De fato, suas 

negativas em cooperar com sua divisão retardaram as investigações deste produto.  

O presidente solicitou a colaboração de sua companhia. Sua companhia o 

autorizou a contatar R. Rodriguez para conseguir as bananas azuis. Você foi informado que R. 

Rodriguez as venderá à melhor proposta. Você pode pagar o máximo de US$ 250.000 para 

obter as cascas das 2 mil bananas disponíveis.  

Antes de contatar R. Rodriguez, você decidiu falar om o Dr. Patel, para assim 

evitar obstáculos para comprar as bananas.  

 

Dr. Patel 

Você é o Dr. Patel, um cientista pesquisador que trabalha para uma firma 

farmacêutica. Depois de muitos anos de pesquisa, você desenvolveu uma promissora vacina 

para a AIDS. Ainda que se encontre em fase de prova, os ensaios em um numero reduzido de 

voluntários produziram resultados muito esperançosos. A AIDS afeta milhões a cada não e 

sua vacina, ainda que relativamente secreta, está ganhando publicidade. Vários governos de 

países devastados pelos efeitos da AIDES, contataram a companhia para a qual trabalha, para 

fazer testes em seus países. Por azar, a vacina se falta da polpa da banana azul, que é 

extremamente escassa. Somente foi colhida uma quantidade mínima (aproximadamente 3 mil) 

dessas bananas na temporada passada, devido à infestação de insetos, que destruíram grande 

parte do cultivo. Não se disporá de mais bananas até a colheita da próxima temporada e de 

novo, os peritos estão predizendo uma colheita pobre. 

Suspender os experimentos de sua vacina significaria que você não poderia seguir 

com o processo de provas, que atrasaria em vários anos a aprovação de uma distribuição 

massiva. Os experimentos preliminares demonstraram que sua vacina não tem efeitos 

colaterais para quem está vacinado. Sua companhia tem os direitos sobre a patente da vacina, 

que se espera ser de grande procura quando estiver disponível ao publico. Apesar disso, sua 

companhia começou a desenvolver apolítica da vacina para quem mais necessita, mas que não 

podem pagar os gastos.   

Recentemente você descobriu que R. Rodriguez, um exportador latino-americano 

de frutas, tem 2 mil bananas destas bananas, em boa condição para a venda. As cascas dessas 

2 mil bananas parecem suficientes para produzir um quantidade substancial de vacina, de 

forma que ela esteja disponível para provas futuras e fazer possível que a aprovem para uma 

distribuição massiva dentro de um ano, se todos os experimentos futuros corressem bem.  

 Você também descobriu que o Dr. Smith igualmente está buscando comprar essas 

bananas de R. Rodrigues. O Dr. Smith  trabalha para uma companhia farmacêutica rival e se 

negou em trabalhar em sua divisão em assuntos de grande interesse científico. De fato, suas 

negativas  em cooperar com sua divisão retardaram as investigações desta vacina.  

. Sua companhia o autorizou a contatar R. Rodriguez para conseguir as bananas 

azuis. Você foi informado que R. Rodriguez as venderá à melhor proposta. Você pode pagar o 

máximo de US$ 250.000 para obter as cascas das 2 mil bananas disponíveis.  

Antes de contatar R. Rodriguez, você decidiu falar om o Dr. Smith, para assim 

evitar obstáculos para comprar as bananas.  

 

TERCEIRO MOMENTO: PERCEPÇÃO E APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

6. Introdução à temática 

Uma terceira linha de ação da Agenda de Haia diz respeito a nossas posições em 

relação aos conflitos, sejam entre pessoas, grupos ou nações. A construção da paz assume que 

o conflito é uma parte natural da existência humana e deseja transformar a forma destrutiva 

com que lidamos com os conflitos, para nos encaminhar para resultados mais construtivos. 

Associar conflito com resultados construtivos geralmente muda nossa perspectiva rumo a um 



209 
 

ponto de vista mais positivo. Nossa ação, neste sentido, pode situar-se em três níveis: a) a 

apresentação do conflito desenvolvendo a sensibilidade à presença ou potencial de violência e 

injustiça (sistema de alerta prévio) e a capacidade de análise do conflito; b) a resolução, ou 

seja, o enfrentamento do problema e o recurso dos mecanismos institucionais; c) a 

transformações, em vista das estratégias para mudança, reconciliação e construção de relações 

positivas. Mas em que sentido a resolução não-violenta constitui-se verdadeiramente uma 

alternativa? 

7.Estudo do texto: “Instrumentalizando a resolução não-violenta de conflitos”. 

Embora a vida humana seja iminente conflitiva, há, no Ocidente, uma tendência 

muito forte a escamotear o conflito ou passar por cima dele. No entanto, esta premissa básica 

de nossa cultura do conflito como algo ruim, é algo que se necessita dispensar para se avançar 

em processo de paz.  O conflito deixa de ser encarado como o oposto da paz para ser visto 

como um dos modos de existência da sociedade. Conflitos não são sinônimos de intolerância 

ou desentendimento, sendo a resposta dada que se torna negativos, construtivos ou 

destrutivos. A questão é como se resolvem os conflitos, se por meios violentos ou não-

violentos. 

Podemos definir conflito como a incompatibilidade entre duas metas ou mais 

metas sustentadas por agentes de um sistema social, podendo ser organizados em três níveis: 

pessoais, grupo e nações. Entendendo a paz como um conceito dinâmico que nos leva a 

provocar, enfrentar e resolver conflitos de uma forma não-violenta, em alguns casos 

significará também provocá-los. 

O pesquisador norueguês Johan Galtung constata uma reivindicação geral pela 

democratização da resolução de conflitos: “conflito afeta a todos, por essa razão a resolução 

de conflitos diz respeito a todos”.  Entende esta democratização como uma difusão – tão 

rápida quanto possível – de conhecimento sobre a temática, transformando as pessoas de 

peças de um conflito em sujeitos no conflito.  A resolução não-violenta de conflitos não 

significa escamoteamento, fuga, resignação, submissão, nem renúncia à expressão direta e 

clara dos verdadeiros sentimentos, opiniões ou emoções.  Mas a resolução não-violenta de 

conflitos não se caracteriza apenas por não se utilizar a violência: também se distingue de 

processos como a gestão de conflitos, como, por exemplo, a arbitragem. A gestão supõe, 

muitas vezes, o estabelecimento de controles sociais através de juízes hierarquizados de cima 

para baixo, ou o emprego de poder para impor uma solução ou manter o status quo, enquanto 

a resolução do conflito encarna uma compreensão e uma aplicação correta de processos 

democráticos que estimulam a responsabilidade social e a resposta criativa á mudança. Assim, 

a característica fundamental deste processo é a participação das partes envolvidas, como 

sujeitos competentes, mediante o uso da ação comunicativa, embora possa ser feita de forma 

direta ou indireta. Todo processo de resolução não-violenta de conflitos supõe, ao menos, os 

seguintes elementos: 

 

a) A possibilidade de cada parte expor tanto seus sentimentos; 

b) Uma avaliação racional do processo; 

c) O empenho na busca de soluções para o conflito. 

 

Pelo consenso direto, as pessoas ou grupos tentam chegar a uma solução 

mutuamente aceitável do conflito mediante uma reflexão e uma tomada de decisões comuns. 

Para isto, é preciso que ambas as partes desejam realmente encontrar uma solução e não 

derrotar ou subjugar a outra parte. Trata-se, não de impor um ponto de vista, mas de chegar a 

um terceiro termo. São diversos os exemplos desta modalidade em educação para a paz.  A 

educadora americana Naomi Drew, desenvolveu a técnica chamada por ela de diretrizes 

Vitória/Vitória, através da qual os alunos aprendem a buscar soluções de seus conflitos de 



210 
 

forma que não haja ganhador e perdedor, mas que resulte em benefício para ambos os 

envolvidos.  A base deste procedimento reside naquilo que a autora chama de mensagens eu, 

isto é, formas de expressar o sentimento que ocorre a alguém em determinada situação, 

abrindo para o diálogo, em contraposição às mensagens você, nas quais há uma qualificação e 

uma determinação do oponente. Exemplos de mensagens dados pela autora: eu estou zangado; 

estou chateado porque você pegou meu material; fiquei ofendido porque você me xingou. 

Exemplos de mensagem você: você é um chato; você é um miserável; você me irrita. 

Outro método de resolução não-violenta de conflitos é o consenso indireto ou 

mediação, definido como uma negociação na presença de uma terceira pessoa, aceita por 

ambas as partes envolvidas no conflito. O acordo é negociado entre os envolvidos numa 

solução que ambos postulem como aceitável, de forma que o peso da responsabilidade recai 

sobre as partes, entendidas como sujeitos do processo. Assim, são eles que controlam o 

conteúdo da negociação e precisam a natureza do acordo. O processo de mediação começa 

por aquilo que se chama de pré-mediação, isto é, o estabelecimento das condições adequadas 

para poder iniciar o processo de mediação (local, momentos, metodologia de trabalho), 

aconselhando a não abri num clima emocional muito intenso ou numa situação de 

desequilíbrio de poder.  

O segundo momento, o começo das negociações é um momento particularmente 

importante, onde além de uma apresentação pessoal, será necessário estabelecer algumas 

normas básicas.  O terceiro passo caracteriza-se por um processo de escuta ativa, onde se 

respeitam os turnos de intervenção e não se empregam termos ofensivos e provocadores.  Ao 

mediador, caberá criar um ambiente em que as pessoas possam expressar-se livre e 

confiadamente, bem como introduzir algumas perguntas que permitem desenvolver um debate 

racional: quem fez o que, a quem, por que, quando, onde, etc.  O quarto passo deste processo 

é o delineamento do acordo, conduzindo para o quinto e ultimo ponto, o acordo final, redigido 

de forma realista, específica, clara e compreensível.  Embora no processo mediatório as partes 

sejam realmente sujeito do processo, a figura do mediador alcança importância, dado seu 

papel de facilitador da ação comunicativa. 

Seja no consenso direto ou indireto, negociação ou mediação, é importante: 

 

a) Separar a pessoa do problema. Desligando a relação do problema, reduz-se 

possibilidade de falhas de comunicação e de sentimentos que afetam 

negativamente a negociação. 

b) Centrar-se nos interesses, não nas posições. Os interesses são o reflexo das 

necessidades, desejos, preocupações, valores ou temores fundamentais. Os 

interesses motivam as pessoas, mas, muitas vezes, a vontade dos indivíduos 

estabelece uma posição. No conflito, frequentemente, os indivíduos e grupos se 

mantem numa só posição, o que gera dificuldade na busca de soluções. Atrás das 

posições estão interesses múltiplos; centrar-se neles permite ter mais espaço para 

gerar soluções aceitáveis para todas as partes. 

c) Criar opções para o proveito mútuo. Na analise das diferentes possibilidades, 

necessita-se separar a etapa da avaliação das opções da etapa de criação das 

opções. Ambas as partes necessitam ampliar o número de opções possíveis e não 

buscar somente uma possibilidade. Também necessitam pensar em opções que 

satisfaçam os interesses da outra parte. 

d) Insistir no uso de critérios ou objetivos mutuamente aceitáveis, por meio dos 

quais as partes possam avaliar a imparcialidade ou a aceitabilidade de um outro 

acordo negociado. 

e)  

8.Comentários do grupo, destaques, descobertas, questionamentos.  



211 
 

9. Pontualizações do facilitador salientando os seguintes aspectos:  

a) O conceito de conflito como incompatibilidade de metas; 

 b) A compreensão da resolução não-violenta de conflitos, não como fuga ou submissão, mas 

como uso da competência comunicativa; 

 c) As duas formas básicas de resolução não violenta: consenso direto e indireto. 

 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

10. Trabalho em grupos, com papelógrafo:  

a) por que não resolução não-violenta de conflitos?  

b) O que é mesmo resolução não-violenta de conflitos?  

c) Para que resolução não violenta de conflitos? 

11. Plenário. 

12. Pontualizações do facilitador.  

 

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 

13. Em grupos, a partir do referencial estudado,  planejar uma ação pedagógica que contribua 

para apropriação dom instrumental da resolução não-violenta de conflitos.                         

14. Plenário 

15. Pontualizações do facilitador. 

 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

16. Espontânea: Ideais e sugestões trazidas pela oficina.  

 

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

17. Música O que é o que é, de Gonzaguinha 

Eu fico com a pureza                                                                                                                 

Da resposta das crianças                                                                                                                        

É a vida, é bonita                                                                                                                                  

E é bonita 

Viver                                                                                                                                                            

E não ter a vergonha                                                                                                                                 

De ser feliz                                                                                                                                     

Cantar e cantar e cantar                                                                                                                          

A beleza de ser                                                                                                                                      

Um eterno aprendiz          

Ah meu Deus!                                                                                                                                        

Eu sei, eu sei                                                                                                                                    

Que a vida devia ser                                                                                                                           

Bem melhor e será                                                                                                                           

Mas isso não impede                                                                                                                          

Que eu repita                                                                                                                                   

É bonita, é bonita                                                                                                                                    

E é bonita 

E a vida                                                                                                                                                

E a vida o que é?                                                                                                                           

Diga lá, meu irmão                                                                                                                        

Ela é a batida de um coração                                                                                                    



212 
 

Ela é uma doce ilusão                                                                                                                         

Hê! Hô! 

E a vida                                                                                                                                               

Ela é maravilha ou é sofrimento?                                                                                             

Ela é alegria ou lamento?                                                                                                                          

O que é? O que é?                                                                                                                                

Meu irmão 

Há quem fale                                                                                                                                       

Que a vida da gente                                                                                                                              

É um nada no mundo                                                                                                                              

É uma gota, é um tempo                                                                                                                      

Que nem dá um segundo 

Há quem fale                                                                                                                                      

Que é um divino                                                                                                                        

Mistério profundo                                                                                                                         

É o sopro do criador                                                                                                                             

Numa atitude repleta de amor 

Você diz que é luta e prazer                                                                                                               

Ele diz que a vida é viver 

Ela diz que melhor é morrer                                                                                                                   

Pois amada não é                                                                                                                                    

E o verbo é sofrer 

Eu só sei que confio na moça                                                                                                                         

E na moça eu ponho a força da fé                                                                                                    

Somos nós que fazemos a vida                                                                                                   

Como der, ou puder, ou quiser 

Sempre desejada                                                                                                                                 

Por mais que esteja errada                                                                                                        

Ninguém quer a morte                                                                                                                          

Só saúde e sorte 

E a pergunta roda                                                                                                                                    

E a cabeça agita                                                                                                                                     

Eu fico com a pureza                                                                                                                               

Da resposta das crianças                                                                                                                          

É a vida, é bonita                                                                                                                                                                                                   

E é bonita 

 

MATERIAL NECESSÁRIO: Uma bolinha de borracha; cópias do material teórico 

utilizado; papelógrafo; canetas hidrográficas; aparelho de som e música.  

 

BIBLIOGRAFIA:  

 

ADPP-MOÇAMBIQUE. Conflitos e como resolvê-los de forma construtiva. In: Educação 

para a paz e democracia manual para professores primários. Maputo: ADPP/UNICEF, 1998, 

p. 29-49. 

BRANDÃO, Carlos Eduardo Alcântara. Resolução de conflitos: manual de formação de 

mediadores e agentes da paz. Rio de Janeiro: Viva Rio, 2005. 

DIAZ, Calo Iglesias. Educar para la paz desde el conflito: alternativas téorica y prácticas para 

la convivência escolar. Rosario: Homo Sapiens, 1999.  



213 
 

GALTUNGO, Johan. Transcender e transformar: uma introdução da prevenção da violência. 

São Paulo: Moderna, 1997. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



214 
 

ANEXO I – OFICINA IX– MULTIPLICANDO CÍRCULOS DE CULTURA DE PAZ 

 

Objetivo:  

 Compreender a necessidade de espaços comunitários no processo de 

constituição de uma cultura de paz; 

 Aprofundar o conhecimento dos círculos de cultura de paz como instrumento 
de educação para a paz. 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1. O guia: Um guia que não pode falar leva todo um grupo  que não pode ver por uma pista de 

obstáculos. Em outra sala que não seja a do encontro, prepara-se uma pista de obstáculos com 

cadeiras, mesas, bancos, com lugares para passar por baixo, com curvas, uma pista 

desafiadora. Formam-se grupos, cada grupo escolhendo um líder, que devem conhecer 

antecipado a pista de obstáculos. O guia ode combinar om o grupo sinais d e comunicação. 

Todos colocam vendas, com exceção dom guia. A tarefa om guia – que não pode falar – é 

levar seu grupo pela pista de obstáculos evitando que se machuquem. Ao final pode ocorrer a 

partilha dos sentimentos, as vivencias e os meios de comunicação utilizados.  

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Memória da oficina anterior e apresentação dos objetivos da oficina.  

3. Círculos rotatórios: o grupo se divide em dois subgrupos, formando dois círculos, um 

dentro e outro fora, ficando os componentes do círculo frente afrente. O facilitador senta-se 

como portador de uma varinha mágica. Toca nas pessoas de fora que ficam com os pés presos 

ao chão. Tocam nas pessoas de dentro que ficam mudas. Assim, as pessoas do círculo de fora 

ficarão imóveis, enquanto apenas as do círculo de dentro não falam, apenas escutam, 

enquanto as pessoas do círculo de fora respondem á pergunta: como eu aprendi a paz? O 

facilitador reserva cerca de dois minutos para cada rotação, ao final do tempo bate palmas, 

para que o círculo de dentro se desloque para a direita e novas duplas se formem. As pessoas 

do círculo de fora responde novamente a mesma pergunta. O facilitador repete o 

procedimento por cinco vezes a seis vezes. Ao final, ele toca com a varinha mágica as pessoas 

do círculo de fora que ficam mudas e as pessoas do círculo de dentro recuperam a fala, 

partilhando o que escutaram.  

4. Partilha dos sentimentos, descobertas e percepções acerca da temática, suscitadas pela 

dinâmica.  

 

TERCEIRO MOMENTO: PERCEPÇÃO E APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

5.Introdução do facilitador: 

Uma terceira linha de ação da Agenda de Haia diz respeito a nossas posições em 

relação aos conflitos, sejam entre pessoas, grupos ou nações. A construção da paz assume que 

o conflito é uma parte natural da existência humana e deseja transformar a forma destrutiva 

com que lidamos com os conflitos, para nos encaminhar para resultados mais construtivos. 

Associar conflito com resultados construtivos geralmente muda nossa perspectiva rumo a um 

ponto de vista mais positivo. Nossa ação, neste sentido, pode situar-se em três níveis: a) a 

apresentação do conflito desenvolvendo a sensibilidade à presença ou potencial de violência e 

injustiça (sistema de alerta prévio) e a capacidade de análise do conflito; b) a resolução, ou 

seja, o enfrentamento do problema e o recurso dos mecanismos institucionais; c) a 

transformações, em vista das estratégias para mudança, reconciliação e construção de relações 

positivas. Mas em que sentido a resolução não-violenta constitui-se verdadeiramente uma 

alternativa? 

 



215 
 

6.Estudo do texto: Forjando espaços de cultura de paz. 

Se a simples menção da palavra paz é suficiente par obter um consenso imediato – 

somos todos favoráveis à paz -  é certo também que quando se trata de pensar caminhos para 

sua operacionalização esta facilidade se desfaz. Todos queremos a paz, embora nem todos 

tenhamos clareza quanto a seus caminhos e estradas. Daí a importância do debate 

metodológico e de aprofundar instrumentais que possibilitem a efetivação de culturas de paz. 

A cultura de paz e a não-violência, na situação contemporânea, apresentam-se 

como o único âmbito a partir do qual pode emergir um caminho de superação da violência. 

Postular medidas contra a violência é, ainda, permanecer sob sua regulação. Por essa razão, 

não basta reagir à violência ou à cultura e violência, mas é preciso pensar como construir uma 

sociedade verdadeiramente pacifista e uma cultura de paz. Nesta busca de alternativas, 

podemos encontrar alguns modelos significativos, como os círculos da cultura de paz, os 

territórios da paz e os fóruns da paz. 

Da pedagogia de Paulo Freire(1921-1977) tomou-se a noção dos círculos de 

cultura recriando-os como círculos de cultura de paz. Os círculos de cultura foram 

desenvolvidos, inicialmente, por este educador brasileiro, no final da década de 50, no 

Movimento de Cultura Popular do Recife e no Movimento de Educação de Base, que 

promoviam, através da constituição de um grupo de relações, o processo educativo, como 

apropriação cultural. O círculo de cultura tem como tarefa essencial o diálogo, reunindo um 

coordenador e algumas dezenas de pessoas do povo no trabalho comum da conquista da 

linguagem, a partir d discussão de uma palavra geradora. As concepções teóricas do círculo 

de cultura foram sendo construídas no decorrer da obra de Paulo Freire e encontram sua 

referência básica na concepção de dialogicidade entendida como um elemento de extrema 

importância no processo educativo –e não apenas ornamental – ,uma vez que responde à 

exigência radical das pessoas que não podem ser fora da comunicação, uma vez que são 

comunicação. Sem o diálogo com os oprimidos não é possível uma práxis autêntica, de forma 

que sua ausência ou presença configura os processos educativos, determinando-os ou como 

concepção bancária ou como concepção dialógica de educação, extensão ou comunicação, 

ação anti-dialógica ou ação dialógica. 

Para quatro características da ação anti-dialógica –conquista, divisão, 

manipulação e invasão cultural –, Freire aponta outras quatro características da ação 

dialógica: a colaboração, a união, a organização e a síntese cultural. Ao inverso da conquista – 

definida como um sujeito que conquistando o outro, transforma-o em quase coisa –, a 

colaboração proporciona que os sujeitos se encontrem para a transformação do mundo através 

de um intercâmbio mútuo. A colaboração derruba a concepção de alguém que liberta ou que 

desvela o mundo; em lugar disto, os sujeitos se encontram para o desvelamento e a pronúncia 

do mundo, para a sua transformação. Contraposta à divisão para a dominação, a união 

apresenta-se como passo necessário para a libertação. A teoria dialógica obriga ao esforço 

incansável de união dos oprimidos entre si, colocando a necessidade de uma forma de ação 

cultural, através da qual, os sujeitos descubram-se mutuamente, através de uma modalidade da 

ação cultural, reconhecendo o porquê e o como de sua aderência. Contraposta à manipulação, 

que supõe a existência de objetos a serem instrumentalizados, a organização supõe sujeitos 

que buscam sua afirmação social e grupal. A síntese cultural, em oposição à invasão cultural, 

tanto em nível de investigação temática como em nível de ação. A cultura é entendida aqui 

como aquisição sistemática da experiência humana e a síntese cultural é exatamente este 

processo onde o sujeito se descobre como fazedor deste mundo de cultura. 

Desta forma, toda ação cultural dialógica dirigida à paz entre pessoas e grupos 

tem como base o desvelamento das desigualdades, sua supressão e a multiplicação autônoma 

das diferenças. Os círculos de cultura podem contribuir num processo de educação para a paz, 

seja pelo acento participativo, dialógico e democrático, seja pela possibilidade de dar à 



216 
 

educação para a paz um rosto visível e concreto. Os círculos de cultura fornecem para a 

educação para a paz esta inspiração, de reunir pessoas – a ideia do círculo – em torno da 

preocupação pela paz, como ícone da tarefa que a humanidade necessita realizar. A educação 

para a paz, dessa forma, passa a ser significada como um espaço onde os sujeitos dizem a paz, 

debatendo sua visões e percepções, ao mesmo tempo em que organizam ações para a sua 

efetivação. Os círculos de cultura da paz apresentam-se, assim, como uma possibilidade de 

conduzir a educação para a paz, dentro e fora do meio escolar. Nas escolas, reunindo 

estudantes e professores no protagonismo pela paz. Fora delas, articulando a comunidade 

como um todo, ou mesmo, segmentos específicos, como grupos organizados. 

Já os territórios da paz foram inspirados nas “ comunidades de paz”, 

desenvolvidas na Colômbia. Nascidas por estímulos das Igrejas cristãs, os territórios da paz 

têm como fundamento a necessidade das próprias comunidades atingidas pela violência em 

agir com recursos de que dispõem. A intenção não é montar sistemas de segurança 

preventivos e punitivos e/ou fazer justiça pelas próprias mãos, mas construir espaços de 

verdadeira paz e repeito mútuo, entre as pessoas. Trata-se de construir iniciativas de paz desde 

a base, na convicção de que a paz não vira apenas por decreto entre os dirigentes, mas por um 

acordo e uma dinâmica que diga respeito a todos os envolvidos e afetados, que são justamente 

os mais idôneos para formular propostas adequadas. Em nível de ação, as comunidades 

urbanas e rurais criam seu território da paz definitivo um território físico, em torno delas. 

Nessa espaço desenvolverão sua ação e farão um diagnóstico da violência que nele ocorre 

(tipos, modalidades, intensidade, causas). Feito o diagnóstico, as comunidades refletem sobre 

o que elas mesmas poderiam fazer para interromper os ciclos de violência que foram 

detectados. 

Na linha das diversas mobilizações sociais que têm surgido ultimamente, em todo 

o mundo, como o Fórum Social Mundial, os Fóruns regionais, o Fórum Mundial de educação, 

a Campanha da Fraternidade propõe o “Fórum Pela Paz”. Ele reúne pessoas e entidades que 

acreditam que a paz é possível e que é obra de cada um e de toda a sociedade. É constituída 

por organizações da sociedade civil com o intuito de superar as diversas formas de violência 

que se manifestam na comunidade local, a fim de transformá-la num território de paz. Ao 

estabelecer-se a comunidade como referência no processo de educação para a paz – sejam 

círculos de cultura de paz, territórios de paz ou fórum pela paz – está-se explicitando o que se 

considera fundamental: a educação para a paz é um acontecimento coletivo, comunitário e 

intersubjetivo. Não há educação para a paz sem esta comunidade que se constitui como o 

horizonte próximo do próprio processo educativo e, ao mesmo tempo, como mediação do 

movimento pacifista e da cultura de paz. Constituindo-se como comunidades interpretativas 

estáveis, os círculos de cultura de paz permitem superar o episódico de algumas propostas de 

educação para a paz, instaurando-se como caminho metodológico no processo da educação 

para a paz. 

7. Comentários do grupo, destaques, descobertas, questionamentos.  

8. Pontualizações do facilitador salientando os seguintes aspectos:  

a) A diferença entre a ação dialógica e antidialógica; 

 b) A estrutura que sustenta as diversas formas de espaço de cultura de paz.. 

 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

9. Trabalho em grupos, com papelógrafo:  

a) O que é um círculo de cultura de paz?  

10. Plenário. 

11. Pontualizações do facilitador.  

 

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 



217 
 

12. Em grupos, a partir do referencial estudado,  propor ações para criar e animar um círculo 

de cultura de paz. Simulação de um círculo de cultura de paz.                        

13. Plenário 

14. Pontualizações do facilitador. 

 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

5.  Espontânea: Ideais e sugestões trazidas pela oficina.  

 

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

16. Música Guive peace a chance, de John Lennon 

Two, one two three four                                                                                                                

Ev'rybody's talking about                                                                                                              

Bagism, Shagism, Dragism, Madism, Ragism, Tagism                                                                

This-ism, that-ism, is-m, is-m, is-m.                                                                                                   

All we are saying is give peace a chance                                                                                              

All we are saying is give peace a chance 

Camon                                                                                                                                    

Ev'rybody's talking about Ministers,                                                                                        

Sinisters, Banisters and canisters                                                                                                 

Bishops and Fishops and Rabbis and Pop eyes,                                                                                     

And bye bye, bye byes.                                                                                                                       

All we are saying is give peace a chance                                                                                                  

All we are saying is give peace a chance 

Let me tell you now                                                                                                                    

Ev'rybody's talking about                                                                                                       

Revolution, evolution, masturbation,                                                                                        

flagellation, regulation, integrations,                                                                                            

meditations, United Nations,                                                                                                        

Congratulations. 

All we are saying is give peace a chance                                                                                                  

All we are saying is give peace a chance 

Ev'rybody's talking about                                                                                                                         

John and Yoko, Timmy Leary, Rosemary,                                                                                      

Tommy Smothers, Bobby Dylan, Tommy Cooper,                                                                             

Derek Taylor, Norman Mailer,                                                                                                  

Alan Ginsberg, Hare Krishna,                                                                                                               

Hare, Hare Krishna 

All we are saying is give peace a chance                                                                                                  

All we are saying is give peace a chance 

Dê Uma Chance A Paz 

 

Todos estão falando sobre 

Bagismo, Shaguismo, Draguismo, Madismo, Ragismo, Tagismo 

Esse ismo, ismo, ismo 

Tudo o que dizemos é dê uma chance a paz 

Todos estão falando sobre 

Ministro, Sinistro, Corrimãos e Latas, 

Bispos, Peixes, Coelhos, Olhos Abertos, Bye, bye 

Tudo o que dizemos é dê uma chance a paz 

Todos estão falando sobre 



218 
 

Revolução, Evolução, Masturbação, Flagelação, Regulação, 

Integrações, mediações, nações unidas, - parabéns 

Tudo o que dizemos é dê uma chance a paz 

Todos estão falando sobre 

John e Yoko, Timmy Leary, Rosemary, 

Tommy Smothers, Bobby Dylan, Tommy Cooper, 

Derek Taylor, Norman Mailer, Alan Ginsberg, Hare Krishna 

Hare Hare Krishna 

Tudo o que dizemos é dê uma chance a paz... 

 

MATERIAL NECESSÁRIO: Cópias do material teórico utilizado; papelógrafo; canetas 

hidrográficas; sala com obstáculo; lenços para vendar os olhos dos participantes; aparelho de 

som e música ao fundo; CD com música Guive peace a chance. 

BIBLIOGRAFIA:  

ALDANA, MENDOZA, Carlos. Desafios pedagógicos de la paz. Tegucigalpa: Editorial 

Universitaria, 1995. 

BRANDÃO, Carlos. Propostas pedagógicas para culturas de vocação de paz: algumas ideias 

desde a América Latina. In: _____ . Em campo aberto. São Paulo: Cortez, 1995, p. 37-58. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de JANEIRO: Paz E Terra. 1974. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



219 
 

ANEXO J – OFICINA X – ORGANIZANDO A AÇÃO PARA A PAZ 

Objetivo:  

 Desenvolver consciência da importância e necessidade do exercício da ação na 

educação para a paz; 

 Exercitar-se na dinâmica de facilitar a ação planejada e avaliação; 
 

DESENVOLVIMENTO: 

PRIMEIRO MOMENTO: INTEGRAÇÃO 

1. Pintura alternativa: Trata-se de realizar uma pintura em conjunto, com papel, pincéis e 

tinta. O grupo deve esta em silêncio. Colocar o papel e o material no centro da sala. Cada 

pessoa vai fazendo um traço no papel até que todos consigam terminar a “obra”. Analisam-se 

os pensamentos e sentimentos vividos (cooperação, conflito, subordinação, etc.). Valorizará os 

obstáculos e a riqueza da cooperação. 

 

SEGUNDO MOMENTO: SENSIBILIZAÇÃO 

2. Memória da oficina anterior e apresentação dos objetivos da oficina. O facilitador deve 

dizer: 

3. Minha cidade, meu país e meu mundo: formar três grupos. Cada um recebe um papelógrafo 

com um título diferente: “minha cidade”, “meu país”, “meu mundo”. Durante 5 minutos cada 

grupo escreve uma experiência significativa para a construção da paz de acordo com o seu 

âmbito (cidade, país ou mundo). Cada experiência deve ser escrita em cerca de cinco linhas, 

de modo claro e objetivo. Depois, a um sinal do facilitador, cada grupo passa o seu cartaz para 

o grupo seguinte por mais 5 minutos, onde novamente são acrescidas duas novas experiências. 

Novo sinal e nova rotação e novo relato de experiências.  

4. Partilha dos sentimentos, descobertas e percepções acerca da temática, suscitadas pela 

dinâmica.  

 

TERCEIRO MOMENTO: PERCEPÇÃO E APROFUNDAMENTO DA TEMÁTICA 

5. Introdução do facilitador: 

A ação é imprescindível para a construção da paz. Aqui se deve fazer uma 

distinção entre fazer e agir. Talvez uma das características da contemporaneidade é a 

multiplicação do fazer e a deterioração do agir. Fazemos muito e agimos pouco. A ação é aqui 

compreendida na sua dimensão pública, comunitária e política. Neste sentido, educar para a 

paz é empoderar, entendendo como capacidade de mudança e transformação para a paz.  

6. Estudo do texto: Programas de ação. 

Em nossas sociedades contemporâneas, observa-se um processo de deterioração 

das ações públicas, políticas e comunitárias: o agir em concerto é substituído por um coletivo 

ou justaposição de indivíduos isolados, a ação criadora do novo é trocada por uma coletânea 

de atividades pré-determinadas que se aproximam mais de repetição da fabricação que da 

condição de natalidade e criatividade própria da ação. Tem-se a ilusão da ação, mas não a 

ação propriamente. Trata-se, portanto, na busca de culturas de paz, de criar espaços que 

possibilitem a experiência comunitária, argumentativa e pública, com todos seus percalços, 

enfrentamentos e dificuldades. Oferecer aquilo que o filósofo alemão Junger Habermas(1929) 

chama de “o espetáculo das liberdades comunicativas”. 

Em se tratando de construção da paz, este espetáculo das   liberdades 

comunicativas necessita atingir três níveis de dimensões. Em primeiro lugar, o das relações 

inter-pessoais: assim como existe violência direta, é preciso uma paz direta, isto é, ações 

cotidianas que aproximam pessoas, que quebram barreiras, que criam, no aqui e no agora, 

experiências de paz. Um segundo nível atinge a dimensão estrutural: é preciso criar 

organizações, práticas culturais, políticas públicas, que facilitem práticas de paz e 



220 
 

obstaculizem práticas de violência. Finalmente, é preciso atingir o âmago mesmo da cultura, 

isto é, os modelos de desenvolvimentos e relação que reagem relações e estruturas, 

transformando os centros de interesses, os valores, os critérios de julgamento, etc. 

Basicamente, trata-se de uma iniciação ao vasto mundo do pacifismo e da não-

violência, especialmente do aprendizado de suas três formas de transformação: a não-

cooperação, a intervenção não-violenta e a publicização das lutas pela paz. 

A não-cooperação é um termo técnico, não correspondendo a uma negativa de 

cooperação, mas a uma forma de obter consenso e acordo retirando, contraditoriamente, o 

apoio e adesão a algo. Como forma de resolução do conflito, retiram-se as formas e grau de 

cooperação costumeiras com a pessoa, atividade, instituição ou regime com o qual se está 

envolvido em conflito, ou então, negam-se novas formas de ajuda, produzindo uma ruptura n 

cotidiano. Para Gandhi, o que fez o poder do império britânico na Índia foi, mais do que a 

capacidade de domínio dos ingleses, a resignação dos indianos: “Não são tanto as espingardas 

britânicas como a nossa cooperação que são responsáveis pela nossa sujeição... O governo 

não tem nenhum poder fora da cooperação voluntária ou forçada do povo. A força que exerce 

é o nosso povo que a dá. Sem o nosso apoio, cem mil europeus não poderiam sequer ter um 

sétimo das nossas aldeias”. Gandhi usou a não-cooperação como instrumento para discutir e 

debater com o poder britânico que se negava a um acordo ou a uma tematização da questão da 

independência indiana. A marcha do sal foi realizada em 1930 e contou com milhares de 

manifestantes que desobedeciam frontalmente à proibição de fabricar o sal. Teve como 

conseqüência um encontro entre Gandhi e o vice-rei britânico nas Índias, no qual se 

encaminhou o Pacto de Nova Deli, assinado em 5 de março de 1931 e considerado um marco 

na constituição das liberdades civis. Desta forma, a mobilização cidadãos através de um ato 

de não-cooperação permitiu exercer uma coação sobre aqueles que têm o poder de decisão, 

permitindo um debate e posterior consenso.  

A não-cooperação pode-se realizar em três âmbitos: social, econômico e político. 

Um exemplo de não-cooperação social foi o acontecido em Holanda, por ocasião da invasão 

nazista. Um diretor de teatro, pressionado pela polícia política a declarar no palco que as 

cortinas só se abririam depois que os judeus evacuassem a sala, vu todos os presentes, judeus 

e não-judeus, retirarem-se do recinto! 

Um exemplo de não-cooperação econômica foi o movimento dos negros de 

Montgomery, Estados Unidos, em 1956. Por 382 dias recusaram-se a andar de ônibus, até 

conseguir a revogação  das leis discriminatórias que obrigavam os negros a ceder lugar para 

os brancos. Na linha de não-cooperação política pode-se lembrar a resistência contra a 

ocupação nazista na Dinamarca: quando oficiais alemães entravam em uma loja ou 

restaurante, todos faziam silêncio imediatamente ou se retiravam; às ordens de prender todos 

os judeus. Em 1943, a inteira população dinamarquesa colaborou em obstaculizar o plano 

nazista: dos 7.000 judeus dinamarqueses foram detidos 500. 

Já a intervenção não-violenta, como diz o nome, procura  intervir em alguma 

situação, porém de forma não-violenta. Fala-se de cinco categorias de métodos de intervenção 

não-violenta: intervenção psicológica, física, social, econômica e política. Um exemplo de 

intervenção psicológica é o jejum, utilizado por Gandhi para conseguir fazer parar as 

rivalidades entre hindus e muçulmanos –que infelizmente continuaram e provocaram a 

separação entre Índia e Paquistão e que até hoje continuam, agora travestidas no conflito da 

Caxemira. Na linha da intervenção física, pode-se lembrar os anti-segregacionistas de Martin 

Luther King, que praticaram a ocupação de meios de transporte durante seu movimento em 

1955-1956, impedindo que os brancos tomassem seu lugar. Exemplo de oração em protesto 

foi utilizado por Gandhi em Vykhom, para conseguir que os sacerdotes brâmanes deixassem 

de proibir que os intocáveis passassem na frente do templo. O gesto de Gandhi , ao tecer suas 



221 
 

próprias roupas em oposição às ordens instituídas de apena comprar tecidos ingleses, pode ser 

citado como um caso de intervenção econômica. 

Um terceiro caminho é o de mobilizar e suscitar o comprometimento das pessoas, 

contribuindo na construção e na formação de uma opinião pública para a paz. São os meios a 

serem utilizados: declarações formais, comunicações com uma audiência maior, 

representações de grupos, atos públicos simbólicos, pressões sobre indivíduos, peças teatrais e 

músicas, caminhadas, homenagem aos mortos, assembléias públicas e atos de retirar-se e 

renúncia. Porém, aqui, cabe destacar dois instrumentos de publicização: as manifestações e as 

campanhas. As manifestações podem servir para expressar um posicionamento –estar contra 

ou a favor de algo – ou um sentimento, ou, ainda, simplesmente informar. No contexto de 

monopólios culturais, esta ação de informar reveste-se de significado, como se viu em casos 

como o de Kosovo ou da Palestina: a comunidade internacional sabe realmente muito pouco 

do que acontece, dos sentimentos e posicionamentos das partes envolvidas ou dos grupos em 

ação em favor da paz. Já as campanhas se estruturam em torno de fins determinados, como 

por exemplo, a Campanha Pelo Tribunal Penal Internacional , objetivando obter da opinião 

pública um posicionamento. Aqui se trata de trabalhar na direção de criar consensos 

determinados sobre questões pontuais que afetam um grupo, país ou toda a humanidade. 

Nesta iniciação ao vasto e magnífico mundo da ação pacifista, é importante que o educador 

cuide de articular aspectos que são complementares, tais como o local e o global, o micro e o 

macro, a mudança pessoal e a transformação social, de forma que o desconhecimento de um 

destes elementos pode causar um desequilíbrio. 

Neste aprendizado da ação para a paz, cabe ao educador também incidir sobre: 

 

a) o desenvolvimento da auto-estima de cada um, como espaço, fundamento e 

condição para que se aposte em suas potencialidades; 

b) o acesso a informações, as quais possibilitam novas perspectivas sobre o 

mundo e novos enfoques de agir; 

c) a apropriação de metodologia de intervenção e transformação da realidade.  
 
A Educação Para A Paz, Novos Caminhos Para A Sociedade E A Educação 

Autores ligados às práticas educacionais oriundas da realidade latinoamericana 

têm levantado a questão do sentido da educação para a paz no, assim chamado Terceiro 

Mundo, como os questionamentos feitos pelo educador alemão Hermann Röhrs, que pergunta 

se a tematização da educação para a paz neste contexto não significa a bagatelização da fome 

e da miséria com a importação de bens sociais de luxo (RÖHRS, 1996, p. 23), ou pelo 

antropólogo e educador Carlos Rodrigues Brandão ao apontar para as vinculações ocorridas, 

durante a ditadura militar, entre a ideologia dominante e uma determinada compreensão de 

educação para a paz.  

Num momento, em que países como Brasil, Chile e Argentina, definiam-se 

algumas bases teóricas e metodológicas e buscavam-se algumas primeiras experiências do que 

mais tarde veio a ser chamada na América Latina de educação popular, órgãos internacionais 

e de ajuda humanitária, tais como a UNESCO ou a Aliança para o Progresso, patrocinaram a 

educação para a paz como forma de deter um trabalho crítico e politicamente conscientizador 

(BRANDÃO, 1995, p. 38). Neste contexto, este autor pergunta se as propostas de uma 

educação para a paz, ou de alternativas pedagógicas para uma cultura da paz, “representam 

avanços reais - porque, afinal, os tempos são outros -, ou uma revanche indevida - porque, 

afinal, algumas velhas ideias retornam sempre, sob novas roupas, com outros nomes?” 

(BRANDÃO, 1995, p. 42).  



222 
 

Além disso, a própria dinâmica que a educação para a paz tem assumido, nos 

últimos anos, aponta para uma multiplicidade de práticas e de sentidos que se configuram, não 

apenas plurais, mas, muitas vezes, conflitivos. Para o espanhol Xesús Jares, “ainda que pareça 

paradoxal, educar para a paz não é nem resulta algo harmonioso, isento de conflitos ou que 

incite unanimidade”. A primeira polêmica, para este autor, surge com a própria denominação 

a utilizar. São expressões sinônimas, educar para/sobre/em a paz, educar para/sobre/em a 

compreensão internacional; educar para/sobre/em os direitos humanos; educar para/sobre/em 

o desarme? Possuem os mesmos objetivos? Fundamentam-se nos mesmos conceitos? 

Utilizam os mesmos recursos e estratégias didáticas? Procedem de um mesmo devir histórico? 

(JARES, 1999, p. 6). A espanhola Beatriz Aguillera constata uma diferença de posturas frente 

à violência: um enfoque intimista, que busca evitar a guerra e os conflitos, buscando a 

harmonia; um enfoque que ela chama de conflitivo não-violento, que procura aprender a 

entrar nos conflitos e resolvê-los de forma positiva sem usar a violência, embora onde haja 

injustiça faça brotar o conflito, eventualmente reprimido; e um enfoque conflitivo violento, 

que busca resolver, a todo custo, o conflito, se necessário com violência (AGUILLERA, s.d., 

p. 34).  

Assim a questão metodológica da educação para a paz apresenta-se como 

fundamental. Não basta apenas tematizar a educação para a paz, é necessário perguntar sobre 

qual metodologia ela se inspira. Especialmente, faz-se necessário confrontar estes sentidos 

com os desenvolvimentos do pensamento filosófico contemporâneo, especialmente com a 

posição de negação das estruturas estáveis do ser, às quais o pensamento deveria ater-se para 

fundar-se em certezas que não sejam precárias, conhecida como crise da metafísica. É preciso 

examinar se certa desconfiança e ceticismo em relação à educação para a paz não proviria de 

sua ligação quase visceral com a metafísica. Trata-se, portanto, de pensar o sentido da  

educação para a paz na crise da metafísica, constituindo-a sem a necessidade de recurso a um 

transcendental. Entendemos como pensamento pós-metafísico aquele que procura transcender 

as quatro características apontadas por Habermas para o pensamento metafísico, quais sejam, 

o pensamento de identidade, o idealismo, a prima philosophia como filosofia da consciência e 

o conceito forte de teoria (HABERMAS, 1990-b, p. 39- 42). Uma racionalidade de tipo 

comunicativa conduz a valorizar a ação linguística onde dois ou mais sujeitos, através da 

linguagem e da argumentação, estabelecem um consenso racional, transformando a educação 

para a paz numa instância argumentativa por excelência, ao mesmo tempo em que se constitui 

como um instrumento formador da competência comunicativa. Aqui, novamente o conceito 

individualizado e subjetivista de paz é substituído por uma noção intersubjetiva - sujeitos que 

estabelecem acordos -, resgatando a noção de pacto subjacente na etimologia da palavra paz.  

Discutir limites à cultura de violência ou alternativas para a paz, exercitar a resolução não-

violenta de conflitos, possibilitar a retomada do diálogo numa situação assimétrica ou criar 

uma situação argumentativa num contexto de indiferença são ações que, destituídas de toda 

teleologia, tornam-se elas mesmas presentificadoras da paz para a qual se pretende educar. A 

racionalidade comunicativa nos faz compreender que não há outra saída para a questão da 

violência e da paz, senão, sempre de novo, negociar e obter consensos. A partir dessas 

considerações, a educação para a paz revela-se como um caminho de potencialidades, de 

forma que as expectativas a ela atribuídas - exigência indiscutível do nosso tempo, tarefa 

mundial, componente constitutivo dos programas escolares - não estão equivocadas.                                                          

 A educação para a paz apresenta-se como uma tarefa a ser empreendida - e neste 

sentido não é em nada absurda a proposta da campanha global de educação para a paz de 

incluir nos currículos escolares a educação para a paz – não necessariamente como disciplina 

–, ao mesmo tempo em que se mostrou como novo foco capaz de renovar a educação e a 

escola no seu conjunto. A investigação realizada mostrou, no Brasil, que não é proibido 

sonhar - ou anunciar - com o surgimento de centros de educação para a paz, nos mais diversos 



223 
 

níveis, também em nível universitário, como acontece já em diversos países da Europa e da 

América do Norte, concretizando a proposta, levantada por Hermann Marcelo Rezende 

Guimarães Educação Porto Alegre – RS, ano XXIX, n. 2 (59), p. 329 – 368, Maio/Ago. 2006 

364 Röhrs, de organizar uma escola-modelo, dedicada centralmente a questões de educação 

para a paz.  

Também não é proibido anunciar - ou sonhar - que as escolas brasileiras, no seus 

esforços de renovação, incluam a paz e a educação para a paz como um dos seus focos ou 

centros organizadores, a partir do qual se reestruturam as vivências escolares. Isto traria várias 

possibilidades, como redesenhar o imaginário da escola como centro irradiador e núcleo 

polarizador de ações de paz e não-violência, uma escola que, no processo de mudança de uma 

cultura de violência para uma cultura de paz, seja um sinal denso de que outro mundo é 

possível. Ou introduzir como interlocutores e parceiros privilegiado quem está operando a paz 

- o movimento pacifista -, de forma que a escola participe dos movimentos pela paz e não-

violência e transformando-os em interlocutores permanentes da comunidade escolar.  

Também permitirá estruturar, a partir da não-violência, as relações escolares - 

com uma outra forma de exercício do poder, uma nova visão de autoridade, uma visão nova 

para os conflitos -, assim como desenvolver mecanismos de vigilância e autocrítica sobre a 

produção cultural da violência exercida pela escola. A escola, centro de promoção da paz, 

assume a paz como uma temática central e unificadora, o que levanta a questão da 

reestruturação do currículo, assumindo explicitamente a educação para a paz e a não-violência 

no coração mesmo do currículo, isto é, no conjunto das vivências praticadas na escola. 

Também inclui na lista de habilidades e competências da escola uma nova preocupação: a 

capacitação de lideranças para a paz, como forma de expressão do apoio da escola ao 

protagonismo juvenil, a aposta na múltipla potencialidade de ação da juventude, superando 

toda tutela.  

Também para a educação não formal, a educação para a paz apresenta uma série 

de caminhos possíveis, especialmente na sustentação do protagonismo infantojuvenil para os 

direitos humanos, a cidadania e paz. Não estarão diversas instituições da sociedade - como as 

comunidades religiosas, os sindicatos, os clubes, e associações de bairro - necessitando de 

formas novas para mobilizar seus quadros jovens? A superação das desconfianças metafísicas 

abre a possibilidade para que a sociedade, como um todo, tire as consequências disto e veja na 

educação para a paz um caminho de democracia, implementando-a em diversas instâncias. 

Por que não pensar em programas de resolução de conflitos na formação de policiais ou 

juízes? Nestes campos, a educação para a paz pode valer-se de duas mediações que a 

visibilizem: os círculos de cultura de paz e as oficinas da paz.  

 

7. Comentários do grupo, destaques, descobertas, questionamentos.  

8. Pontualizações do facilitador salientando os seguintes aspectos:  

a) As três formas de ação não-violenta: a não cooperação, a intervenção não-violenta e a 

publicização das ações pela paz; 

 b) A contribuição da educação par a paz; o desenvolvimento da autoestima, a partilha de 

informações e a formação metodológica. 

 

QUARTO MOMENTO: SÍNTESE 

9. Trabalho em grupos, com papelógrafo:  

a) Quase os princípios metodológicos para a construção de programas de ação para a paz? 

10. Plenário. 

11. Pontualizações do facilitador.  

 

QUINTO MOMENTO: RECONSTRUÇÃO DA PRÁTICA 



224 
 

12. Divisão em subgrupos de acordo com os núcleos de ensino AZC. Cada grupo de 

educadores planejará uma ação em cultura de paz  para por em prática em seus respectivos 

núcleos de ensino.                         

13. Plenário 

14. Pontualizações do facilitador. 

 

SEXTO MOMENTO: AVALIAÇÃO 

5.  Espontânea: Ideais e sugestões trazidas pela oficina.  

 

SÉTIMO MOMENTO: CONFRATERNIZAÇÃO 

16. Música Por um dia de graça, de Luiz Carlos da Vila. 

Um dia, meus olhos ainda hão de ver                                                                                                    

Na luz do olhar do amanhecer                                                                                                               

Sorrir o dia de graça                                                                                                                   

Poesias, brindando essa manhã feliz                                                                                                         

Do mal cortado na raiz                                                                                                                           

Do jeito que o mestre sonhava 

O não chorar                                                                                                                                             

E o não sofrer se alastrando                                                                                                               

No céu da vida, o amor brilhando                                                                                                         

A paz reinando em santa paz                                                                                                                                                         

Em cada palma de mão, cada palmo de chão                                                                                                

Semente de felicidade                                                                                                                            

O fim de toda a opressão, o cantar com emoção 

Raiou a liberdade                                                                                                                              

Chegou o áureo tempo de justiça                                                                                                            

Ao esplendor, do preservar a natureza                                                                                          

Respeito a todos os artistas                                                                                                                      

A porta aberta ao irmão                                                                                                                        

De qualquer chão, de qualquer raça                                                                                                    

O povo todo em louvação                                                                                                                           

Por esse dia de graça 

 

MATERIAL NECESSÁRIO: Cópias do material teórico utilizado; papelógrafo; canetas 

hidrográficas; papel, pincéis e tintas; aparelho de som e música ao fundo; CD com música Por 

um dia de graça.. 

BIBLIOGRAFIA:  

DREW, Naomi. A paz também se aprende. São Paulo: Gaia, 1990. 

GUIMARÃES, Marcelo Rezende. Educação para a paz; sentidos e dilemas. Caxias do Sul: 

EDUCS, 2005. 

___________________________. Cidadãos do presente: crianças e jovens na luta pela paz. 

São Paulo: Saraiva, 2202.  

 

 



225 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



226 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


