
DA PATRíSTICA A ESCOLÁSTICA 

Vicente Eduardo Sousa e Silva 

1. A HERANÇA CLÁSSICA 

Exegi monumentum aere perennius 
Regalique pyramidum, altius, 
Quod non imber edax, non Aquilo impotens 
Possit diruere, aut innumerabilis 
Annorum series et fuga temporum. 
Non omnis moriar. (1) 

A lapidar ode de Horácio parece transcender o próprio signi­
ficado para expressar a imortalidade da cultura romana. Quando 
as fronteiras de Roma, centro do universo ao tempo da morte de 
Marco Aurélio, atingiram o pináculo da sua curva ascensional, es­
tendiam-se da península ibérica ao longo do Reno e para além do 
Danúbio. Alcançavam a Grã-Bretanha, contornavam o norte da 
África, avançavam sobre o Cáucasso e batiam às portas da Pátria. 

Consolidado então o domínio sobre o meio-mundo, as águias 
romanas desovam sobre as terras conquistadas e o latim, claro, har­
monioso e preciso, depositário das verdades fundamentais da filosofia 
e dos mistérios divinos da fé cristã, desdobra-se generoso nas línguas 
românicas. Por conseguinte, todo o acervo cultural da antiguidade, 
emanado na sua essência da Grécia, - Graecia capta ferum victorem 
cepit - dern.ma-se sobre o mundo ocidental cristão, absorvido pela 
Igreja após o declínio do Império o Tornam-se pois herdeiros desse 
tN.nancial clássico os Santos Padres nos primórdios do primeiro mi­
lênio e os Doutores da Igreja em plena Idade Média. 

1 Horácio, Ode III, 30 o 

Revo de Letras, Fortaleza, 13 (112) - jano/dez. 1988 201 



A Patrística e a Escolástica portanto moldaram um colossal 
sistema filosófico teológico que ainda hoje persiste incólume e imortal 
como a verdade. De um lado, o talento de Agostinho de Hipona 
cuja doutrina preconiza o triunfo da cidade de Deus; do outro, o 
gênio de Tomás de Aquino que sintetiza magistralmente: ''a única 
contemplação que pode exaurir todas as exigências do pensamento, 
e que por isso pode tornar repleta a alma de felicidade, é a 
contempiação de Deus . '' Assim ambas as fases se integram e se com­
pletam pela magnitude da doutrina. 

2. A PATRíSTICA: CLASSIFICAÇÃO E CONCEITO 

A Patrística, gênese da literatura cristã, representa a expressão 
da fé dos denomim,dos Santos Padres da Igreja, teólogos de excep­
cional saber e de reconhecida santidade. Construtores da teologia 
católica e mestres da doutrina cristã, floresceram entre os séculos 
11 e VIII. 

Melchior Cano (2) c.ssim os caracteriza: 

1 . Ortodoxia doutrinária; 
2. Santidade de vida; 
3. Reconhecimento, ao menos indireto, por parte da 

Igreja; 
4. Antiguidade. 

Alguns autores restringem a Patrística até a época do Concílio 
de Calcedônia (451), enquanto a maioria a prolonga até os séculos 
VII e VIII. Costuma-se portanto distinguir m. Patrística três pe­
ríodos: 

1 . Do século 11 ao Concílio de Nicéia (325); 
2. Daí, fase do apogeu, até o Concílio de Calcedônia 

(451); 
3 . Período de transição para c. Escolástica. Séculos VII 

e VIII. 

Vencido o paganismo (Edito de Constantino, 313) a Igreja 
concentra a sua atividade nas próprias doutrinas. As heresias sur­
gidas então, como o arianismo, o maniqueísmo, o pelagianismo, o 
donatismo, o nestorianismo e outras, ensejaram o despontar dos apo­
logistas da fé no •·ampo filosófico quanto no teológico. 

2 . Apud A. HAMMAN, Os Padres da Igreja. 

202 Rev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan./dez. 1988 

Conquanto a filosofia patrística não tenha alcançado um corpo 
sistemático e uno, desenvolveu-se amplamente no que conccrnc uo 
dogma, às questões morais, ao fim do homem, às virtudes, à cxis­
têncü., à natureza e atributos de Deus, sua relação com o mundo , 
à graça, à natureza da alma e suas faculdades. 

Ademais, o escopo principal dos Santos Padres consistia em 
defender o Cristianismo das nascentes heresias que tentavam contra· 
ditar o dogma e contaminar a pureza da fé. Então, já o velho paga· 
ni~mo recolhia contra a nova religião todas as forças que ainda lhe 
restavam, opondo-lhe o Cristianismo, ora o sangue dos mártires, ora 
h palavra dos apologi~tas. Expositores do dogma, recorrem à razão 
todas as vezes que esta lhes serve de esteio à doutrina, usando assiDJ 
as mesmas armas da filosofia adversária. 

Num mundo saturado de cultura helênica, os Padres vazavan 
suas idéias nos moldes clássicos dos filósofos gregos, morment1 
Platão, pela semelhança de seus ensinamentos morais e teológico: 
com os preceitos evangélicos. Foi porém a filosofia helênica a per 
feiçoada e sublimada pelas novas idéias e definitivamente assentado 
novos conceitos sobre Deus, sua providência, a imortalidade da alma 
a lei moral, a finalidade de universo e muitos outros. 

3. OS SANTOS PADRES 

Durante os quatro primeiros séculos, os Santos Padres cons< 
lidam a crescente vitória da doutrina legada pelos apóstolos. A 
conquistar Roma e o Império, o cristianismo vai paulatinament 
extirpar o paganismo e salvar a herança do pensamento antigo. 

As obras desses escritores balizam as diversas etapas da pen 
tração cristã. Os apologistLs despontam como vanguardeiros da f 
enquanto os alexandrinos, africanos oriEntais e ocidentais montai 
c..E contornos da teologia e filosofia cristãs cuja m<.turidade emergi 
no século IV, para atingir o apogeu em pleno século XIII. 

Remontemos ora aos primeiros séculos para evocar os ma 
importwtes escritores dessa fase entre Santos Padres ou não. 

S. Justino (166), nascido em Naplusa na Galiléia, mártir. f 
critor leigo, autor de duas Apologias e do Diálogo com o judeu Trijli 
é o mais destacado apologista do século li. ''O cristiwismo pa 
ele não é, antes de tudo, uma doutrina, porém, uma pessoa: o Ver· 
encarnado e crucificado em Jesus". 

Sto. Irineu (200), da Asi<. Menor, Bispo de Lião, distinguiu 
cGmO uma das primeiras vozes a opor-se ao nascente racionalisr 
gnóstico. Insurgiu-se contra as divisões na Igreja, tendo como non 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan./dez. 1988 2 



A Patrística e a Escolástica portanto moldaram um colostwl 
sistema filosófico teológico que ainda hoje persiste incólume e imortul 
c.:omo a verdade . De um lado, o talento de Agostinho de Hip01111 
cuja doutrina preconiza o triunfo da cidade de Deus; do outro, o 
gênio de Tomás de Aquino que sintetiza magistralmente: ''a únic 
contemplação que pode exaurir todas as exigências do pensamento, 
e que por isso pode tornar repleta a alma de felicidade, é n 
contemplação de Deus." Assim ambas as fases se integram e se com 
p!etam pela magnitude da doutrina. 

2. A PATRfSTICA: CLASSIFICAÇÃO E CONCEITO 

A Patrística, gênese da literatura cristã, representa a expressão 
da fé dos denomim,dos Santos Padres da Igreja, teólogos de excep­
cional saber e de reconhecida santidade. Construtores da teologiu 
católica e mestres da doutrina cristã, floresceram entre os séculos 
li e VIII. 

Melchior Cano (2) c.ssim os caracteriza: 

1 . Ortodoxia doutrinária; 
2. Santidade de vida; 
3. Reconhecimento, ao menos indireto, por parte da 

Igreja; 
4. Antiguidade. 

Alguns autores restringem a Patrística até a época do Concílio 
de Calcedônia (451), enquanto a maioria a prolonga até os séculos 
VII e VIII. Costuma-se portanto distinguir m. Patrística três pe­
ríodos: 

1 . Do século II ao Concílio de Nicéia (325); 
2. Daí, fase do apogeu, até o Concílio de Calcedônia 

(451); 
3 . Período de transição para á Escolástica. Séculos VII 

e VIII. 

Vencido o paganismo (Edito de Constantino, 313) a Igreja 
concentra a sua atividade nas próprias doutrinas. As heresias sur­
gidas então, como o arianismo, o maniqueísmo, o pelagianismo, o 
àonatismo, o nestorianismo e outras, ensejaram o despontar dos apo­
logistas da fé no campo filosófico quanto no teológico. 

2. Apud A. HAMMAN, Os Padres da Igreja. 

202 Rev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan,fdez. 1988 

Conquanto a filosofia patrística não tenha alcançado um corpo 
~dstemático e uno, desenvolveu-se amplamente no que concerne ao 
dogma, às questões morais, ao fim do homem, às virtudes, à exis­
têncü., à natureza e atributos de Deus, sua relação com o mundo, 
à graça, à natureza da alma e suas faculdades. 

Ademais, o escopo principal dos Santos Padres consistia em 
defender o Cristianismo das nascentes heresias que tentavam contra­
ditar o dogma e contaminar a pureza da fé . Então, já o velho paga­
ni~mo recolhia contra a nova religião todas as forças que ainda lhe 
restavam, opondo-lhe o Cristianismo, ora o sangue dos mártires, ora 
h palavra dos apologi!'tas. Expositores do dogma, recorrem à razão 
todas as vezes que esta lhes serve de esteio à doutrina, usando assim 
&s mesmas armas da filosofia adversária. 

Num mundo saturado de cultura helênica, os Padres vazavam 
suas idéias nos moldes clássicos dos filósofos gregos, mormente 
Platão, pela semdhança de seus ensinamentos morais e teológicos 
com os preceitos evangélicos. Foi porém a filosofia helênica aper­
feiçoada e sublimada pelas novas idéias e definitivamente assentados 
novos conceitos sobre Deus, sua providência, a imortalidade da alma, 
a lei moral, a finalidade de universo e muitos outros. 

3. OS SANTOS PADRES 

Durante os quatro primeiros séculos, os Santos Padres conso­
lidam a crescente vitória da doutrina legada pelos apóstolos. Ao 
conquistar Roma e o Império, o cristianismo vai paulatinamente 
extirpar o paganismo e salvar a herança do pensamento antigo. 

As obras desses escritores balizam as diversas etapas da pene­
tração cristã. Os apologisü.s despontam como vanguardeiros da fé, 
enquanto os alexandrinos, africanos orkntais e ocidentais montam 
vE contornos da teologia e filosofia cristãs cuja maturidade emergirá 
no século IV, para atingir o apogeu em pleno século XIII. 

Remontemos ora aos primeiros séculos para evocar os mais 
importantes escritores dessa fase entre Santos Padres ou não. 

S. Justino (166), nascido em Naplusa na Galiléia, mártir. Es­
critor leigo, autor de duas Apologias e do Diálogo com o judeu Trifão, 
é o mais destacado apologista do século li. ''O cristiwismo para 
ele não é, antes de tudo, uma doutrina, porém, uma pessoa: o Verbo 
encarnado e crucificado em Jesus". 

Sto. Irineu (200), da As ia Menor, Bispo de Lião, distinguiu-se 
como uma das primeiras vozes a opor-se ao nascente racionalismo 
gnóstico. Insurgiu-se contra as divisões na Igreja, tendo como norma 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (1/2) - jan./dez. 1988 203 



o Ubi Ecclesia, ibi Spiritus. Seu Adversus Haereses representa um 
marco na história da Igreja. 

Oríg.::nes (185-254), alexandrino, autor de Hexapla, primeiro 
monumento da crítica cristã. Embora certas c..firmações, como a 
crença na eternidade da matéria e na preexistência das almas, tenham 
sido condenadas, defendeu porém, veementemente a transcendência 
divina, a espiritualidade e a liberdade da alma. 

Sto. Atanásio (299-373), do Egito, bispo de Alexandria. Deno­
minado malho do arianismo, defendeu energicamente a divindade 
de Cristo, solenemente definida no Concílio de Nicéia. Figura des­
roncertante dos Padres da Igreja, sobre ele Lyantey dizia: ''Não se 
constrói um império com donzelas". Atanásio o fez com a virilidade 
que lhe era característica. 

Sto. Efrém (306-373), de Nísipi na Mesopotâmia, aclamado 
como a Harpa do Espírito Santo, e excelso poeta mariano; 

S. Cirilo de Alexandria (370-373), muito celebrado pelo Sermão 
em louvor à Mãe de Deus. 

Sto. Hilário de Poitiers (367), da Gália, "uma Itália muito mais 
que uma província" no dizer de Plínio. ''A Trindade", obra-prima 
do Bispo de Poitiers, monumento teológico que lhe assegurou o título 
de Doutor d!J Igreja, "borda o mistério divino em sua profunda e 
completa dimensão. Afirmava ser a própria palavra pouco hábil para 
''explicar os mistérios inenarráveis e expor aos riscos decorrentes 
do uso da linguagem humana esses mistérios que deveriam ser con­
servados no íntimo de nossas almas." 

Exilado, escrevia: "Estou alegre em minha prisão, porque a pa­
lavra de Deus não pode se1 aprisionada. " Dele é essa sublime pro­
fissão de fé: 

204 

''Jamais cairei no ridículo e na impiedade de me esta­
belecer juiz de tua onipotênciá. e de teus mistérios, de 
fazer meu frágil conhecimento passar à frente da noção 
verdadeira de tua infinitude e da fé em tua eternidade. " 
"A palavn. humana, fraca e imperfeita, não cega os sen­
tidos de minha natureza em relação a ti, a ponto de re­
duzir minha fé ao silêncio ... " 
"Quando fixei teu céu com os fracos olhos da minhá. luz, 
pensei que ele não podia deixar de ser o teu céu. 
Quando considero as órbitas estrelares, a sucessão dos 
anos, as estrelas da primavera, a estrela do norte, a es­
trela da manhã, o céu onde cada astro desempenha seu 
papel específico, é a ti que descubro, ó Deus, nesse 
mundo celeste, que minha inteligência não podo 
abranger." 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (1/2) - jan./dez. 1988 

S. Leão Magno (461), da Toscana, Papa. Seu sobrenome de­
corre tanto da força dogmática da própria obra como da firmeza com 
que sustentou o decadente império do Ocidente; 

S. Gregório Magno (540-604), natural de Roma, Papa, intro­
doutor do canto que leva seu nome na liturgia da Igreja. Bossuet 
considera-o "o modelo perfeito de como se governa a Igreja"; 

Sto. Isidoro (560-636), nascido em Cartagena, Bispo de Sevilha. 
Foi o último Padre da Igreja do Ocidente. Seu sé.ber enciclopédico 
valeu-lhe a dmiração da Idade Média que lhe conferiu o título de 
''doutor insigne". Suas Etimologias ou Origens, enciclopédica de 
todos os conhecimentos, foram um dos livros mais transcritos e mais 
lidos. 

Avultam porém, sobre os demais, os Padres da Igreja Oriental, 
Basílio, Gregório Nazianzeno e Toão Crisóstorno. Pela Igreja Oci­
dental, os três pólos do humanismo cristão, Ambrósio, Jerônimo e 
Agostinho. Os Padres gregos dedicaram-se preferentemente às ques­
tões especulativas e teológicas, enquanto os latinos ativeram-se mais 
aos problemas morais, disciplinares e políticos. 

4. SANTOS PADRES DA IGREJA ORIENTAL 

S . Basílio Magno (369). Bispo de Cesaréia da Caoadócia. Deno­
minado de "o romano entre os gregos" pela precisão e clareza de 
doutrina. distinguiu-se sobremodo pelo que escreveu a respeito da 
Santíssima Trindade, sendo também de sua autoria a obra Hexa­
émero, duas regras monásticas e muitos sermões. 

Assinale-se do autor o conteúdo dessa lição social: 

''E tu, que vais ocultando todos os bens nas dobras de 
uma avareza insaciável, julgas não prejudicar ninguém, 
deixando na privação tantos infelizes?" 
"Ao faminto pertence o pão que guardas." 
"Ao miserável, o dinheiro que guardas escondido". 

S. Gregório Nazianzeno (330-379), Bispo de Constantinopla. 
Pela magnífica exposição de doutrina trinitária mereceu o títnlo de 
teólogo. De inflamada eloqüência, escreveu dezenas de brilhantes 
discursos, sendo cinco teológicos. 

S. João Crisóstomo (349-407), de Antioquia, Bispo de Constan-
tinopla. Pregador insuperável. a eloqüência lhe valeu o sobrenome 
que a posteridade lhe conferiu: "boca de ouro". Sua obra, de caráter 
predominantemente pastoral, tende mais para o racionalismo que para 
o misticismo. Destacou-se pelos escritos sobre a Eucaristia, pelos Co­
mentários a respdto dos livros bíblicos e pelos Sermões. 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (1/2) - jan.tdez. 1988 205 



o Ubi Ecclesia, ibi Spiritus. Seu Adversus Haereses representa um 
marco na história da Igreja. 

Orígenes (185-254), alexandrino, autor de Hexapla, primeh·o 
monumento da crítica cristã. Embora certas ;;.firmações, como 11 

crença na eternidade da matéria e na preexistência das almas, tenhum 
sido condenadas, defendeu porém, veementemente a transcendênciu 
divina, a espiritualidade e a liberdade da alma. 

Sto. Atanásio (299-373), do Egito, bispo de Alexandria. De no 
minado malho do arianismo, defendeu energicamente a divindodc 
de Cristo, solenemente definida no Concílio de Nicéia. Figura dcs 
çoncertante dos Padres da Igreja, sobre ele Lyantey dizia: ''Não s 
constrói um império com donzelas". Atanásio o fez com a virilidu<.lc 
que lhe era característica. 

Sto. Efrém (306-373), de Nísipi na Mesopotâmia, aclamado 
como a Harpa do Espírito Santo, e excelso poeta mariano; 

S. Cirilo de Alexandria (370-373), muito celebrado pelo Sermão 
em louvor à Mãe de DeTts. 

Sto. Hilário de Poitiers (367), da Gália, "uma Itália muito mais 
que uma província" no dizer de Plínio. ''A Trindade'', obra-primu 
do Bispo de Poitiers, monumento teológico que lhe assegurou o título 
de Doutor d'1 Igreja, :.borda o mistério divino em sua profunda c 
completa dimensão. Afirmava ser a própria palavra pouco hábil paru 
''explicar os mistérios inenarráveis e expor aos riscos decorrentes 
do uso da linguagem humana esses mistérios que deveriam ser con­
servados no íntimo de nossas almas." 

Exilado, escrevi<'.: "Estou alegre em minha prisão, porque a pa­
lavra de Deus não pode ser aprisionada." Dele é essa sublime pro­
fissão de fé: 

204 

''Jamais cairei no ridículo e na impiedade de me esta­
belecer juiz de tua onipotêncü, e de teus mistérios, de 
fazer meu frágil conhecimento passar à frente da noção 
verdadeira de tua infinitude e da fé em tua eternidade. " 
"A palavn humana, fraca e imperfeita, não cega os sen­
tidos de minha natureza em relação a ti, a ponto de re­
duzir minha fé ao silêncio ... " 
"Quando fixei teu céu com os fracos olhos da minhc. luz, 
pensei que ele não podia deixar de ser o teu céu. 
Quando considero as órbitas estrelares, a sucessão dos 
anos, as estrelas da primc.vera, a estrela do norte, a es­
trela da manhã, o céu onde cada astro desempenha seu 
papel específico, é a ti que descubro, ó Deus, nesse 
mundo celeste, que minha inteligência não pode 
abranger." 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan./dez. 1988 

S. Leão Magno ( 461), da Toscana, Papa. Seu sobrenome de­
corre tanto da força dogmática da própria obra como da firmeza com 
que sustentou o decadente império do Ocidente; 

S. Gregório Magno (540-604), natural de Roma, Papa, intro­
doutor do canto que leva seu nome na liturgia da Igreja. Bossuet 
considera-o "o modelo perfeito de como se governa a Igreja''; 

Sto. lsidoro (560-636), nascido em Cartagena, Bispo de Sevilha. 
Foi o último Padre da Igreja do Ocidente. Seu sé.ber enciclopédico 
valeu-lhe a dmiração da Idade Média que lhe conferiu o título de 
''doutor insigne". Suas Etimologias ou Origens, enciclopédica de 
todos os conhecimentos, foram um dos livros mais tr<1nscritos e mais 
lidos. 

Avultam porém, sobre os demais, os Padres da lgrejc. Oriental, 
Rasílio, Gregório Nazianzeno e Toão Crisóstomo. Pela Igreja Oci­
dental, os três pólos do humc.nismo cristão, Ambrósio, Jerônimo e 
Agostinho. Os Padres gregos dedicaram-se preferentemente às ques­
tões especulativas e teológicas, enquanto os latinos ativeram-se mais 
aos problemas morais, disciplinares e políticos. 

4. SANTOS PADRES DA IGREJA ORIENTAL 

S. Rasílio Magno (369). Bispo de Cesaréia da Canadócia. Deno­
minado de "o romano entre os gregos" pela precisão e clareza de 
doutrina. distinguiu-se sobremodo pelo que escreveu a respeito da 
Santíssima Trindade, sendo tE.mbém de sua autoria a obra Hexa­
émero, duas regras monásticas e muitos sermões. 

Assinale-se do autor o conteúdo dessa lição social: 

''E tu, que vais ocultando todos os bens nas dobras de 
um& avareza insaciável, julgas não prejudicar ninguém, 
deixando na privação tantos infelizes?" 
"Ao faminto pertence o pão que guardas . " 
"Ao miserável, o dinheiro que guardas escondido". 

S. Gregório Nazianzeno (330-379), Bispo de Constantinopla. 
Pela magnífica exposição de doutrina trinitária mereceu o títnlo de 
teólogo. De inflamada eloqüência, escreveu dezenas de brilhantes 
discursos, sendo cinco teológicos. 

S. João Crisóstomo (349-407), de Antioquia, Bispo de Constan­
tinopla. Pregador insuperável. a eloqüência Ih~ valeu o sobrenome 
que & posteridade lhe conferiu: ''boca de ouro". Sua obra, de caráter 
predominantem~nte pastoral, tende mais para o racionalismo que para 
o misticismo. Destacou-se pelos escritos sobre a Eucaristia, pelos Co­
mentários a respdto dos livros bíblicos e pelos Sermões. 

Etev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan./dez. 1988 205 



5. SANTOS PADRES DA IGREJA OCIDENTAL 

Sto. Ambrósio (340-397), nascido em Treves. Encabeça a ga­
leria dos expoentes da época de ouro da literaturr. cristã. 

Depois de governar a Itália setentrional na Lombardia, foi es­
colhido bispo de Milão. Pastor e mestre do seu povo, orador e juristr., 
defendeu com intrepidez a Igreja dos avanços do paganismo e das 
afrontas dos arianos. 

Acredita-se que suas homilias muito concorreram para a con­
versão de Sto. Agostinho. Credita-se-lhe o mérito de haver intro­
duzido o canto dos salmos na liturgia da Igreja Católica. Suas pre­
gações e escritos versam sobre temas apologéticos e místico-morali­
zantes. 

A propósito, escute-se do pastor a mem:agem social: 

''Aliás. não são os teus bens que distribuis ao pobre, 
são apenas os deb que lhe destinas. Pois o que fazes 
é usurpar só para teu uso o que é dado a todos e para 
ser utilizado por todos. A terra pertence a todos e não 
aos ricos . . . " 

De Officiis Ministrorum sobressai como sua obra-prima. Autor 
de Comentários ao Gênesis, atribui-se-lhe também o Te Deum, mag­
nífico hino de gratidão e louvor a Deus. 

Façamos uma pausa para escutar o esplêndido canto de ação 
de graças. À semelhança dos sé.lmos bíblicos, o poema ambrosiano 
ecoa com ressonâncias divinas como a expressão mais pura do amor 
a seu Criador: 

206 

Te Deum laud&mus: te Dominum confitemur. 
Te asternum Patrcm omnis terra veneratur. 
Tibi omnec; Angeli, tibi coeli et universae Potestates: 
Tibi Cherubim et Seraphim incessabili voce proclamant: 
Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus S&baoth. 
Pleni sunt coeli et terra majestatis gloriae tuae. 
Te gloriosus Apostolorum chorus: 
Te prophetarum laudabilis numerus. 
Te Martyrum candidatus laudat exercitus. 
Te per orbem terrarum sancta confitetur Ecclesia: 
Patrem immensae majestatis: 
Venerandum tuum verum, et unicum Filium. 
Sanctum quoque Par&clitum Spiritum, 
Tu Rex gloriae, Christe. 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan./dez. 1988 

Tu Patris sempiternus es Filius. 
Tu ad liberandum suscepturus hominem, 
non horruisti Virginis uterum. 
Te ergo quacsumus, tuis famulis subveni: 
quos pretioso sanguine redemisti . 
In te, Domine, speravi: ncn confundar in aeternum. 

S. Jerônimo ( 420), nascido m. Dalmácia. Surge mais uma das 
pilastras da lgr-:::ja. Vir trilinguis, exegeta, historiador, retórico, dia­
lético, sobressai como o mais erudito dos Santos P'ldres. 

Sacerdote, abrsça a vida ascética e vive por vários anos no 
deserto siríaco de Cálcide, onde aprende o hebraico para estudar a 
Sagrada Escritura no original. Sm. tradução do hebraico e do ara­
mdco para o latim do Antigo e Novo Testamento resultou na Vulgata, 
Bíblia oficial do Cristianismo. Isto consagrou-o como Doutor das 
Sagradas Escrituras. 

A ele também devemos a primeira história da literatura cristã, 
De viris illustribus, onde alude a cento e trinta escritores da época, 
n(;m todos cristãos. Dá seqüência também à Crônica de Eusébio, 
pai da historiografia eclesiástica, traduz as obras de Orígenes e as 
de Dídimo. Homilias e cartas primorosas alinham-se entre suas 
~tividades literárias. 

Como exemplo da sua obra. apresentamos um excerto do latim 
dli. Vulgata para o cristão sedento da mensagem divina: 

"In mense autem sexto missus est Angelus Gabriel a 
Deo in civitatem Galilaeae. cui nomen Nr.zareth, ad vir­
ginem desponsatam viro, cui nomen erat Ioseph, de domo 
David, et nomen virginis Maria. Et ingressus Angelus ad 
eam dixit: Ave, gratia plena, Dominus tecum, ben~dicta 
tu in mulieribus. Quae, cum audisset. turbata est in ser­
mone eius et cogitabat qualis esset ista salutatio. Et ait 
Angelus ei: Né timeas, Maria; invenisti enim gratiam 
apud Deum: ecce concipies in utero et paries filium et 
vocabis nomen eius I esum. 
• o ••• o o •••••• o o ••• o •• o ••• o o •••••• o •• o ••• o •••• o o. 

Dixit autem M&ria ad Angelum: Quomodo fiet istud, 
quoniam virum non cognosco? Et respondens Angelus 
dixit ei: Spiritus Sanctus in te, et virtus Altissimi obum­
brr.bit tibi . 
o. o •• o ••• o •• o o o • • o o •• o o o •• o. o. o ••••••••••••• •• • o 

Dixit autem Maria: Ecce ancilla Domini, fiatmihi secun­
dum verbum tu um. Et discessit ab illa Angelus". (Luc. 
I, 26-38). 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (1/2) - jan./dez. 1988 207 

~~!Ji.~," 
;;:,.. """"' --



5. SANTOS PADRES DA IGREJA OCIDENTAL 

Sto. Ambrósio (340-397), nascido em Treves. Encabeça a gu· 
leria dos expoentes da época de ouro da literatur~> cristã. 

Depois de governar a Itália setentrional na Lombardia, foi cs 
colhido bispo de Milão. Pastor e mestre do seu povo, orador e jurislh, 
defendeu com intrepidez a Igreja dos avanços do paganismo e dus 
afrontas dos arianos. 

Acredita-se que suas homilias muito concorreram para a con­
versão de Sto. Agostinho. Credita-se-lhe o mérito de haver intro 
duzido o canto dos salmos na liturgia da Igreja Católica. Suas pre­
gações e escritos versam sobre temas apologéticos e místico-morali­
zantes. 

A propósito, escute-se do pastor a mem:agem social: 

''Aliás. não são os teus bens que distribuis ao pobre, 
são apenas os deb que lhe destinas. Pois o que fazes 
é usurpar só par11 teu uso o que é dado a todos e para 
ser utilizado por todos . A terra pertence a todos e não 

o , 

aos ncos ... 

De Officiis Ministrorum sobressai como sua obra-prima. Autor 
de Comentários ao Gênesis, atribui-se-lhe também o Te Deum, mag­
nífico hino de grc;tidão e louvor a Deus. 

Façamos uma pausa para escutar o esplêndido canto de ação 
de graças. A semelhança dos sé.lmos bíblicos, o poema ambrosiano 
ecoa com ressonâncias divinas como a expr.;:ssão mais pura do amor 
a seu Criador: 

.206 

Te Deum laudamus: te Dominum confitemur. 
Te asternum Patrem omnis terra veneratur. 
Tibi omne'> Angeli, tibi coeli et universae Potestates: 
Tibi Cherubim et Seraphim incessabili voce proclamant: 
Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus S11baoth. 
Pleni sunt coeli et terra majestatis gloriae tuae. 
Te gloriosus Apostolorum chorus: 
Te prophetarum laudabilis numerus. 
Te Martyrum candidatus lc;udat exercitus. 
Te per orbem terrarum sancta confitetur Ecclesia: 
Patrem immensae majestatis: 
Vencrandum tuum vérum, et unicum Filium. 
Sanctum quoque Pan.clitum Spiritum, 
Tu Rex gloriae, Christe. 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan./dez. 1988 

Tu Patris sempiternus es Filius. 
Tu ad liberandum suscepturus hominem, 
non horruisti Virginis uterum. 
Te ergo quacsumus, tuis famulis subveni: 
quos pretioso sanguine redemisti . 
In te, Domine, speravi: non confundar in aeternum. 

S. Jerônimo (420), nascido na Dalmáci.a. Surge mais uma das 
pilastras da Igreja. Vir trilinguis, exegeta, historiador, retórico, dia­
lético, sobressai como o mais erudito elos Santos Pt.1dres. 

Sacerdote, abr&ça a vida ascética e vive por vários anos no 
deserto siríaco de Cálcide, onde aprende o hebraico para estudar a 
Sagrada Escritura no original. Sm. tradução do hebraico e do ara­
m~ico para o latim do Antigo e Novo Testamento resultou na Vulgata, 
Bíblia oficial do Cristianismo. Isto consagrou-o como Doutor das 
Sagradas Escrituras. 

A ele também devemos a primeira história da literatura cristã, 
De viris illustribus, onde alude a cento e trinta escritores da época, 
n(;m todos cristãos. Dá seqüência também à Crônica de Eusébio, 
pai da historiografia eclesiástica, traduz as obras de Orígenes e as 
de Dídimo . Homilias e cartas primorosas alinham-se entre suas 
~tividades literárias. 

Como exemplo da sua obra, apresentamos um excerto do latim 
dá. Vulgata para o cristão sedento da mensagem divina: 

''In mense autem sexto missus est Angelus Gabriel a 
Deo in civitatem Galilaeae, cui nomen Ná.zareth, ad vir­
ginem desponsatam viro, cui nomen erat loseph, de domo 
David, et nomen virginis Maria. Et ingressus Angelus ad 
eam dbdt: Ave, gratia plena, Dominus tecum, ben~dicta 
tu in mulieribus. Quae, cum audisset, turbata est in ser­
mone eius et cogitabat qualis esset ista salutatio. Et ait 
Angelus ei: Né timeas, Maria; invenisti enim gratiam 
apud Deum: ecce concipies in utero et paries filium et 
vocabis nomen eius Iesum. 
• ................................... o •••••••••••• 

Dixit autem M&ria ad Angelum: Quomodo fiet istud, 
quoniam virum non cognosco? Et respondens Angelus 
dixit ei: Spiritus Sanctus in te, et virtus Altissimi obum­
brabit tibi. 
............................................... . 
Dixit autem Maria: Ecce ancilla Domini, fiatmihi secun­
dum verbum tu um. Et discessit ab illa Angelus". (Luc. 
I, 26-38) . 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan./dez. 1988 207 



Sto. Agostinho (354-430), natural de T;:.gaste na Numídia (hoje 
Argélia). Foi o filósofo de maior envergadura da Patrística e um 
dos pensadores mé.is profundos do Cristianismo. 

Desde cedo devota-se sobremaneira ao estudo e, após freqüentar 
as escolas de Madaura e Cartago, dedica-se à retórica. 

Experimenta então as contradições do espírito sedento da ver­
dade e se deixa seduzir pelas heresias maniqueístas que não o satis­
fazem penamente. Dá-se conta dos próprios erros ao ouvir sto. 
Ambrósio, cujas palavras a par das preces da mãe, santa Mônica, 
teconduzem-no à verdade. 

Depois de algum tempo de recolhimento em Cassiago, Agostinho 
recebe o batismo, contando a I grei& com novo paladino da ortodoxia. 
Ordenado sacerdote, sagrado bispo de Hipona, posteriormente é 
declarado Doutor da Graça. 

Admire-se esta página inimitável, tema de suas Confissões: 

''Tarde te amei 
Beleza sempre nova e sempre antiga! 
Tarde te amei! 
Estavas dentro de mim, 
mas eu estava fora. 
Eu te procurava fora quando me precipitava 
sobre os seres externos, 
belos às avessas, 
as coisas belas, que são criadas por ti. .. 
Estavas comigo e eu não estava contigo ... 
Chamaste, gritaste, feriste a minha surdez. 
Brilhaste com fulgores, 
varreste minha cegueira, 
exalaste teu perfume, 
respirei 
e fui a teu encalço. 
Saboreei-te: tenho fome e sede. 
Tocaste-me: inflamei-me pela paz que me deste". 

Assimilou a filosofia platônica e construiu um vasto sistema 
de metafísica cristã, cuja influência plasmou a Idade Média e per­
dura até hoje. Deus, a 'Jlma e a graça são o centro de todas as suas 
e&peculações. Deum et animam ecire cu pio. Nihilne plus? Nihil 
omnino (Soliloq., I, c. 2). 

B. Mondin (3) sintetiza fielmente o pensamento do Doutor da 

3 Apud B. MONDIN, Introdução à Filosofia. p. 166. 

208 Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (1/2) - jan./dez. 1988 

Graça nessas linhas: ''A visão filosófica agostiniana 6 o resultado du 
exigência de encontrar uma base racional para a fé cristã. Para atingir 
este objetivo, Agostinho recorre à filosofia de Platão, obtendo assim 
uma visão que aparece propriamente qualificada como platonismo 
cristão . Com efeito, em todos os problemas fundamentais a matriz pla­
tônica pode ser claramente reconhecida: no problema do conhecimen­
to, com a doutrina da iluminação; no problema &ntropológico, com a 
substancial identificação entre o ser do homem e a alma; no pro­
blema metafísico, com a teoria das verdades eterms (idéias) e das 
>·ationes seminales.; no problema ético, com a dura condenação de 
todo o pn;zer sensível e das paixões e de tudo aquilo que pertença 
ao mundo natural. " 

Desenvolveu ainda intensa atividade teológica, pastoral e polê­
mica. Contra o mz.niqueísmo sustenta a liberdade do ·homem, contra 
o pelagianismo, o valor da graça. 

Dentre as numerosas obras destacam-se De Trinitate, De gr'Jtia et 
libero arbítrio, Confessiones, De civitate Dei, cerca de 400 sermões 
c muitas cartas . 

Desta última obra cumpre evocar duas passagens cujas linhas, 
em latim eloqüente e primoroso, revelam o plr:.no divino: 

'' An forte vos offendit inusitatus corporis partus ex vir­
gine? Neque hoc debet offendere, immo potius ad pie­
tatem suscipiendam debet adducere, quod mirabilis mira­
biliter natus est. 
An vero quod ipsum corpus morte depositum et in mellius 
resurrectione mutatum iam incorruptibile neque mortale 
in superna subvexit. 
An forte corrigi pudet? Et hoc vitium non nisi super­
bororo est. Pudet videlicet doctos homines ex discipulis 
Platonis fieri discípulos Christi, qui piscatorem suo spiritu 
docuit sapere ac dicere: In principio erat Verbum, et 
Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Hoc 
erat in principio apud Deum. Omnia per ipsum jacta 
sunt, et sine ipso factum est nihil, quod factum est. In 
ipso vita erat lux homimm, et lux in tenebris lucet, et 
tenebrae eam non comprehenderunt". (Saint Jean, I, 14). 

6. PERíODO DE TRANSIÇÃO 

Leonel Franca (4), de forma crist&lina e sucinta, assim se ex­
pressa quanto ao terceiro período da Patrístic'J: ''Os séculos que se 

4·. LEONEL FRANCA, Noções de História da Filosofia, p . 87. 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (1/2) - jan./dez. 1988 209 



Sto. Agostinho (354-430), natural de T~gaste na Numídia (hoje 
Argélia). Foi o filósofo de maior envergadura da Patrística c um 
dos pensadores mds profundos do Cristianismo. 

Desde cedo devota-se sobremaneira ao estudo e, após freqüentur 
as escolas de Madaura e Cartago, dedica-se à retórica. 

Experimenta então as contradições do espírito sedento da ver­
dade e se deixa seduzir pelas heresias maniqueístas que não o satis­
fazem penamente . Dá-se conta dos próprios erros ao ouvir sto. 
Ambrósio, cujas palavras a par das preces da mãe, santa Mônica, 
reconduzem-no à verdade. 

Depois de algum tempo de recolhimento em Cassiago, Agostinho 
rt'cebe o batismo, contando a lgreia com novo paladino da ortodoxia. 
Ordenado sacerdote, sagrado bispo de Hipona, posteriormente é 
declarado Doutor da Graça. 

Admire-se esta página inimitável, tema de suas Confissões: 

''Tarde te amei 
Beleza sempre nova e sempre antiga! 
Tarde te amei! 
Estavas dentro de mim, 
mas eu estava for&.. 
Eu te procurava fora quando me precipitava 
sobre os seres externos, 
belos às avessas, 
as coisas belas, que são criadas por ti .. . 
Estavas comigo e eu não estava contigo .. . 
Chamaste, gritaste, feriste a minha surdez. 
Brilhaste com fulgores, 
varreste minha cegueira, 
exalaste teu perfume, 
respirei 
e fui a teu encalço. 
Saboreei-te: tenho fome e sede. 
Tocaste-me: inflamei-me pela paz que me deste". 

Assimilou a filosofia platônica e construiu um vasto sistema 
de metafísica cristã, cuja influência plasmou a Idade Média e per­
dura até hoje. Deus, a '11m a e a waça são o centro de todas as suas 
especulações. Deum et animam ecire cupio. Nihilne plus? Nihil 
omnino (Soliioq., I, c. 2). 

B. Mondin (3) sintetiza fielmente o pensamento do Doutor da 

3 Apud B. MONDIN, Introdução à Filosofia . p. 166. 

208 Rev. de Letras, Fortaleza, 13 U/2) - jan./dez. 1988 

Graça ness&s linhas: ''A visão filosófica agostiniana é o resultado da 
exigência de encontrar uma base racional para a fé cristã. Para atingir 
este objetivo, Agostinho recorre à filosofia de Platão, obtendo assim 
uma visão que aparece propriamente qualificada como platonismo 
cristão. Com efeito, em todos os problemas fundamentais a matriz pla­
tônica pode ser claramente reconhecida: no problema do conhecimen­
to, com a doutrina da iluminação; no problema &.ntropológico, com a 
substancial identificação entre o ser do homem e a alma; no pro­
blema metafísico, com a teoria das verdades eterms (idéias) e das 
•·ationes seminales.; no problema ético, com a dura condenação de 
todo o prazer sensível e das paixões e de tudo aquilo que pertença 
ao mundo natural. " 

Desenvolveu ainda intensa ativid~de teológica, pastoral e polê­
mica. Contra o maniqueísmo sustenta a liberdade do .':z.omem, contra 
o pelagianismo, o valor da graça . 

Dentre as numerosas obras destacam-se De Trinitate, De gr'1tia et 
libero arbítrio, Confessiones, De civitate Dei, cerca de 400 sermões 
c muitas cartas . 

Desta última obra cumpre evocar duas passagens cujas linhas, 
em latim eloqüente e primoroso, revelam o plano divino: 

'' An forte vos offendit inusitatus corporis partus ex vir­
gine? Neque hoc debet offendere, immo potius ad pie­
tatem suscipiendam debet adducere, quod mirabilis mira­
biliter natus est. 
An vero quod ipsum corpus morte depositum et in mellius 
resurrectione mutatum iam incorruptibile neque mortale 
in superna subvexit. 
An forte corrigi pudet? Et hoc vitium non nisi super­
borum est. Pudet videlicet doctos homines ex discipulis 
Platonis fieri discípulos Christi, qui piscatorem suo spiritu 
docuit sapere ac dicere: In principio erat Verbum, et 
Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Hoc 
erat in principio apud Deum. Omnia per ipsum jacta 
sunt, et sine ipso factum est nihil, quod factum est. In 
ipso vita erat lux homimm, et lux in tenebris lucet, et 
tenebrae eam non comprehenderunt". (Saint Jean, I, 14). 

6. PERtO DO DE TRANSIÇÃO 

Leonel Franca (4), de forma cristc.lina e sucinta, assim se ex­
pressa quanto ao terceiro período da Patrístic'l: ''Os séculos que se 

4·. LEONEL FRANCA, Noções de História da Filosofia, p. 87. 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 {1/2) - jan./dez. 1988 209 



seguiram imediatamente à morte de S. Agostinho foram, par <'o a 
Europa de ignorância e de trevas. Os bárbaros irromperam de todos 
os lados, criando novas condições polític&s e sociais de todo em todo 
contrárias à conservação e ao desenvolvimento da cultura intelectual. 
A atividade da Igreja concentrou-se, então, em hum&nizar e cris­
tianizar as hordas invasoras, das quais, sob o seu magistério e dis­
ciplin&, saiu a moderna civilização ocidental". 

Fora desse ambiente a situação era tão grave que, em fins do 
século VI, verberava S. Gregório de Tours: "Vae diebus nostris 
gui'l periit estudium litterarum a nobis". 

Já Bizâncio, brilhante e suntuosa, pátria de luminares como 
Cirilo, Efrém e Crisóstomo, resistiu aos bárbaros até 1453. E o 
cí:-ma ocorrido após o concílio ecumênico de Calcedônia (451), dis­
tanciou Constantinopla e Roma muito mais do que os mil e quinhentos 
quilômetros que &s separam. Nesse conclave Roma condenara o 
monofisismo e definira a união hipostática de Cristo. 

Mesmo assim, no lado ocidental, de quando em quando surge 
algum vulto imoportante como Cassiodoro, Isidoro de Sevilha, Beda, 
o Venerável, Severino Boécio e João DG.masceno, este no Oriente, 
que prepararam nova e luminosa fase para a Igreja. 

S. João Damasceno (675-749), de ascendência árG.be, é consi­
derado o último representante da patrologia gregé.'. De atividade 
literária multiforme, da poesia incursiona à liturgia, da eloqüência 
à filosofia e à apologética. A Fonte do conhecimento é uma das suas 
mais relevantes obras . Destaca-se por haver tentr.do no século VIII 
uma sistematização da teologia servindo-se de muitas doutrinas p.::ri­
patéticas. Sua obra representa a transição para a filosofia escolástica 
cujos contornos já começavam a esboçar-se. 

Esclarecedoras quanto à nova fase as palavras de Joseph 
Rassam (5): ''O pensamento é ainda dominado pelas doutrinas pa­
trísticas, sobretudo pela de Santo Agostinho, largamente influenciado 
pelo platonismo e pelo neoplatonismo. Mas, a partir do século XII, 
as obras de Aristóteles, das qu&is até então apenas se conhecia o 
Organon, começam a ser divulgadas per intermédio dos Árabes, que 
continuavam instalados em Espanhr., no reino de Granada. O aris­
totelismo será conhecido, em primeiro lugar, &través dos comentários 
de Averróis. Esse facto constituía uma ameaça para o acordo 
entre a reflexão filosófica e a fé cristã. As obras de Aristóteles são, 
a partir de 1210, proibidas no ensino. Mas impunhr.-se uma medida 
mais positiva, pois, observa Forest, ''as riquezas doutrinais novas 
r.meaçam ser utilizr.das contra o pensamento cristão, se não o fossem 

5 . Apud JOSEPH RASSAM, Tomás de Aquino, p. 10. 

210 Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (1/2) - jan./dez. 1988 

por ele." Assim, em 1231, o papa Gregório IX, embora proibindo 
ainda o comentário das obr&s d~ Aristóteles, confia aos professores 
da Universidade de Paris uma reforma geral dos estudos." 

Deste modo a P'ltrologia cede lugar à Escolástica cujos iluminados 
Doutores da Igreja retomam semelhantes problemas em matizes dife­
rentes mas exprimindo as mesmas verdades dogmáticas, morais e 
racionais. 

7. REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICA 

1. FRANCA, Leonel, S.J .. Noções de História da Filosofia. Rio, 
Agir, 1978. 

2. GOMES, C. Folch. Antologia dos Santos Padres. São Paulo Pau­
linas, 1985. 

3. HAMMAN, A. Os Padres da Igreja. São Paulo Paulinas, 1985 . 
4. HORÁCIO, Q. Flaco, Ode III, 30. In: Odes et Épodes, Les Belles 

Lettres, Paris, 1954. 
5. MONDIN, B. Introdução à Filosofia. São Paulo, Paulinas, 1983. 
6. MONGE, A., SIMONETTO, B. Os Doze a Caminho- História da 

Igreja. São Paulo, Paulinas, 1983. 
7. NóBREGA, Vandik L. da. O Latim do Vestibular (Direito e Filo­

sofia), Rio, Freitas Bastos, 1962. 
8. PADOVANI, U., CASTAGNOLA, L., História da Filosofia. São 

Paulo, Melhoramentos, 1977. 
9. PERRET, J. Saint Augustin, La Cité de Dieu, Tome Deuxieme, 

Paris, Garnier . 
10. RASSAM, J. Tomas d'Aquin. S .1. Presses Universitaires de France, 

1969. 
11. SGARBOSSA, M., GIOVANNINI, L. Um santo para cada dia, São 

Paulo, Paulinas, 1983. 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 {1/2) - jan./dez. 1988 211 



seguiram imediatamente à morte de S. Agostinho foram, para u 
Europa de ignorância e de trevas. Os bárbaros irromperam de todos 
cs lados, criando novas condições políticc.s e sociais de todo em todo 
contrárias à conservação e ao desenvolvimento da cultura intelectual . 
A atividade da Igreja concentrou-se, então, em humc.nizar e cris· 
tianizar as hordas invasoras, das quais, sob o seu magistério e dis· 
ciplinc., saiu a moderna civilização ocidental". 

Fora desse ambiente a situação era tão grave que, em fins do 
século VI, verberava S. Gregório de Tours: "Vae diebus nostris 
gui'J periit estudium litterarum a nobis". 

Já Bizâncio, brilhante e suntuosa, pátria de luminares como 
Cirilo, Efrém e Crisóstomo, resistiu aos bárbaros até 1453. E o 
ci~:.ma ocorrido após o concílio ecumênico de Calcedônia (451), dis­
tanciou Constantinopla e Roma muito mais do que os mil e quinhentos 
quilômetros que c.s separam. Nesse conclave Roma condenara o 
monojisismo e definira a união hipostática de Cristo. 

Mesmo assim, no lado ocidental, de quando em quando surge 
algum vulto imoportante como Cassiodoro, Isidoro de Sevilha, Beda, 
o Venerável, Severino Boécio e João D~masceno, este no Oriente, 
que prepararam nova e luminosa fase para a Igreja. 

S. João Damasceno (675-749), de ascendência ár~be, é consi­
derado o último representante da patrologia greg". De atividade 
literária multiforme, da poesia incursiona à liturgia, da eloqüência 
à filosofia e à apologética. A Fonte do conhecimento é uma das suas 
mais relevantes obras. Destaca-se por haver tentc.do no século VIII 
uma sistematização da teologia servindo-se de muitas doutrinas peri­
patéticas . Sua obra representa a transição para a filosofia escolástica 
cujos contornos já começavam a esboçar-se. 

Esclarecedoras quanto à nova fase as palavras de Joseph 
Rc.ssam (5): ''O pensamento é ainda dominado pelas doutrinas pa­
trísticas, sobretudo pela de Santo Agostinho, largamente influenciado 
pelo platonismo e pelo neoplatonismo. Mas, a partir do século XII, 
as obras de Aristóteles, das quc.is até então apenas se conhecia o 
Organon, começam a ser divulgadas per intermédio dos Árabes, que 
continuavam instalados em Espanh&, no reino de Granada. O aris­
totelismo será conhecido, em primeiro lugar, c.través dos comentários 
de Averróis. Esse facto constituía uma ameaça para o acordo 
entre a reflexão filosófica e a fé cristã. As obras de Aristóteles são, 
a partir de 1210, proibidas no ensino. Mas impunhc.-se uma medida 
mais positiva, pois, observa Forest, "as riquezas doutrinais novas 
?meaçam ser utilizc.das contra o pensamento cristão, se não o fossem 

5 . Apud JOSEPH RASSAM, Tomás de Aquino, p. 10. 

210 Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (1/2) - jan./dez. 1988 

por ele." Assim, em 1231. o papa Gregório IX, embora proibindo 
ainda o comentário das obrc.s de Aristóteles, confia aos professores 
da Universidade de Pc.ris uma reforma geral dos estudos.'' 

Deste modo a P'.ltrologia cede lugar à Escolástica cujos iluminados 
Doutores da Igreja retomam semelhantes problemas em matizes dife­
tentes mas exprimindo as mesmas verdades dogmáticas, morais e 
racionais. 

7. REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICA 

1. FRANCA, Leonel, S .J .. Noções de História da Filosofia . Rio, 
Agir, 1978. 

2. GOMES, C. Folch. Antologia dos Santos Padres. São Paulo Pau­
linas, 1985. 

3. HAMMAN, A. Os Padres da Igreja. São Paulo Paulinas, 1985 . 
4. HORACIO, Q. Flaco, Ode III, 30. In: Odes et Épodes, Les Belles 

Lettres, Paris, 1954. 
5. MONDIN, B. Introdução à Filosofia. São Paulo, Paulinas, 1983 . 
6. MONGE, A., SIMONETTO, B. Os Doze a Caminho- História da 

Igreja. São Paulo, Paulinas, 1983. 
7. NóBREGA, Vandik L. da. O Latim do Vestibular (Direito e Filo­

sofia), Rio, Freitas Bastos, 1962. 
!L PADOVANI, U., CASTAGNOLA, L., História da Filosofia. São 

Paulo, Melhoramentos, 1977. 
9. PERRET, J. Saint Augustin, La Cité de Dieu, Tome Deuxieme, 

Paris, Garnier. 
10. RASSAM, J. 1'omas d'Aquin . S.l. Presses Universitaires de France, 

1969. 
11. SGARBOSSA, M ., GIOVANNINI, L. Um santo para cada dia, São 

Paulo, Paulinas, 1983. 

Rev. de Letras, Fortaleza, 13 (112) - jan./dez. 1988 211 


