
,; ·#-:•~ · ·.~ -~ ... 
· ... ·'~~\.~· " 

, 
r' 

.· .... -. 

,(l ç, ~ Í' 10 

REFLEXõES SOBRE A UNIVERSIDADE DA VIDA 

Noemi Elisa Aderaldo 

Se há uma rotina qu.e se possa chamar de rica, essa há 
de ser certamente a rotina universitária, tão cheia de cotidia­
na descoberta, de calor humano e de estímulo, de intercâm­
bio e de experiência. E isto não só do ponto de vista do aluno, 
como também do ponto de vista do professor. Trata-se de 
uma comunidade sui generis que, em sendo um centro de 
transmissão e de produção de saber, é também, e com igual 
importância, uma escola de convivência. E digo aqui que, 
num sentido mais amplo, não apenas os professores ensinam, 
mas também os alunos; não apenas aprendem os alunos, 
mas também os professores. Ensinando, o professor aprende, 
muita vez sem saber que aprende; aprendendo, o aluno ensi­
na, quase sempre sem se dar conta disso. E se é verdade 
que, num certo sentido, ligado à motivação e ao estímulo, o 
professor faz o aluno, é verdade também que, no mesmo sen­
tido, o aluno faz o professor. 

Que riquíssimas lições poderíamos extrair dessa relação 
professot-aluno, única entre tantas outras igualmente mar­
cantes no ser humano, não obstante a diluição que lhe acar­
reta a crescente massificação do ensino. 

O fato é que a dinâmica da convivência, como a da vida, 
quando nos dispomos e nos abrimos a ela, nos descobre mo­
vimentos, interações e sutilezas freqüentemente surpre.enden­
tes e pq-radoxais, às vezes desagradáveis, mas sempre enri­
quecéâ~~da humana experiência. Do majestoso e brejeiro 
rio que é a fala sábia e singela de Riobaldo Tatarana, per­
sona~em de Guimarães Rosa, lembro agora uma passagem 

-.r-·· e·m que ele diz: "eu não sei de nada, mas desconfio de muita 

Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 77 



coisa . .. ". ~ exatamente esse profundo e rico dom de "des­
confiar" que nos leva à interminável e fascinante aventura que 
pode ser a nossa vida, cujo horizonte, a rigor, não tem limi­
tes, salvo os que costumamos demarcar pelas muitas formas 
em que se manifesta nosso egoísmo. E quando digo vida, quero 
referir-me também e sobretudo a essa vida dentro de nós, que 
tem o poder de assimilar a que nos cerca, de exprimi-la e 
de exprimir-se. "A sede da alma, diz Novalis, está ali onde 
o mundo exterior e o mundo interior se tocam". 

O "desconfiar" de Riobaldo é o estar alerta e predisposto 
para perceber o que paira sobre nós ou o que se insinua em 
nós, aquém e além de nós, e que entretece a trama que liga 
as coisas todas por dentro e por fora, no espaço e no tempo 
e para além deles. E é também aplicar os ouvidos e o cora­
ção ao sentido das coisas mais simples, que são às vezes 
as mais reveladoras ou as mais misteriosas. 

Quando Riobaldo diz que não sabe de nada mas des­
confia de muita coisa, está modulando de outra forma o tema 
de Sócrates, que proclamava ser o reconhecimento da pró­
pria ignorância o começo da sabedoria. Nesse contexto, aliás, 
cabe citar também a feliz metáfora do próprio Guimarães 
Rosa, quando escreve: "Da vida sabe-se: o que a ostra per­
cebe do mar e do rochedo. Imaginemo-nos!" Ele nos com­
para a pequenas ostras situadas entre o rochedo e o imenso 
mar da Vida, de que quase nada p·ercebemos. 

~ ao sair da escola, ou da universidade, que o verda­
deiro estudante começa a reconhecer a incitadora dimensão 
da própria ignorância e a despertar, com isso, para o "des­
confiar'" riobaldiano, começo da sabedoria de que Sócrates 
falava. O erradicar dessa ignorância não depende só de li­
vros ou de estudo. Há que ativar esse especial e inato dom 
de "desconfiar", situado mais acima, na confluência entre o 
coração e a mente, que permanece desligado em tantos ou 
que tantas vezes desligamos ou deixamos desligar-se, por fe­
chamento, por inércia ou por medo, para não ouvir suas 
mensagens perturbadoras. Será mais cômodo sintonizar na 
freqüência da mediocridade . . . Mas como isso é desolador! . 

"Desconfiar" é assim, também, estar ligado, atento ao 
fluxo dessa Vida que nos atravessa para além de nós e que 
nos faz o apelo tão bem sintetizado na conhecida oração de 
São Francisco. Em nós, seres uniplurais, cabeça e coração 
só se atritam enquanto buscam a harmonia de uma síntese 
situada num ponto mais alto de nós mesmos. Dizia São Ber-

78 Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 

nardo: "Que faz o Amor sem o Conhecimento? - Errar. E o 
Conhecimento sem o Amor? - Inflar". O " desconfiar" rio­
baldiano, começo de sabedoria, é um cismar intuitivo do es­
pírito no homem, que o abre para as mu itas coisas entre o 
céu e a terra de que fala Shakespeare, inacessíveis ao mero 
raciocínio. 

O que estou a diz.er se relaciona diretamente com o 
ap·rendizado dessa escola maior e permanente que é a Vida, 
na qual entramos pela porta do nascimento. Dessa escola 
somos todos eternos estudantes, e bem ou mal a freqüenta­
mos, quer queiramos. quer não. O que quer que se aprenda, 
só se aprende fazendo. Para aprender realmente, o aprendiz 
tem que selecionar e manipular o material franqueado, mer­
gulhar no melhor dele a sua mente e os seus sentidos. Essa 
escola da vida é uma escola itinerante, que não tem lugar 
fixo, mas só pontos de referência. ~ caminhando dentro dela 
que ela caminha dentro de nós e abre em nós seus sulcos, 
amargos ou doces, mas sempre válidos como aprendizado, 
como experiência. 

Travessia, eis a palavra. A escola itinerante da vida é 
travessia, e nessa travessia, onde há pontos de p·ouso, onde 
há etapas e estações de transbordo, varando terras, águas e 
atmosferas tantas vezes tão diversas, tudo pode acontecer. 
"~ preciso estar atento e forte" , como diz a canção, mas tam­
bém ter a coragem de caminhar com aquela confiança, às 
vezes paradoxal, como a de quem sabe entregar-s-9 ao cami­
nho para que ele o leve, ou como a de quem ousa e se arrisca 
pelo que, sendo mais difícil, é quase sempre melhor. Porque, 
como diz o poeta Rilke numa das suas famosas cartas , "o que 
é bom é difícil". 

"Só a ação salva", ensina a melhor tradição universal. 
Então é preciso sacudir-se da inércia, quebrar essa passivi­
dade na qual tende o homem a acomodar-se, cúmplice no que 
há nela de negativo. ~ preciso fazer algo - e há tanto que 
é preciso fazer! 

Mas no que quer que façamos há um segredo que o torna 
bom e lhe dá sentido, algo que torna o difícil fácil e o amargo 
doce: façamo-lo com amor, façamo-lo com gosto, façamo-lo o 
melhor que for possível. Para isso é preciso entregar-se ao 
que se faz, e é nessa entrega ao fazer que, de certa forma, o 
que fazemos nos faz : é nessa entrega que, muitas vezes , es­
quecendo-nos de nós mesmos, nos descobrimos verdadeira­
mente felizes e realizados. Pois o " transforma-se o amador na 

Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 79 

~ 



coisa ... ". ~ exatamente esse profundo e rico dom de "des­
confiar" que nos leva à interminável e fascinante aventura que 
pode ser a nossa vida, cujo horizonte, a rigor, não tem limi­
tes, salvo os que costumamos demarcar pelas muitas formas 
em que se manifesta nosso egoísmo. E quando digo vida, quero 
referir-me também e sobretudo a essa vida dentro de nós, que 
tem o poder de assimilar a que nos cerca, de exprimi-la e 
de exprimir-se. "A sede da alma, diz Novalis, está ali onde 
o mundo exterior e o mundo interior se tocam". 

O "desconfiar" de Riobaldo é o estar alerta e predisposto 
para perceber o que paira sobre nós ou o que se insinua em 
nós, aquém e além de nós, e que entretece a trama que liga 
as coisas todas por dentro e por fora, no espaço e no tempo 
e para além deles. E é também aplicar os ouvidos e o cora­
ção ao sentido das coisas mais simples, que são às vezes 
as mais reveladoras ou as mais misteriosas. 

Quando Riobaldo diz que não sabe de nada mas des­
confia de muita coisa, está modulando de outra forma o tema 
de Sócrates, que proclamava ser o reconhecimento da pró­
pria ignorância o começo da sabedoria. Nesse contexto, aliás, 
cabe citar também a feliz metáfora do próprio Guimarães 
Rosa, quando escreve: "Da vida sabe-se: o que a ostra per­
cebe do mar e do rochedo. Imaginemo-nos!" Ele nos com­
para a pequenas ostras situadas entre o rochedo e o imenso 
mar da Vida, de que quase nada percebemos. 

~ ao sair da escola, ou da universidade, que o verda­
deiro estudante começa a reconhecer a incitadora dimensão 
da própria ignorância e a despertar, com isso, para o "des­
confiar'" riobaldiano, começo da sabedoria de que Sócrates 
falava. O erradicar dessa ignorância não depende só de li­
vros ou de estudo. Há que ativar esse especial e inato dom 
de "desconfiar", situado mais acima, na confluência entre o 
coração e a mente, que permanece desligado em tantos ou 
que tantas vezes desligamos ou deixamos desligar-se, por fe­
chamento, por inércia ou por medo, para não ouvir suas 
mensagens perturbadoras. Será mais cômodo sintonizar na 
freqüência da mediocridade. . . Mas como isso é desolador! . 

"Desconfiar" é assim, também, estar ligado, atento ao 
fluxo dessa Vida que nos atravessa para além de nós e que 
nos faz o apelo tão bem sintetizado na conhecida oração de 
São Francisco. Em nós, seres uniplurais, cabeça e coração 
só se atritam enquanto buscam a harmonia de uma síntese 
situada num ponto mais alto de nós mesmos. Dizia São Ser-

78 Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 

nardo: "Que faz o Amor sem o Conhecimento? - Errar. E o 
Conhecimento sem o Amor? - Inflar" . O "desconfiar" rio­
baldiano, começo de sabedoria, é um cismar intuitivo do es­
pírito no homem, que o abre para as muitas coisas entre o 
céu e a terra de que fala Shakespeare, inacessíveis ao mero 
raciocínio. 

O que estou a dizer se relaciona diretamente com o 
ap·rendizado dessa escola maior e permanente que é a Vida, 
na qual entramos pela porta do nascimento. Dessa escola 
somos todos eternos estudantes, e bem ou mal a freqüenta­
mos, quer queiramos, quer não. O que quer que se aprenda, 
só se aprende fazendo. Para aprender realmente, o aprendiz 
tem que selecionar e manipular o material franqueado, mer­
gulhar no melhor dele a sua mente e os seus sentidos. Essa 
escola da vida é uma escola itinerante, que não tem lugar 
fixo, mas só pontos de referência. ~ caminhando dentro dela 
que ela caminha dentro de nós e abr-e em nós seus sulcos, 
amargos ou doces, mas sempre válidos como aprendizado, 
como experiência. 

Travessia, eis a palavra. A escola itinerante da vida é 
travessia, e nessa travessia, onde há pontos de pouso, onde 
há etapas e estações de transbordo, varando terras, águas e 
atmosferas tantas vezes tão diversas, tudo pode acontecer. 
"~ preciso estar atento .e forte", como diz a canção, mas tam­
bém ter a coragem de caminhar com aquela confiança, às 
vezes paradoxal, como a de quem sabe entregar-s.9 ao cami­
nho para que ele o leve, ou como a de quem ousa e se arrisca 
pelo que, sendo mais difícil, é quase sempre melhor. Porque, 
como diz o poeta Rilke numa das suas famosas cartas, "o que 
é bom é difícil". 

"Só a ação salva", ensina a melhor tradição universal. 
Então é preciso sacudir-se da inércia, quebrar essa passivi­
dade na qual tende o homem a acomodar-se, cúmplice no que 
há nela de negativo. ~ preciso fazer algo - e há tanto que 
é preciso fazer! 

Mas no que quer que façamos há um segredo que o torna 
bom e lhe dá sentido, algo que torna o difícil fácil e o amargo 
doce: façamo-lo com amor, façamo-lo com gosto, façamo-lo o 
melhor que for possível. Para isso é preciso entregar-se ao 
que se faz, e é nessa entrega ao fazer que, de certa forma, o 
que fazemos nos faz: é nessa entrega que, muitas vezes, es­
quecendo-nos de nós mesmos, nos descobrimos verdadeira­
mente felizes e realizados. Pois o "transforma-se o amador na 

Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 79 

' 



coisa amada" de Camões também se aplica ao que fazemos. 
E poderíamos dizer: o que fazemos e como o fazemos nos faz 
o que somos, ou: nós nos tornamos o que fazemos. Isso se 
aplica ao fazer da vida inteira, que pouco a pouco nos vai 
fazendo. 

Nas coisas mais difíceis, começar é sempre o mais difí­
cil do fazer, mas este, uma vez começado, se a ele nos entre­
gamos, vai por si. Quanto ao difícil do começar, é só a força 
da decisão que o facilita, que o transpõe firme. Quase sempre 
é só depois de começar algo difícil que se gosta dele, e que 
o difícil se torna fácil porque amado. Por isso, jogando aqui 
com uma etimologia, digo que mesmo no que fizermos como 
profissionais, devemos conservar-nos sempre amadores. 

Mas, por outro lado, há coisas para as quais temos incli­
nação, aptidão natural ou vocação; outras às quais somos 
mais ou menos refratários, e outras ainda que não nos dizem 
nada, que não nos tocam. São estas disposições subjetivas 
que nós geralmente sintetizamos com as expressões "gostar", 
"não gostar" e "ser indiferente", muito embora possa haver 
mudanças em nossas disposições a um contato mais profun­
do com tais coisas. Há gradações, é claro, entre atração e re­
pulsa, passando pelo ponto neutro da indiferença, e há que 
contar também com o grau de boa vontade, de interesse, de 
abertura, com a gama de receptividade para com as diversas 
coisas, grau e gama tão variáveis em cada um de nós. 

A natureza humana tem, evidentemente, sua flexibilidade 
e seus mecanismos de adaptação, de compensação etc., mas 
o que queremos pôr em foco são aqueles casos flagrantes, 
hoje tão freqüentes, de desencontros, de equívocos, de incoe­
rências, de discrepâncias, e mesmo de incompatibilidades 
vocacionais, alimentadas desde o nascedouro por motivos ex­
trínsecos, alienantes ou inautênticos e, mesmo depois de cla­
ramente descobertas e conscientes, sustentadas e levadas às 
últimas conseqüências às custas da própria autenticidade, da 
própria verdade, do próprio equilíbrio na relação consigo 
mesmo e, fatalmente, na relação com os outros. 

Assim, há quem termine fazendo na vida o que não gosta, 
e sendo o que não é, por questões de 'status', de aparência 
e de conveniência econômica ou social, por acomodação e 
comodismo, cedendo a luz do ser ao brilho enganoso do pa­
recer, do ter, do estar. ~ claro que sob o império da compe­
tição e do consumo, num mundo onde os valores se poluíram 
e se inverteram, onde as pessoas voltam-se para eles e para 

80 Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 

fora sob a pressão dos condicionamentos e do contágio, num 
mundo assim campeiam os extravios e as deformações, a alie­
nação de si mesmo e a neurose. Entretanto, aquela luz interna 
da consciência e da percepção de si não se apaga facilmente 
e continua lá dentro, acesa, enviando-nos seus sinais, mesmo 
se a não queremos ver. 

O homem, e como ele o mundo, é, por sua própria natu­
reza, um ser jamais acabado, por isso aberto sempre para a 
transformação. Nunca é tarde para começar a fazer o que se 
gosta e se reencontrar assim, naquilo que se faz com amor e 
com dedicação. "Navegar é preciso", ainda que "por mares 
nunca dantes navegados", ao encontro do que se ama e ao 
encontro de si mesmo. E um tal navegar, inclui também, ne­
cessariamente, aquele "aprendizado de desaprender" que 
Alberto Caeiro proclama necessário, e que tomamos aqui, 
pelo menos - porque é mais do que isso -, como um desa­
prender tudo o que de errado aprendemos na vida. 

Tudo é passagem, a travessia continua. Subir a monta­
nha do êxito social ou econômico, acumular honrarias, pos­
ses ou poder, tudo isso se perde e se desgasta, tudo isso pesa 
se nos estorva no essencial, e se o ganhamos à custa do que 
mais imp·orta. E o que mais importa é o que podemos levar 
sempre conosco na travessia, o que não podemos perder e 
ninguém pode nos tirar, porque é o que somos e o que te­
mos dentro de nós, sejam quais forem as situações e as cir­
cunstâncias. Facilmente nos tornamos prisioneiros daquilo que 
construímos, que conquistamos ou que possuímos de não es­
sencial, de perecível. ~ o que está implícito na palavra lapidar 
e contundente de Ricardo Reis, quando proclama: 

"Abdica e sê 
Rei de ti mesmo". 

Chega também a hora de dar a árvore, em bons frutos, 
o que recebeu da água, da terra, do fogo (o sol) e do ar. Não 
existe parada definitiva, a travessia deve continuar em nova 
etapa, só que agora distribuindo o que se colheu, dando o que 
se recebeu, aplicando o que se aprendeu, ajudando outros a 
percorrerem o mesmo caminho em cujo percurso se foi antes 
ajudado. ~ sempre com tristeza que se verifica uma tendência 
crescente para a esquivança e o comodismo, para a desculpa 
e o artifício, um predomínio cada vez maior da lei do menor 

Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 81 



coisa amada" de Camões também se aplica ao que fazemos. 
E poderíamos dizer: o que fazemos e como o fazemos nos faz 
o que somos, ou: nós nos tornamos o que fazemos. Isso se 
aplica ao fazer da vida inteira, que pouco a pouco nos vai 
fazendo. 

Nas coisas mais difíceis, começar é sempre o mais difí­
cil do fazer, mas este, uma vez começado, se a ele nos entre­
gamos, vai por si. Quanto ao difícil do começar, é só a força 
da decisão que o facilita, que o transpõe firme. Quase sempre 
é só depois de começar algo difícil que se gosta dele, e que 
o difícil se torna fácil porque amado. Por isso, jogando aqui 
com uma etimologia, digo que mesmo no que fizermos como 
profissionais, devemos conservar-nos sempre amadores. 

Mas, por outro lado, há coisas para as quais temos incli­
nação, aptidão natural ou vocação; outras às quais somos 
mais ou menos refratários, e outras ainda que não nos dizem 
nada, que não nos tocam. São estas disposições subjetivas 
que nós geralmente sintetizamos com as expressões "gostar" , 
"não gostar" e "ser indiferente" , muito embora possa haver 
mudanças em nossas disposições a um contato mais profun­
do com tais coisas. Há gradações, é claro, entre atração e re­
pulsa, passando pelo ponto neutro da indiferença, e há que 
contar também com o grau de boa vontade, de interesse, de 
abertura, com a gama de receptividade para com as diversas 
coisas, grau e gama tão variáveis em cada um de nós. 

A natureza humana tem, evidentemente, sua flexibilidade 
e seus mecanismos de adaptação, de compensação etc., mas 
o que queremos pôr em foco são aqueles casos flagrantes, 
hoje tão freqüentes, de desencontros, de equívocos, de incoe­
rências, de discrepâncias, e mesmo de incompatibilidades 
vocacionais, alimentadas desde o nascedouro por motivos ex­
trínsecos, alienantes ou inautênticos e, mesmo depois de cla­
ramente descobertas e conscientes, sustentadas e levadas às 
últimas conseqüências às custas da própria autenticidade, da 
própria verdade, do próprio equilíbrio na relação consigo 
mesmo e, fatalmente, na relação com os outros. 

Assim, há quem termine fazendo na vida o que não gosta, 
e sendo o que não é, por questões de 'status', de aparência 
e de conveniência econômica ou social, por acomodação e 
comodismo, cedendo a luz do ser ao brilho enganoso do pa­
recer, do ter, do estar. É claro que sob o império da compe­
tição e do consumo, num mundo onde os valores se poluíram 
e se inverteram, onde as p·essoas voltam-se para eles e para 

80 Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 

fora sob a pressão dos condicionamentos e do contágio, num 
mundo assim campeiam os extravios e as deformações, a alie­
nação de si mesmo e a neurose. Entretanto, aquela luz interna 
da consciência e da percepção de si não se apaga facilmente 
e continua lá dentro, acesa, enviando-nos seus sinais, mesmo 
se a não queremos ver. 

O homem, e como ele o mundo, é, por sua própria natu­
reza, um ser jamais acabado, por isso aberto sempre para a 
transformação. Nunca é tarde para começar a fazer o que se 
gosta e se reencontrar assim, naquilo que se faz com amor e 
com dedicação. " Navegar é preciso", ainda que " por mares 
nunca dantes navegados" , ao encontro do que se ama e ao 
encontro de si mesmo. E um tal navegar, inclui também, ne­
cessariamente, aquele "aprendizado de desaprender" que 
Alberto Caeiro proclama necessário, e que tomamos aqui, 
pelo menos - porque é mais do que isso -, como um desa­
prender tudo o que de errado aprendemos na vida. 

Tudo é passagem, a travessia continua. Subir a monta­
nha do êxito social ou econômico, acumular honrarias, pos­
ses ou poder, tudo isso se perde e se desgasta, tudo isso pesa 
se nos estorva no essencial, e se o ganhamos à custa do que 
mais imp·orta. E o que mais importa é o que podemos levar 
sempre conosco na travessia, o que não podemos perder e 
ninguém pode nos tirar, porque é o que somos e o que te­
mos dentro de nós, sejam quais forem as situações e as cir­
cunstâncias. Facilmente nos tornamos prisioneiros daquilo que 
construímos, que conquistamos ou que possuímos de não es­
sencial, de perecível. É o que está implícito na palavra lapidar 
e contundente de Ricardo Reis, quando proclama: 

"Abdica e sê 
Rei de ti mesmo" . 

Chega também a hora de dar a árvore, em bons frutos, 
o que recebeu da água, da terra, do fogo (o sol) e do ar. Não 
existe parada definitiva, a travessia deve continuar em nova 
etapa, só que agora distribuindo o que se colheu, dando o que 
se recebeu, aplicando o que se aprendeu, ajudando outros a 
percorrerem o mesmo caminho em cujo percurso se foi antes 
ajudado. É sempre com tristeza que se verifica uma tendência 
crescente para a esquivança e o comodismo, para a desculpa 
e o artifício, um predomínio cada vez maior da lei do menor 

Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 81 



esforço, a hipertrofia do interesse formalista colocando em 
plano secundário o interesse pelos conteúdos. 

Muito concorrem, certamente, para isso, os condiciona­
mentos extrínsecos da civilização da pressa, da superficiali­
dade, do pragmatismo e da concorrência, a poluição da 
mente, o congestionamento dos canais humanos de comuni­
cação, o artificialismo e a deterioração crescente das condi­
ções de vida, a deformação dos valores etc., não querendo 
contestar, com a enumeração desses fatores negativos de 
decadência, outros fatores positivos e conquistas do homem 
contemporâneo. Tudo isso, é certo, pressiona e se infiltra, 
em graus diversos, nas pessoas, enfraquecendo-lhes o discer­
nimento, a capacidade de confronto e de espírito crítico, a 
percepção dos valores genuínos. Escasseiam os bons mode­
los, os bons exemplos, os testemunhos valiosos, os temas 
nobres, que se vão perdendo de vista na enxurrada de infor­
mações de superfície e de apelos banais de toda espécie. 
Há um estado de coisas que se mantém, se generaliza e em 
tudo se reflete, contaminando as próprias bases da estrutura 
social; na prática, termina por minar as pessoas, e as pes­
soas por serem seus cúmplices e seus prisioneiros. 

Mas nada disso é suficiente para apagar aquela luz inte­
rior mais acima evocada, nada disso chega a silenciar a voz 
da consciência, inequívocos sinais da dignidade do ser hu­
mano, que é preciso preservar .e promover acima de tudo. 
Impõe-nos ela o dever de fazer o melhor por si mesmo e pelos 
outros. Claro qu.e isso se estende a todos os modos ae rela­
ção humana. Todo eu pressupõe o outro, sem o qual nada 
seria, assim como todo viver pressupõe um conviver, e isso 
se aplica a todos os seres. O reconhecimento dessa lei uni­
versal, captada pela essência da religião, da filosofia e da 
ciência, e a aplicação, na prática, dos princípios que ela im­
plica, eis o único antídoto, o único remédio para todos os 
males do homem, pois que todos os seus males de um só 
decorrem: do egoísmo. 

Por mais diversas que sejam as rotas, todos encontra­
mos, certamente, dificuldades, maiores ou menores. Mas es· 
tas fazem parte da travessia, e se existem é para serem supe­
radas. Pois a maior das forças nasce da maior das dificulda· 
des. Dificuldades e resistências, são elas precisamente que 
provocam e reativam as nossas energias, é o desafio e o rnci· 
tamento nelas contidos que desencadeiam e desenvolvem o 
evoluir, o vir-a-ser, a superação. Sem elas não seria o homem 

82 Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 

.. 

o que é; sem elas a inércia nos dominaria e permanecería­
mos vegetando à margem da vida. Sem elas não poderia 
haver, para o homem, o sabor da vitória. Em suma, pararía­
mos. Haver caminho à nossa frente significa necessariamente 
haver dificuldade, esforço e luta, mas também significa ultra­
passar, vencer, crescer. O difícil nos exercita e nos alimenta. 
O que é bom é difícil; o que nada custa, nada vale. 

Tudo isso faz parte da travessia de todos nós, está na 
travessia, é a travessia, e muitas coisas atravessam a traves­
sia, muitas coisas nela se acabam e nela começam, muitos 
sóis nela se põem e nela se levantam. Há muito chão sob os 
pés, muito horizonte sobre os olhos, muito desafio e muita 
aventura, muito partir e muito chegar, muito cansaço mas 
muito pouso, muita dor mas muita beleza. Como diz o p·oeta, 
"tudo vale a pena se a alma não é pequena", e como diz um 
provérbio anglo-saxão, "onde há uma Vontade há um Cami­
nho"! 

Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 83 



esforço, a hipertrofia do interesse formalista colocando em 
plano secundário o interesse pelos conteúdos. 

Muito concorrem, certamente, para isso, os condiciona­
mentos extrínsecos da civilização da pressa, da superficiali­
dade, do pragmatismo e da concorrência, a poluição da 
mente, o congestionamento dos canais humanos de comuni­
cação, o artificialismo e a deterioração crescente das condi­
ções de vida, a deformação dos valores etc., não querendo 
contestar, com a enumeração desses fatores negativos de 
decadência, outros fatores positivos e conquistas do homem 
contemporâneo. Tudo isso, é certo, pressiona e se infiltra, 
em graus diversos, nas pessoas, enfraquecendo-lhes o discer­
nimento, a capacidade de confronto e de espírito crítico, a 
percepção dos valores genuínos. Escasseiam os bons mode­
los, os bons exemplos, os testemunhos valiosos, os temas 
nobres, que se vão perdendo de vista na enxurrada de infor­
mações de superfície e de apelos banais de toda esp·écie. 
Há um estado de coisas que se mantém, se generaliza e em 
tudo se reflete, contaminando as próprias bases da estrutura 
social; na prática, termina por minar as pessoas, e as pes­
soas por serem seus cúmplices e seus prisioneiros. 

Mas nada disso é suficiente para apagar aquela luz inte­
rior mais acima evocada, nada disso chega a silenciar a voz 
da consciência, inequívocos sinais da dignidade do ser hu­
mano, que é preciso preservar e promover acima de tudo. 
Impõe-nos ela o dever de fazer o melhor por si mesmo e pelos 
outros. Claro qu-e isso se estende a todos os modos Cle rela­
ção humana. Todo eu pressupõe o outro, sem o qual nada 
seria, assim como todo viver pressupõe um conviver, e isso 
se aplica a todos os seres. O reconhecimento dessa lei uni­
versal, captada pela essência da religião, da filosofia e da 
ciência, e a aplicação, na prática, dos princípios que ela im­
plica, eis o único antídoto, o único remédio para todos os 
males do homem, pois que todos os seus males de um só 
decorrem: do egoísmo. 

Por mais diversas que sejam as rotas, todos encontra­
mos, certamente, dificuldades, maiores ou menores. Mas es· 
tas fazem parte da travessia, e se existem é para serem supe­
radas. Pois a maior das forças nasce da maior das dificulda· 
des. Dificuldades e resistências, são elas precisamente que 
provocam e reativam as nossas energias, é o desafio e o rnci· 
tamento nelas contidos que desencadeiam e desenvolvem o 
evoluir, o vir-a-ser, a superação. Sem elas não seria o homem 

82 Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 

o que é; sem elas a inércia nos dominaria e permanecería­
mos vegetando à margem da vida. Sem elas não poderia 
haver, para o homem, o sabor da vitória. Em suma, pararía­
mos. Haver caminho à nossa frente significa necessariamente 
haver dificuldade, esforço e luta, mas também significa ultra­
passar, vencer, crescer. O difícil nos exercita e nos alimenta. 
O que é bom é difícil; o que nada custa, nada vale. 

Tudo isso faz parte da travessia de todos nós, está na 
travessia, é a travessia, e muitas coisas atravessam a traves­
sia, muitas coisas nela se acabam e nela começam, muitos 
sóis nela se põem e nela se levantam. Há muito chão sob os 
pés, muito horizonte sobre os olhos, muito desafio e muita 
aventura, muito partir e muito chegar, muito cansaço mas 
muito pouso, muita dor mas muita beleza. Como diz o p·oeta, 
"tudo vale a pena se a alma não é pequena", e como diz um 
provérbio anglo-saxão, "onde há uma Vontade há um Cami­
nho"! 

Rev. de Letras, Fortaleza, 5 (2) : pág. 77-83, jul./dez. 1982 83 


